


-~

-

ESTE E UM ARQUIVO DE
DISTRIBUICAO GRATUITA,
POSSIBILITADA POR MEIO DE
FINANCIAMENTO COLETIVO.

VENDA PROIBIDA.

~

/




G. GROEN
VAN PRINSTERER

Ipcredulidade
e Revolugdo

UMA SERIE DE
PALESTRAS EM HISTORIA

n






SUMARIO

APIESENTAGAOD ....cvvvvverrrsrinrsstsisssssissssisi st sssass s bas s 7
Os Editores

Introdugao & edigao em inGlEs ..........uuwwwmmmmmummssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssseees 11
Harry van Dyke

PLEIACIO cvvvvrnnrrvessrrrsesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnns 35

G. Groen van Prinsterer

Palestra L INtrodUGAO. .....c.uuuceeeeemmecerreiiseeessssssssssssssssssssssssssssssnsssssssssssaness 43
Palestra IL. A ciéncia face & revolucao do estado .......uerreeesreeessseressennes 57
Palestra III. Principios antirreVoluCionarios.............weeeesmmmccsesevesssssssssssnns 69
Palestra IV. Formas historicas de governo.....cccccnecnccncnnnnnncnnnnncnnn. 87
PaleStra Vo ADUSOS.......rvvuumrrrisssssssssssssissssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssessss 101
Palestra VI. A perversao do direito constitucional .........ccoveeevvverrrvvreene. 117
Palestra VIL A reforma.......cc.eceeeseeseesssssssssssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssess 141
Palestra VIIL Incredulidade......occ.ceeencrrieneeriineseiisssesissssssissssssssssesens 163
Palestra IX. Incredulidade (continuagio) 183

Palestra X. A doutrina da revolucio em conflito com a natureza e alei ...203
Palestra XI. Primeira fase — preparagio (até 1789) ......ccceeeuveereessvseseessnn 237

Palestra XII. Segunda fase — desenvolvimento (1789-1794) ... 273



Palestra XIII. O reinado do teITOr ......veeieeeeeneeeseneensecssessssssssssssessssssns 301

Palestra XIV. Visao geral: 1794-1845 ......vvvvnvnnvvnnnennnsnennnssessssssssssnn 337
Palestra XV, ConclUSA0......cvrvummecrrreimmceesssmsssssssssssssssssssssssssssssssssssssaes 365
A Revolugio Francesa e a religido da humanidade..............ccceerrverrrsssiiis 397
Yago Martins
A tradigao politica reformada e a Revolugao Francesa ........ooocccccceveeunnnes 413

Vinicius Silva Pimentel

O liberalismo politico de Groen van Prinsterer e Abraham Kuyper ... 431
Lucas G. Freire

Critica da 1aza0 RISEOTICA ..uuurvvvesrrrresssrrssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssess 445

Pedro Lucas Dulci



&

APRESENTACAO

Arelagdo do Brasil com a tradigao calvinista é antiga, quase tio remota quanto
o proprio inicio da colonizagio. Em janeiro de 1558, missiondrios huguenotes
enviados por Calvino, em meio a prisao e sob iminéncia de execugao imposta
por catdlicos que ja dominavam estas terras, escreveram a Confissao da Gua-
nabara, reconhecido como o primeiro documento escrito por protestantes nas
Américas. Foi uma declaragdo de fé redigida as portas da morte, testemunho
dramético de homens que preferiram a fogueira ao siléncio, e que inaugurou a
presenca reformada neste continente.

Décadas depois, em meados do século 17, houve novamente uma forte
presenga calvinista no Brasil por meio de um breve governo de holandeses em
Recife, capitaneado por Mauricio de Nassau. O fim dessa ocupagio também
ocorreu por meio de uma expulsao catdlico-romana. Por isso, a presenca evan-
gélica no Brasil s6 foi se firmar definitivamente na segunda metade do século
19, por meio de missionarios vindos nao apenas da Europa, mas também dos
Estados Unidos da América.

Todo este “adiamento” da presenga calvinista no Brasil se refletiu também
na tradugao da literatura reformada. Algumas publicag¢des fundamentais para a
fé evangélica, especialmente para a fé calvinista, nao foram traduzidas durante
muitos anos. Por exemplo, a primeira edi¢ao no Brasil das Institutas da Religido

Cristd, de Calvino, foi publicada somente em 1984, a classica tradugao de Waldyr



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Carvalho Luz em quatro volumes, pela Cultura Crista. Ou seja, mais de quatro
séculos apds a publicagdo da versao mais completa, que ocorreu em 1559.

Tratando especificamente da tradi¢ao neocalvinista holandesa, a primei-
ra publicagao de uma obra de Abraham Kuyper s6 veio a lume no inicio dos
anos 2000, quando a Cultura Crista publicou as Stone Lectures sob o titulo de
Calvinismo. Mais recentemente, em 2020, tivemos o grato privilégio de partici-
par da publicagao, pela Thomas Nelson Brasil, de outra obra de Kuyper chama-
da O problema da pobreza, também traduzida diretamente do holandés pelo
Rev. Francisco Leonardo em parceria com sua filha Minka Lopes.

Este apanhado histérico ndo é uma critica ao mercado editorial brasilei-
ro, mas apenas uma constatagao do grande desafio que se apresenta as publica-
doras evangélicas do nosso pais. Muitas obras classicas permanecem inacessi-
veis em portugués, nao por falta de relevincia, mas porque sua tradugao exige
projetos custosos, demorados e logisticamente complexos.

E nesse contexto que surge a obra que o leitor agora tem em maos. A ini-
ciativa comegou em 2019, quando convidamos Minka e seu pai a traduzirem di-
retamente do holandés um livro decisivo para a formagao politica e espiritual de
Abraham Kuyper: Incredulidade e Revolugdo, de Guillaume Groen van Prinsterer.
Nio ¢ exagero afirmar que este livro estd entre as obras fundacionais do neo-
calvinismo holandés e, por extensao, de toda reflexao reformada moderna sobre
politica, cultura e sociedade. Os obstaculos oriundos da pandemia que se iniciou
em 2020 interromperam a publicagao do projeto, mas agora temos a alegria de
oferecer ao publico brasileiro uma tradugio cuidadosa e fiel, enriquecida com a
introdugao da edigao inglesa preparada por Harry van Dyke, gentilmente cedida
para esta publicacio, e com artigos de académicos especialistas em neocalvinis-
mo que hd anos militam pela divulgagao desta corrente de pensamento no Brasil.

Cabe aqui uma nota sobre o titulo. O termo holandés Ongeloof foi tra-

duzido para o inglés como Unbelief, literalmente, Descrenca. No portugués,



APRESENTACAO

optamos por Incredulidade no titulo por ser o termo consagrado na tradigao
teoldgica nacional, ainda que em algumas passagens do texto tenhamos prefe-
rido o uso de descrenga em contextos que exigiam esse termo para preservar a
naturalidade. Esse é o tipo de cuidado que reflete o esforo de transmitir a forga
conceitual do original a0 nosso verniculo.

Por fim, esta edigao traz ainda um apéndice exclusivo com quatro arti-
gos que dialogam com a obra e a vida de Groen van Prinsterer. Esses estudos
ajudam o leitor a perceber a atualidade de um pensador que, jé no século 19,
antecipava dilemas que hoje marcam a politica, a fé e a cultura no Brasil e no
mundo. Com isso, esta edi¢ao deseja ser um resgate historico, uma reparagao
cultural e uma contribuigao indispensavel a formagao evangélica e reformada

de lingua portuguesa.
Boa leitura!

Os editores






&

INTRODUCAO A
EDICAO EM INGLES

A obra-prima de Guillaume Groen van Printerer, Incredulidade e Revolugdo, pu-
blicada ha mais de 150 anos, é um classico da teologia ptiblica. O livro é um
manifesto de um estadista cristio com uma visao de futuro, e se tornou uma
referéncia duradoura no pensamento politico cristao. Esta obra madura serviu
como um “tratado para a época” e marcou seu autor como um critico perspicaz
do espirito do seu tempo.

A mensagem central do livro é que a Revolugao Francesa nao acabou de
fato, mas continua viva em suas ideias, e essas ideias sdo perigosas para a so-
ciedade. A obra apresenta uma defesa convincente para desafiar a “revolugao
permanente” na qual a civilizagao ocidental se envolveu desde o Iluminismo
do século 18. Segundo Groen, nossa cultura esta cada vez mais sob o domi-
nio de uma revolugao intelectual e espiritual que colocou o humanismo se-
cular no controle e que, repetidamente, causa estragos na ordem criada para
a humanidade e a sociedade. Como essa revolugao continuou quase sem in-
terrupgao até hoje, a mensagem do livro ganha ainda mais relevancia para o

século 21.



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

O autor

Willem Groen van Prinsterer (1801-1876) foi um historiador e estadista ho-
landés. Seu nome de batismo cristao, Guillaume, foi dado numa elegante Igreja
Walloone de lingua francesa em Haia. Dr. Groen deixou uma marca indelével na
sociedade e na cultura da Holanda. Ele é conhecido como o pai do movimento
“antirrevoluciondrio” em seu pais natal, além de ser um comentarista destemi-
do sobre politica dentro e fora do parlamento.

Como ele mesmo admitiu, Prinsterer cresceu como um cristio morno,
isto ¢, se ndo era apenas um crente nominal, mas aos trinta e trés anos, ele acei-
tou a fé crista historica. Essa decisao foi providencialmente preparada pelos
sermdes do capeldo da corte (e, mais tarde, historiador da igreja) Jean-Henri
Merle dAubigné (1794-1872) e pela influéncia gentil de sua esposa piedosa,
Elisabeth van der Hoop (1807-1879), bem como de amigos em Haia e Ams-
terda que pertenciam ao movimento de avivamento da época, conhecido em

toda a Europa como o Réveil. Mais tarde, Groen descreveu-se como “um des-

9

cendente de Calvino e um filho do Réveil

O jovem Groen teve um comego promissor. Estudante aplicado, sua mae
fez do francés sua lingua materna e seu pai garantiu que ele dominasse o holan-
dés nativo. Wim, como era conhecido na juventude, cresceu em um ambiente
aristocratico e recebeu uma educagao cldssica. Aos 22 anos, ele concluiu com
brilhantismo os estudos na Academia de Leiden, onde obteve dois doutora-
dos, um em direito e outro em letras, defendendo oralmente ambas as teses no
mesmo dia.

Apos alguns anos protocolares como advogado — uma atividade de que
ele gostava muito, pois lhe dava tempo para o estudo histérico —, ele serviu
ao Rei Guilherme I (1772-1843; reinou de 1813 a 1840) como secretario de
gabinete no Reino Unido dos Paises Baixos. Esse reino, bastante artificial, eraa



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

unido da Holanda protestante com a Bélgica catélica, que as Poténcias Aliadas
— Inglaterra, Prtssia, Austria e Rassia — criaram para conter a Franca depois
de derrotarem Napoleao.

Em sua fungao na corte, Groen foi um observador atento das tensoes po-
liticas que explodiram na Revolta Belga de 1830. Ele analisou e avaliou esse
evento traumatico com grande clareza e franqueza em uma série de panfletos
publicados de forma auténoma, que ele intitulou Nederlandsche Gedachten [Re-
flexdes Holandesas]. A experiéncia o fez decidir estudar as revolugdes recor-
rentes de seu tempo.

Nao muito tempo depois de os Aliados reconhecerem a independéncia
belga, Groen pediu demissao do gabinete e foi nomeado supervisor dos arqui-
vos da Casa de Orange. Nessa fungao, ele editou e publicou a0 longo dos anos
catorze volumes de correspondéncia de membros daquela casa real. Quando
o primeiro desses volumes foi langado, alguns membros da sociedade bem-e-
ducada o censuraram por publicar todas as cartas na integra, sem omitir passa-
gens que eram menos lisonjeiras para quem havia escrito. Groen defendeu sua
politica editorial e, em uma publicagdo separada, enfatizou a importéncia de
buscar a ciéncia historica de forma imparcial, com base no acesso irrestrito a
fontes primadrias veridicas e confidveis. Nisso, ele foi um pioneiro em seu pais e
ganhou o nome de “pai da historiografia holandesa moderna’.

Além dessas publicagdes histéricas, Groen passou quase uma década es-
tudando as raizes e a for¢a motriz da Revolu¢ao Francesa de 1789. A sombra da
Revolugao Francesa pairou sobre a geragao de Groen como o Holocausto paira
sobre a nossa. Na Cole¢ao Groen, no Arquivo Nacional de Haia, encontram-se
varias pastas volumosas contendo anotagdes, extratos e resumos em francés
e holandés, que atestam muitos anos de estudo aprofundado em uma grande
variedade de fontes. Esses materiais serviriam para se tornar os rascunhos pre-

liminares de uma composi¢ao mais definitiva futura. Por volta do outono de



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

18435, Groen sentiu-se confiante o suficiente em sua compreensao desse evento
que abalou o mundo e sua influéncia inquestionavel até seu préprio tempo,
que convidou uma vintena de amigos e conhecidos préximos, vinte e um no
total, a virem a sua casa nas noites de sdbado para ouvi-lo palestrar sobre os
resultados de suas descobertas. (Fazer palestras para um publico seleto na pri-
vacidade da prépria casa ndo era incomum na época.) Dessas sessdes noturnas
nasceram as quinze palestras, publicadas praticamente inalteradas em 1847
com o titulo Ongeloof en Revolutie (Incredulidade e Revolugo). O livro se tornou
um diagndstico de seu tempo e estabeleceu principios basicos de conduta em
uma era infectada por um complexo conjunto de crengas e suposigoes, uma
ideologia que Groen capturou sob o unico termo “a Revolugao”

A conclusao dessa obra marcou uma significativa reorientagao na carreira
de Groen. Tendo formulado sua visao de mundo e sua postura bésica na vida,
ele saiu desse periodo de estudo e entrou na vida ptblica. Como um homem
de posses independentes, ele era dono e editor de um jornal didrio e, por cin-
co anos, foi seu editor-chefe. Por varios mandatos, ele ocupou uma cadeira na
cdmara baixa do parlamento, onde participou dos debates sobre muitas ques-
toes, notadamente a liberdade de educagao, a relagao entre igreja e estado e a
autonomia provincial e municipal. Nos seus ja mencionados panfletos intitula-
dos Reflexdes Holandesas, publicados entre 1829 e 1832, ele debatia as questdes
atuais do dia; mais tarde em sua carreira, ele retomou seus comentarios inci-
sivos em uma segunda série de panfletos com o mesmo titulo; essas parcelas
foram publicadas intermitentemente e depois encadernadas em cinco volumes
entre 1869 e 1876, ano de sua morte.

Groen rejeitou a escolha entre conservador e liberal, buscando uma ter-
ceira via. (Nessa época, na Europa, o conservadorismo favorecia um governo
paternalista e intervencionista, enquanto o liberalismo defendia a livre iniciati-

va.) Ele considerava o conservadorismo, a0 qual muitos de seus amigos cristios



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

pertenciam, desalinhado com o que estava ganhando forga na sociedade, refe-
rindo-se aos conservadores como “observadores lastiméveis da Revolugao”. Ao
mesmo tempo, ele insistia que os liberais, moderados ou progressistas, eram
defensores cautelosos, mas convictos da Revolugao, enquanto grupos mais ra-
dicais como os socialistas eram simplesmente “liberais mais consistentes” ou
“liberais apressados”.

Ao longo de sua carreira, ele defendeu os direitos do parlamento e ajudou
no desenvolvimento do pais em dire¢ao a uma monarquia genuinamente consti-
tucional. Ele desprezava a “democracia censitéria” — a politica liberal que favo-
recia as classes médias ao limitar o voto aos contribuintes de impostos mais altos.
Frequentemente, ele se tornava o porta-voz do “povo por tras dos eleitores” que
ndo tinha direito ao voto, muitos dos quais ele sabia que tinham profunda simpa-
tia e afeto por ele. Tanto em sua vida pessoal como em sua conduta parlamentar,
ele demonstrou preocupagio com as classes trabalhadoras e defendeu o direito
delas a um tratamento melhor no que era entio uma sociedade ainda altamente
estratificada, que entrava nas fases obscuras do capitalismo inicial e de praticas
de trabalho exploradoras.

Sua proeminéncia como principal porta-voz para reformas sociais inspi-
radas pelo evangelho realgou sua reputagao no exterior. Certa vez, uma dele-
gacdo de abolicionistas da Gra-Bretanha veio a Haia para suplicar ao Sr. Groen
que ele pudesse ser o “Wilberforce da Holanda”. Em outra ocasiao, Groen e
seu circulo do Réveil foram visitados por Elizabeth Fry (1780-1845), que veio

solicitar seu apoio para uma campanha de reforma prisional em toda a Europa.
Contexto

Quando as palestras de Ongeloof en Revolutie foram proferidas, em meados da déca-

da de 1840, a Holanda estava se recuperando da secessao da Bélgica. Na “cAmara



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

dupla” de 1840, convocada para ajustar a Constitui¢do a nova situagao, Groen, o
reformista “historico-cristao’, confrontou o professor de direito de Leiden, Johan
Rudolf Thorbecke (1798-1872), lider informal do crescente niimero de liberais
progressistas. Os Paises Baixos passavam pelos tltimos anos do periodo da Res-
tauragao, enquanto a crescente discordancia politica anunciava uma mudanga
inevitével.

Estava ficando claro: o conservadorismo havia se esgotado e o liberalismo
se preparava para assumir a lideranga. A classe dominante havia apoiado um mo-
narca autocratico, um “déspota esclarecido” cuja benevolente administragao cen-
tralista buscava promover a prosperidade economica, mas também a unidade, a
concérdia e a tranquilidade publica por meio da uniformidade religiosa. Esse tl-
timo objetivo levou a medidas severas contra dissidentes religiosos, como os Se-
parados de 1834. As medidas foram defendidas por Thorbecke, mas condenadas
por Groen como imprdprias para uma Holanda tradicionalmente tolerante, sob
um descendente de Guilherme de Orange (1533-1584), o campedo do século
16 daliberdade de religiao e consciéncia contra a Inquisigao espanhola. Enquan-
to isso, as vozes que clamavam por uma revisdo completa e mais moderna da
Constituigao, oferecendo maior envolvimento politico para as classes médias em
ascensao, eram frustradas pela lentidao oficial ou por um descaso dissimulado.
Elas s6 seriam satisfeitas no final da década. A década de 1840 foi um periodo de
crise politica com pouca perspectiva de solugdo. Esse clima de incerteza e frus-
tragao se reflete tanto nas palestras de abertura como nas de encerramento de
Incredulidade e Revolugao.

As mesmas palestras reclamam da apatia do periodo. O clima intelectual
era sufocante, propenso a complacéncia no pensamento e ao sentimentalismo
nas artes. Crengas firmes eram mantidas a distincia como um sintoma de “en-
tusiasmo” inculto: um caminho do meio moderado em tudo era considerado

o mais seguro. Uma variedade de platonismo cristao ensinada na Universidade



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

de Utrecht agradava a muitos na elite educada, assim como a escola de teolo-
gia de Groningen, que rejeitava o rigor do calvinismo holandés e preferia uma
versao mais gentil e “culta” do cristianismo. A influéncia dos teélogos de Gro-
ningen se reflete em uma série de comentdrios polémicos na palestra VII, que
trata da Reforma Protestante.

Quanto as condigdes econdmicas da época, os tempos eram dificeis. O
comércio de transporte e trdnsito que sustentou a Republica Holandesa néo
havia recuperado os niveis anteriores: 0 negdcio de transporte nos portos de
Antuérpia, Londres e Hamburgo agora superava Amsterda. O transporte pelo
Reno para o interior do continente tinha a concorréncia de novas ligagoes fer-
rovidrias na Alemanha e na Bélgica. Além disso, a recessao internacional da
década de 1840 afetou a Holanda gravemente. O valor das possessoes coloniais
caiu abaixo dos niveis de 1795 e foi acompanhado por uma queda na indus-
tria de construgdo naval. A inddstria de manufatura ainda estava insipiente e
a infraestrutura de apoio era obsoleta, ainda dependendo em grande parte de
diligéncias, barcagas de reboque e trilhas a pé. A construcio de canais havia
comegcado seriamente, mas as ferrovias demoraram a chegar. Metade da forca
de trabalho do pais ainda vivia do setor agricola, que obteve apenas ganhos
modestos.

Ao mesmo tempo, as condigdes sociais apresentavam tudo, menos um
quadro promissor. As classes trabalhadoras nas cidades e no campo viviam de
salarios de subsisténcia e levavam uma existéncia dura. Quase um quarto da
populagio vivia de assisténcia do governo. Os impostos indiretos sobre todas
as necessidades bésicas pouco ajudavam a situagio dos milhares e milhares que
viviam & margem da sociedade. A filantropia era o orgulho das classes média e
alta, mas a vergonha das classes mais baixas. Os desempregados podiam se jun-
tar as multidoes de mendigos ou se esconder em suas casas humildes e morrer

de fome lentamente. A situagao atingiu seu ponto mais baixo durante a notdria



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

fome da batata em meados dos anos 1840. A desnutrigio era abundante: a ba-
tata era o alimento bésico, 0 pao raro e a carne cara demais. A moradia era mui-
tas vezes de ma qualidade. Muitas familias viviam em pobreza abjeta.

Sera que essa imagem, resumida por Groen na palestra de abertura, talvez
tenha sido exagerada? Pesquisas recentes mostraram que as tendéncias eco-
nomicas de longo prazo do periodo indicavam uma melhoria modesta, mas
constante. No entanto, isso nao era visivel para os contemporéneos. Nao é de
se admirar que a Palestra I tenha afirmado que um declinio geral na prosperi-
dade material era inegavel.

Se todos esses fatores levaram Groen a pintar um quadro sombrio de seus
tempos, quando se tratava da esfera da religiao, sua preocupagao aumentava
ainda mais, compensada apenas por seu grato reconhecimento do avivamen-
to evangélico em toda a Europa, que estava em andamento na Holanda desde
1820. O Réveil enfatizava que a observancia externa da fé e a frequéncia a igreja
como um costume social eram perigosas para a alma, e que, em vez disso, uma
fé vibrante precisava ser baseada no estudo sério das Escrituras e em um rela-
cionamento pessoal com Cristo. A conduta moral era um fruto, nao uma con-
digao dasalvagao, e as obras de misericordia e benevoléncia eram um privilégio
do cristio, ndo seu fardo. A medida que o avivamento crescia nos principais
centros urbanos, missoes estrangeiras, missdes em centros urbanos, campa-
nhas por reformas prisionais e pela aboli¢ao da escravidao foram iniciadas.

Mas o que preocupava Groen sobre o estado da religido em seu pais era a
indiferenca de credo na igreja nacional e a tentativa de seus lideres de direcio-
nar para uma igreja mais abrangente que, crescentemente, tolerava a frouxidao
confessional, se ndo interpretacoes francamente racionalistas das Escrituras e a
supressao do evangelho da graca. Ele e varios amigos pediram aos sinodos que
revertessem a tendéncia, mas sem sucesso. Ao mesmo tempo, eles demonstra-

ram cuidado com a geragao que viria e trabalharam arduamente para superar a



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

relutincia oficial em conceder licengas a escolas confessionais. O assédio aos dis-
sidentes em 1834 e nos anos seguintes foi pintado por Groen como sintomatico
da intolerancia iliberal do liberalismo. Que espirito era responsavel por todos es-

ses tristes desenvolvimentos?
Tese basica

Da vasta obra de Groen van Prinsterer, sua criagdo mais caracteristica e in-
fluente é Incredulidade e Revolugio: uma série de palestras em Histdria, publicada
em 1847. Este livro busca demonstrar que o mal-estar de seu pais e da Eu-
ropa Ocidental em geral foi causado pela revolugio intelectual e espiritual que
havia tomado conta da mente das pessoas modernas e continuava, em vdrias
formas, a guiar a sociedade e a politica em uma direcao insalubre e, em tltima
andlise, destrutiva. Assim, o termo “revolu¢ao” aqui nao se refere a derru-
bada de um governo, mas a mudanga de paradigma abrangente na perspectiva
intelectual e espiritual da civiliza¢ao ocidental. O tratamento detalhado de
Groen sobre a Revolugdo Francesa de 1789 é explicado por sua afirmagio
de que essa dramatica série de eventos ilustrou, pela primeira vez em larga
escala, o que pode acontecer quando uma revolugao desse tipo é colocada
em pratica em um experimento politico concreto e real. Sua narrativa se des-
taca pela coeréncia e consisténcia internas, enquanto ele analisa tanto a fonte
como o curso da Revolugio Francesa e suas consequéncias, apontando seu
cardter unico em comparagao com todas as agitagdes politicas e sociais ante-
riores, durante os tempos modernos.

Groen foi fortemente influenciado pelos escritos de Edmund Burke
(1730-1797) e pelas obras de detratores franceses da Revolugio Francesa,
como Louis de Bonald (1754-1840), Joseph de Maistre (1753-1821) e Félicité
de Lamennais (1782-1854).



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Ele passou a ver a Revolta Belga como uma convulsao da mesma ideolo-
gia liberal que havia inspirado a Revolugao Francesa de 1789.

Aprofundando-se na natureza dessa ideologia, Groen desenvolveu sua teo-
ria de que essas revolugdes nao eram meramente levantes politicos, mas estavam
enraizadas em uma visdo de mundo abrangente a qual as pessoas estavam apegadas
com uma espécie de devogao religiosa que coloria tudo o que pensavam, diziam
e faziam.

Incredulidade e Revolugao é uma visao critica do século e meio precedente,
um periodo que viu o nascimento da modernidade sob os auspicios do hu-
manismo secular. O projeto de emancipagao humana do Iluminismo do sé-
culo 18, escreve Groen, pode ter tido muitos objetivos louvaveis, mas desde o
inicio ele se desviou quando substituiu a revelagao divina pela razao humana
desamparada. Historicamente falando, o Iluminismo foi essencialmente uma
proclamagio da autonomia e independéncia humana pela civilizagao ociden-
tal. Ele langou a Era da Razao e da Revolucio, o nascimento de uma filosofia
publica que Groen chama de “a Revolugao”. Essa revolugao representa uma
abordagem dos assuntos publicos dominada pela indiferenga religiosa, se nao
pela hostilidade.

Assim, marca uma ruptura com o passado que culmina no desafio e na
negagdo da vontade revelada de Deus em sua Palavra e em suas obras. O que
Groen captura com o termo “Revolugao” veio a ser chamado de modernidade,
a cultura do humanismo secular em que a fé religiosa é banida para a esfera
privada e substituida por uma forma de compromisso tltimo com uma pseu-
do-religido, que Groen, na Palestra VIII, chama de “a religiao da incredulidade”.

O novo espirito que invadia a cultura, uma vez que surgiu por volta de
1680 e ditou o tom apds 1750, causou uma ruptura radical com a civiliza-
¢do ocidental até entdo e inverteu seus valores fundamentais. Substituiu toda

a orientagdo transcendente por padroes auto escolhidos e intramundanos.

20



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

Assim, baseou sua filosofia publica em quatro pilares: convengio, consenti-
mento, coer¢ao e consenso. Convengao: a sociedade, suas estruturas e insti-
tui¢des podem ser moldadas da maneira que os homens escolherem; consen-
timento: a autoridade, para ser valida, deve ter a aprovagao daqueles que estao
sob ela; coergao: a lei e a justiga sao decididas por aqueles que estiao no poder;
consenso: a verdade é determinada pela opinido publica do dia.

Esses quatro erros vieram a substituir a quidrupla base de uma aborda-
gem antirrevoluciondria da vida e da sociedade: uma ordem dada ancorada
na criagdo; os direitos limitados, mas validos, de uma diversidade de oficios;
padrdes objetivos de justica enraizados na retidiao de um Deus santo; e a ver-
dade que ¢ independente dos seres humanos e, em tltima andlise, deriva da
revelagdo divina. As substituigoes da Revolugao equivaleram a uma mudanga
radical na mente e na perspectiva dos homens, e, uma vez postas em pratica,
significariam nada menos que uma subversao da civilizagao ocidental e uma
derrubada dos principios, preceitos morais e valores cristaos.

Com essa andlise, Groen apontou para a monumental mudanga de para-
digma que passamos a conhecer como humanismo secular. Essa visao de mun-
do com matizes religiosos dominou a cultura ocidental até o inicio século 20.
De muitas maneiras, ela ainda esta conosco. O que tornou a andlise de Groen
de valor tao duradouro é que ele mostrou como a légica interna da moderni-
dade acabaria levando ao ceticismo e ao relativismo plenos que vemos hoje na
pos-modernidade.

Em uma antecipagao notavel de 1848, conhecido na histéria europeia como
0 “Ano da Revolugao’, Incredulidade e Revolugdo previu que, a menos que os povos
europeus reabragassem as normas transcendentes ensinadas na religido crista, o
continente experimentaria novas revolugdes culminando em novos reinados de
terror e, de fato, entraria na “revolugdo permanente”. Consequentemente, o livro

de Groen foi chamado de “profético”. Foi publicado um ano antes do Manifesto

2



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Comunista e trés anos antes de Karl Marx (1818-1883) falar em uma carta acerca
da «revolugio permanente>. O exame de raio-x de Groen do espirito por trds
da Revolugio Francesa antecipou, por assim dizer, a natureza da revolugio
bolchevique de 1917 e da revolugao nazista de 1933, cada uma com seu proprio
reinado de terror. Na quinta assembleia geral da Alianga Evangélica, realizada em
1867 em Amsterda, Groen fez um discurso improvisado no qual alertou: «Se o
nacionalismo [moderno] algum dia triunfar, veremos as atrocidades de uma nova
barbérie em meio aos mais requintados refinamentos da civilizagao.» Assim, ele

se destaca como um comentarista de sua época com uma visao de futuro.
O plano do livro

Incredulidade e Revolugao tem uma estrutura bem pensada. Ele é composto
por quinze palestras, ou capitulos. Apds as duas primeiras palestras introduté-
rias, as trés seguintes formam a “parte negativa” da tese de Groen: por que a Re-
volugdo Francesa nio pode ser atribuida aos principios predominantes (III),
nem s formas de governo estabelecidas (IV), nem aos abusos inegaveis (V)
do ancien régime. Esses fatores causais frequentemente citados, isoladamente
ou em combinagao, sdo insuficientes, segundo Groen, para explicar uma revo-
lugao de tamanha magnitude e profundidade.

As quatro palestras seguintes, VI a IX, formam a demonstragio positiva
do argumento de Groen: como as causas subjacentes de longo prazo explicam
a Revolugdo. Primeiro, a Revolugao foi preparada, a partir dos tempos moder-
nos, por uma nova teoria de governo baseada em contratos (Palestra VI). Ao
mesmo tempo, a Reforma Protestante se mostrou incapaz de conter a maré da
crescente decadéncia da fé histdrica e atuou apenas como uma suspensao tem-
poréria da incredulidade que aumentava (Palestra VII). A Palestra VIIL, entao,

argumenta como as forcas da apostasia dentro da religiao crista e a ascensao da

22



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

incredulidade na forma de racionalismo substituiram o respeito pela autorida-
de da Biblia: a incredulidade se tornou a nova fonte para informar as crencas e
a ética da humanidade. Da mesma forma, a Palestra IX expde como a increduli-
dade na forma de autonomia humana substituiu a soberania divina e se tornou
a nova base do estado e da sociedade. Em suma, a incredulidade substituiu a
revelagio pela razio e a justica pela conveniéncia. A verdade, crescentemente,
se tornou uma questao de consenso, e suas afirmagoes eram consideradas va-
lidas apenas se fossem baseadas na razio e amplamente aceitas. E a conduta
era cada vez mais governada pela conveniéncia, por aquilo que é oportuno e
agrada as pessoas.

Com a Palestra X, o autor prepara sua audiéncia para a transi¢do para uma
consideragao da historia factual da Revolugao. Ele expde como a teoria revolu-
ciondria, quando colocada em prética, s6 pode operar em constante colisio com
a ordem mundial divina, 4 medida que esta se afirma e se reafirma na prépria
natureza das coisas — nas exigéncias inegaveis da vida humana e nas necessida-
des irrefredveis da sociedade humana. Isso explica porque Groen, ironicamente,
apoia a historia de tais confrontos com muitas citagoes de obras de autores que,
na verdade, s3o simpiticos a Revolugao, a fim de mostrar que mesmo eles nao
conseguem contornar os fatos. Nao se pode discutir com a histéria.

As palestras restantes s3o dedicadas a narrativa histérica de como a Revo-
lugao operou na pratica. Essa historia passou por cinco fases: as de preparagao
(XI) e desenvolvimento (XII e XIII), seguidas por fases de reagio, nova expe-
rimentagio e resignagao desanimada (XIV).

A Palestra de encerramento, XV, descreve como a Revolugio afetou
as relagdes internacionais ao instalar a politica do poder. A palestra termina
com uma exortagao para ser fiel ao seu posto, para nao ignorar, mas engajar-se
nas questoes do dia, e para testemunhar uma abordagem crista aos assuntos

publicos.

23



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Das quinze palestras, as de VIII a X sao cruciais. Nelas, o autor analisa a Re-
volugao como uma ideologia, tanto em suas consequéncias espirituais como em
suas ramificagoes sociais e politicas. Nessa andlise penetrante, a Palestra X funciona
de maneira central. Situada entre a teoria revoluciondria em sua abstragio e os fatos
concretos de sua implementagao na historia, ela argumenta que, por um lado, as
ideias da Revolugao inegavelmente derivam seu poder de moldar a histéria de uma
convicgao profundamente enraizada, mas, por outro lado, claramente se mostram
impraticaveis quando sao abragadas e experimentadas: repetidamente, as tentati-
vas de implementé-la s3o contrariadas pela forca superior da ordem imutével da
criagao, as “leis imutéveis’, como Groen as coloca, “que o criador e mantenedor de
todas as coisas prescreve para suas criaturas e siditos”. Essa fricgao, esse conflito no
cerne da vida publica, afirma Groen, explica os problemas aparentemente intratd-
veis com os quais a sociedade tem tido que lutar desde entio.

O Preficio do autor informa o leitor sobre os dois fundamentos para

”

sua leitura desta historia. “Estd escrito!”: a Sagrada Escritura é o guia que nos
ajuda a julgar o que acontece no mundo. “Aconteceu!”: a histéria confirma
que Deus governa e que o designio para sua criagao nao pode ser desfeito e
prevalecerd no final.

Groen protesta em 1846 que nao adianta para os inimigos da sociedade
cristd alegarem que defendem apenas a “neutralidade religiosa” e uma separagio
clara entre igreja e estado. Esses sao nada mais do que eufemismos para “ateismo”
no espago publico, para a “falta de Deus” em todos os assuntos humanos além do
estritamente pessoal e privado. Assim, Groen convoca a resisténcia a Revolugao
em todos os dmbitos — em qualquer forma e em qualquer drea que ela surja e
procure dar forma as coisas. Em termos positivos, Groen defende a nogao de que
a contribuicao da religido crista nao deve ser proibida da vida publica, mas sim
convidada e bem-vinda para ajudar alidar com os assuntos de estado e sociedade,

com os desafios na educagio e na academia, e assim por diante.

24



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

A mao de Deus na Historia

Em seu livro, Groen, o tedrico e analista politico, ¢ a0 mesmo tempo o his-
toriador — mais precisamente, o historiador cristao que professa a crenga na
providéncia governante e predominante de Deus.

Como ele lida com a questdo perene da presenga ativa de Deus na his-
toria? Por exemplo, a mdo de Deus ¢é visivel na histéria da Revolugao até seu
préprio tempo?

Groen acredita que, com certeza, sim. Mas nao diretamente. O mais
perto que ele chega dessa leitura crista tradicional da histéria ocorre quando
ele sugere que a crescente decadéncia “parecia” ter tornado a geragao de 1789
“madura para os julgamentos de Deus” (Palestra V), e que o grande sofrimento
infligido aos nobres pela Revolugao era “talvez” uma indicagao da “gravidade
de sua culpa e da justica da retribuigio divina” (Palestra XII). No entanto, de-
claragdes desse tipo sdo expressas apenas de passagem, sao limitadas a meia
duzia, e sao todas cautelosas e provisorias. O elo primordial que Groen vé en-
tre a mao de Deus na histdria e a historia da Revolugéo é indireto — mediado
pela ordem da criagao instituida e mantida por Deus. Aqueles que desrespei-
tam essa ordem — que abragam um evangelho rival e impulsionam a socieda-
de em um caminho em dire¢ao a uma utopia fantasiosa — estao destinados
a experimentar aflicoes de todas as descrigdes: conflito amargo e resisténcia
desesperada, tensao e ruptura, colisao e devastagao. A ideologia da Revolugao,
conclui a Palestra IX, nio esta “livre para seguir seu curso natural [mas] enfren-
ta obstdculos intransponiveis que surgem da constitui¢ao e das necessidades
do homem, da natureza das coisas e das ordenangas de Deus”. Dessa forma,
Deus ensina os filhos dos homens a aprenderem com sua rebelido, a refazerem
seus passos e a se alinharem novamente com suas intengdes sobre como a vida

humana deve ser vivida.

25



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Receptividade

O livro Incredulidade e Revolugdo nunca esteve esgotado e teve doze reimpres-
soes, a ultima em 2008. No entanto, ele tem sido controverso desde o dia em
que apareceu. Historiadores holandeses de destaque, embora reconhecessem
o impacto que ele estava destinado a ter, se distanciaram dele na medida em
que aspirava ser uma obra histdrica.

Robert Fruin (1823-1899) o chamou de superficial e ndo académico por
suas copiosas referéncias & Biblia. Johan Huizinga (1872-194S) qualificou a
obra como “nascida da ira e do alarme.” Pieter Geyl (1886-1966) a descon-
siderou como “um grande erro”. Outros historiadores, como Frederik Carel
Gerretson (1884-1958), Hendrik Smitskamp (1907-1970), Jacob Kamphuis
(1921-2011) e Arie van Deursen (1931-2011), defenderam Groen, afirmando
a tese bésica de seu livro.

No entanto, as criticas a certos aspectos da obra nunca estiveram au-
sentes de nenhum dos lados. Confiando em um estudioso como K. L. von
Haller, Groen retrata a monarquia como um assunto pessoal do rei, em vez
de uma confianga publica (um erro que ele corrige apenas parcialmente na
segunda edi¢ao depois de conhecer a filosofia politica de Friedrich Julius
Stahl). Ele persiste em usar a linguagem da l6gica ao discutir a dindmica da
ideologia.

Terminologicamente, ele falha em distinguir entre causalidade fisica e
causalidade histérica. Ele presta atengio insuficiente a fatores contribuintes
e desenvolvimentos secunddrios, como o econdmico. Em alguns trechos, ele
se entrega a algumas farpas gratuitas contra o papado. O filésofo Herman
Dooyeweerd (1894-1977), embora honrasse Groen como o “pai intelec-
tual da escola historico-crista de teoria politica,” lamentou a dependéncia

da tese de Groen do desenvolvimento historico, mais do que das estruturas

20



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

embutidas na prépria ordem da criagdo. O fildsofo social Henk Woldring (n.
1943) escreveu um livro sobre “o desafio da Revolugio Francesa para hoje”,
no qual caracterizou a interpretacio de Groen como negligente dos “proces-
sos socioecondmicos”.

Apesar de tudo isso, os contemporaneos de Groen e seus irmaos na fé
levaram sua mensagem a sério. Seu amigo do peito, Aeneas baron Mackay
(1806-1876), escreveu-lhe: “A Palavra aplicada & politica era nova para
mim, mas agora que coloquei essa vela na escuridao, vejo coisas tristes,
mas vejo”. O poeta-tedlogo Nico-Jaas Beets (1813-1903) achou Increduli-
dade e Revolugdo cativante e relatou que “nao conseguiu largi-lo e ontem a
tarde o fechou com uma oragao nos ldbios... Seu livro deixa claro pra mim:
as nagoes estao caminhando por caminhos onde nao é provavel o retorno,
nenhuma parada é util, e o progresso é a crescente manifestagio do homem
do pecado”. Quando o jovem Abraham Kuyper (1837-1920) recebeu um
exemplar de cortesia da segunda edigao, ele escreveu ao autor idoso que
se tornara seu amigo: “vocé me deu uma fotografia de sua mente”. Kuyper
moldaria toda a sua carreira publica lutando contra “a Revolu¢ao” confor-
me definida por seu mentor.

A importancia duradoura do livro é evidenciada pelo fato de que, em seu
pais de origem, ele inspirou uma ampla resisténcia ao espirito da modernidade.
Ele deu aluz o que veio a ser chamado de um movimento “antirrevoluciondrio”
que langou as bases para um envolvimento multifacetado na vida publica por
cristaos ortodoxos que se recusavam a capitular a uma filosofia ptblica que
baniria as convicgdes religiosas para a esfera estritamente privada e que consi-
deraria todos os apelos a lei divina “fora de ordem”. A mensagem intransigente
do livro de Groen traga uma linha divisoria nitida entre uma abordagem secu-
lar e uma abordagem crista para as muitas questoes que a sociedade e a cultura

enfrentam. Ele retrata duas visdes de mundo rivais em combate mortal. Ele

27



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

inspirou geragdes a procurar alternativas praticas que pudessem ser um contra-
ponto a filosofia predominante da época e as novas organizagoes e institui¢oes
que a sociedade industrializante moderna exigia.

Como Groen nio era um conservador que se apegava ao passado,
ele foi capaz de reconhecer a Revolugao Francesa como uma “tempestade
destrutiva, mas purificadora”. Suas ideias elevadas — liberdade, igualdade,
fraternidade — valem a pena ser buscadas, ele argumentou, mas apenas
em uma base crista e em um espirito cristao. Por muitos anos, Groen con-
vidou os conservadores em seu pais para serem seus aliados e se juntarem
a ele em sua campanha antirrevoluciondria — diriamos, em sua campanha
antissecularista. No entanto, quando eles hesitaram ou recuaram, ele pa-
rou com esses esfor¢os e se voltou resolutamente em uma dire¢ao mais
progressista, adotando o slogan “Em nosso isolamento reside nossa for¢a’,
com o qual ele quis dizer que, a0 ndo comprometerem, mas sim se apega-
rem a seus principios iniciais, ele e seus simpatizantes manteriam sua iden-
tidade intacta e se orientariam no meio dos debates sobre os problemas
que precisavam ser abordados.

Perto do fim de sua vida, ele ficou feliz em ver uma geragio mais jovem
organizar sua missao em um movimento mais disciplinado. Trés anos apds
sua morte, foi formalmente fundado o Partido Antirrevolucionario (ARP). O
ARP desempenharia um papel desproporcional no parlamento e no governo
por mais de um século, servindo como uma primeira linha de defesa contra o
ataque do secularismo. Ele defendia politicas cristas como a liberdade de cons-
ciéncia, a justica social, a ajuda aos necessitados e vulnerdveis na sociedade
e uma administragio colonial voltada para o desenvolvimento indigena, nao
para os lucros. Embora nunca tenha sido maioria, o partido sempre teve assen-
tos no parlamento holandés entre 1880 e 1980, e contribuiu regularmente com

cargos de gabinete, bem como sete primeiros-ministros a frente de governos de

28



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

coalizdo. Ele ajudou a remover politicas discriminatorias contra comunidades
de fé e promoveu uma sociedade pluralista de tolerdncia mitua e acomoda-
¢ao. A historia desse partido se desenrola de maneira fascinante na carreira bri-
lhante do discipulo e sucessor de Groen, o eclesidstico, publicista e estudioso
Abraham Kuyper.

De fato, inicialmente Groen e seus apoiadores enfrentaram uma forma de
“politicofobia” entre seus colegas cristaos. No entanto, uma vez galvanizados,
seus correligiondrios abandonaram sua aversao a agao publica e foram mobi-
lizados para se engajar nos muitos aspectos da vida nacional em seus proprios
termos, com seus proprios valores e principios.

Por exemplo, trabalhadores comuns com quem a mensagem crista de Groen
ressoou iniciaram uma federacao de trabalho baseada em principios biblicos. A
Associagao de Trabalhadores Cristaos “Patrimonium” logo formou uma so6lida fa-
lange contra o crescente movimento socialista com sua énfase na luta de classes.
Ela impediu que os socialistas reivindicassem para si a totalidade das relagoes de
trabalho. Em sua fundagao, seu presidente expressou a visao e a missio da nova
organizagdo com palavras como estas: “rejeitamos todas as greves como frutos da
revolugao, mas também condenamos toda associacao de dinheiro ou poder criada
com o propdsito de garantir um monopdlio... Aguardamos a ajuda daquele que fez
os céus e a terra, e clamamos a todos: juntem-se a nds, para que nosso pais possa
ser preservado do espirito que no é de Deus, dos planos ruinosos da Revolugao”

Com o tempo, o Patrimonium e outros veiculos do pensamento social
cristao injetaram um espirito de acomodagio, cooperagao e consulta nas rela-
¢oes industriais e na politica econdmica, que teve um efeito de fermento até o
século 20 e ainda se faz sentir hoje no que os observadores chamam de “mode-
lo polder” de planejamento socioecondmico holandés.

Outro campo de engajamento ativo foi a educagio primdria. Se as

escolas do governo eram obrigadas a ser religiosamente neutras — uma

29



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

impossibilidade, disse Groen —, a resposta dos antirrevoluciondrios foi criar
escolas cristas privadas, nio raro com consideravel sacrificio financeiro. Groen
dedicou muitos discursos no parlamento defendendo os direitos plenos, e di-
reitos iguais, dessas escolas. Foi a luta pelas escolas que levou naturalmente
a agdo politica do nivel local ao nacional e inicialmente moveu as pessoas a
apoiarem o incipiente ARP.

O legado de Groen van Prinsterer continuou a atrair o interesse de estu-
diosos até os dias atuais. Ao longo dos anos, centenas de monografias, vérias
biografias e artigos de periddicos foram dedicados 4 sua vida e escritos, especial-
mente Incredulidade e Revolugio. Dezesseis teses de doutorado foram dedicadas a
aspectos do pensamento e da carreira de Groen: sua visao da histéria e do direito
divino, do direito constitucional, da relagio entre igreja e estado e da doutrina
da soberania das esferas, seu aprendizado classicista e sua perspectiva europeia,
e seu historico como parlamentar. O mais recente desses estudos data de 2018.

Nao menos indicativo da influéncia duradoura de Groen é o fato de que
dezenas de escolas cristas privadas receberam seu nome, assim como ruas e
edificios publicos em todo o pais. E, para mencionar apenas mais um, em 1976,
o servigo postal nacional emitiu um selo comemorativo para marcar o centena-
rio da morte de Groen.

Se alguém tivesse que escolher as batalhas mais criticas na carreira de
Groen, eu me concentraria em duas que dizem respeito as raizes vivificadoras
de qualquer cultura.

Primeiro, ele lutou pela fé crista histérica na igreja. Ele combateu a liberdade
doutrindria que era audaciosamente praticada nos pulpitos, onde os pregadores fa-
ziam sermoes no domingo de Pascoa em que diziam que Cristo ressuscitou dos mor-
tos “apenas simbolicamente’, e onde os pastores batizavam em nome da trindade que
eles preferiam: fé, esperanga e amor. A pessoa no banco da igreja, disse Groen, tem

direito a um culto que esteja em harmonia com os padroes confessionais da igreja.

30



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

A segunda batalha de Groen visava o contetido cristao irrestrito nas esco-
las do governo para a educagao primédria. Quando isso se tornou politicamente
impossivel, ele nao se deixou acalmar por adornos cristaos nas escolas publicas
que limitavam a instrugdo biblica  histéria do virtuoso José (Génesis 37-50) e
as nobres declarages das bem-aventurancas (Mateus S). Em vez disso, ele lutou
por um sistema de escolas publicas e privadas totalmente paralelo. O pluralis-
mo educacional que foi finalmente estabelecido em seu pais é hoje estudado por
estudiosos de outros paises. O tratamento de paridade é lei no pais, incluindo
o compartilhamento proporcional no financiamento ptiblico. Como um desdo-
bramento, organizagdes de base confessional no ensino superior, mas também,
além das relagdes de trabalho, na midia, na satde e nos servigos sociais, florescem
e participam do dominio ptblico em pé de igualdade com suas contrapartes se-
culares, uma situagdo muitas vezes referida como “pilarizaao’, mas mais apro-
priadamente chamada de “pluralismo institucionalizado de visdes de mundo”.

Willem Groen van Prinsterer foi uma figura histérica, um homem que
ajudou a moldar seu pais em um grau significativo, especialmente por meio de
seu livro pioneiro. O alcance limitado da lingua holandesa em que ele escreveu
amaioria de suas obras o impediu de se tornar uma figura mundial. Agora que
seu livro esta disponivel em duas linguas mundiais, inglés e espanhol, ele pode
ser uma inspiragdo para muitos mais cristios envolvidos na vida publica, e tal-
vez ajudd-los em uma reorientagao e um realinhamento enquanto buscam lidar
de forma auténtica e estratégica, com sabedoria e caridade, com as questdes
urgentes de uma cultura cada vez mais secularizante.

As linhas tragadas em Incredulidade ¢ Revolugdo marcam um caminho
para o envolvimento cristao no espago publico. A boa luta travada por Groen
van Prinsterer continua sendo uma inspiragdo para todos os cristaos hoje,
nao importa onde vivam: no ocidente, no extremo oriente ou no mundo em

desenvolvimento.

3l



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Ideias Fundamentais

Obviamente, o caso defendido por Groen se baseia em elementos de longa
data na tradigao crista, as vezes meio esquecidos, em outras vezes revividos
para responder a uma crise. Groen em sua época nao foi original em apelar
a esses elementos, nem estava sozinho nisso. Mas ele os formulou de novo
e os aplicou rigorosamente para servir como critérios pelos quais avaliar a
modernidade.

Um desses elementos foi sua énfase no conceito de chamado divino. Ha
uma grande variedade de chamados ou oficios na sociedade humana, cada um
diretamente responsavel perante Deus (uma énfase que langou as bases para a
doutrina da soberania das esferas). Dai sua rejeicio de toda forma de estatismo
que tende a privar a igreja e a escola, a familia e a empresa, a arte e a midia de
sua autonomia intrinseca.

Uma segunda verdade enfatizada por Groen é a existéncia da ordem da
criagdo. A ordem criada para a realidade, que abrange tanto os reinos naturais
como os morais, representa a vontade de Deus para a vida e convida o homem
a segui-la em obediéncia alegre e submissao humilde, mas que também traz
retribui¢do quando negada ou desafiada. Assim, é uma ordem que nao pode
ser ignorada impunemente e que explica grande parte da miséria e do atrito na
vida da humanidade.

Um terceiro ponto, relacionado, é a referéncia técita de Groen em
toda a obra ao relacionamento de alianga entre Deus e suas criaturas, um
entendimento nio apenas com o povo de Israel, mas com toda a huma-
nidade, contido na promessa de que a obediéncia traz béngao, a desobe-
diéncia traz aflicao. A Escritura lhe garantia que “feliz a nagao cujo Deus

é o Senhor” (Salmo 33.12a) e “a piedade tem valor para tudo, porque tem

32



INTRODUCAO A EDICAO EM INGLES

a promessa da vida que agora é e da que hé de vir” (1 Timéteo 4.8b). Mas
pessoas e na¢des podem atrair o julgamento sobre si mesmas: “a sua pro-
pria maldade o castigars, e as suas infidelidades o repreenderdo” ( Jeremias
2.19) e “trarei mal sobre este povo, o préprio fruto dos seus pensamentos”
(Jeremias 6.19).

Em quarto lugar, Groen trabalha com uma compreensao expansiva de re-
ligido. Em sua visao, a religido é tio ampla quanto a propria vida. Ela define todo
o relacionamento entre Deus e suas criaturas humanas. Consequentemente,
compromissos religiosos profundamente enraizados, sejam eles verdadeiros
ou falsos, permeiam todos os dominios da vida humana: no apenas teologia
e adoragdo, mas também o pensamento e a agdo, a erudigao e a educagao, os
negdcios e a ética, a politica publica e alegislagao. Em cada um, Deus é servido,
ou um deus que toma o lugar de Deus.

Disso seguiu a li¢io que Groen tirou de seus estudos e aplicou ao longo
de sua vida: Resista ao inicio! Pressupostos, pontos de partida, principios —
eles sdo cruciais nos assuntos humanos. Sua histéria da Revolugao Francesa,
em particular, clama: diga-me onde vocé comega, e eu lhe direi onde vocé
terminard.

Finalmente, pode-se apontar para a visao clara de Groen da relagdo entre
fé e ciéncia, entre a religiao crista e a busca pelo conhecimento, entre a Biblia e
a erudicdo. Ele a captura na metéfora do fermento: para o cristao, a verdade do
evangelho, ele escreve na Palestra I, permeia “a totalidade do conhecimento...
contetido sélido do aprendizado”. E assim que os dois sio parte integral um do
outro. E, vice-versa, a crueldade a sangue frio dos lideres do Reinado do Terror
encontra sua explicagdo, afirma Groen na Palestra XIII, na lealdade a sua f¢,
a sua crenca, a sua visio de mundo, & convicgao de seu coragdo. Pelo mesmo
motivo, ele define o racionalismo, que concede supremacia a razio humana,

superando até mesmo a revelagao divina, nao apenas como um erro intelectual,

33



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

mas como uma forma de idolatria religiosa. O tema de um compromisso ulti-
mo subjacente ao raciocinio humano foi uma valiosa percep¢ao da tradi¢ao em
que Groen se inseriu e que ele ajudou a avangar.

Essas seis ideias fundamentais se tornariam pilares no neocalvinismo li-
derado por Abraham Kuyper e Herman Bavinck (1854-1921), e seriam refina-
das e tornadas operacionais na filosofia reformacional associada aos estudiosos
de Amsterdd Herman Dooyeweerd e Dirk Vollenhoven (1892-1978).

Harry van Dyke, A. B., D. Litt.

Redeemer University College
Primavera de 2018

34



&

PREFACIO DO AUTOR

As palestras seguintes constituem um ensaio cujo objetivo é demonstrar, a par-
tir da histdria, que existe uma relagao natural e necessaria entre incredulidade
e revolugao e que a escola de pensamento que hoje domina no direito consti-
tucional e na aprendizagem surgiu de uma rejei¢ao do evangelho, resultado da
auto-exaltacdo do homem.

Tentei deixar claro nestas palestras, com base em fatos passados, que essa
escola perniciosa derruba sistematicamente os fundamentos da verdade e da lei
para erguer castelos de areia. Que seu progresso, por dedugao legitima, conduz
os homens em diregao a total impiedade, ao ateismo e ao radicalismo completos.
Que seu principio, uma vez endossado, deixa seus defensores indefesos diante da
imperiosa necessidade da aplicagao consistente das consequéncias desse princi-
pio, levando-os ao cativeiro de um desenvolvimento totalmente logico.

Pelos resultados mortais do fruto, se conclui que a drvore na qual esse
fruto cresce nao é arvore da vida. E o objetivo, portanto, nio deve ser cultivar a
planta venenosa, mas sim extirpa-la. Em outras palavras, no campo da politica
os homens nao podem colher senio o que semearam. Assim como uma dife-
renga no solo nao altera o cardter peculiar da semente, também a alteragdo das
circunstincias nao produzird nenhuma mudanca na colheita revolucionaria.
Pelo contrdrio, a natureza do experimento como tal torna o fracasso inevitavel.

Assim como a negagao do Deus vivo estd associada a desordem, 4 injustica e

35



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

a escravidao, assim a unido da liberdade com a lei e a ordem nao serd jamais
alcangada, a nao ser pela submissao ao legislador e rei supremo.

Nestas conferéncias, pela primeira vez, registrei mais extensamente toda
a minha perspectiva histdrico-crista. Ja havia feito isso de maneira breve no
periédico holandés Nederlandsche Gedachten [Pensamentos Neerlandeses], de
27 de setembro a 19 de novembro de 1831.!

Exceto por algumas pequenas mudangas, estou divulgando o texto tal
como ministrei oralmente durante o inverno de 1845-1846 na biblioteca de
minha casa, diante de um pequeno nimero de amigos que estavam, sem duvi-
da, interessados no assunto em questao e bondosamente dispostos a me ouvir.

Inicialmente, eu ndo pretendia uma publicagio rapida. Embora esses ensaios
fossem fruto de extensa pesquisa e de uma reflexao madura, planejei revisa-los cui-
dadosamente e tornd-los mais completos por meio de investigagao e ponderagao
continuas. Logo, porém, me convenci de que nem o objeto deste estudo nem as
crises de nossa época tornavam tais planos aconselhdveis ou tal adiamento per-
missivel. Esta série de discursos esclarece e complementa meu livro Handbook of
Dutch History [Manual da Histéria Holandesa), especialmente a tltima parte. Uma
batalha esta sendo travada, também em nosso pais, sobre a hist6ria e o direito cons-
titucional, uma disputa da qual nao quero ficar alheio, pois toca os interesses mais
queridos e sagrados da nossa pétria e da humanidade, e diz respeito direta ou indi-
retamente ao reconhecimento ou reptdio da luz do mundo e & salvagao de almas
imortais. Assim, a importancia do assunto e a urgéncia do momento nio me per-
mitiram esquecer, por escripulos egoistas da publicidade, que a hora do perigo nao
é ahora da preparagao; que quando a espada do inimigo brilha por todos os lados,

ndo se deve afiar e polir suas armas, mas sim coloca-las em uso.

1 [22 ed.] Uma sinopse da presente obra se encontra em Le Parti anti-révolutionnaire et confessionnel dans
IEnglise Reformée des Pays-Bas, 1860, pp. 33-41, e em Ter Nagedachtenis van Stahl, 1862, pp. 27ss.

36



PREFACIO DO AUTOR

Depois que terminei minha tarefa em abril de 1846, certos eventos e pu-
blicagdes, dentro de um ano e alguns meses, justificaram amplamente os prin-
cipais contornos de meu ponto de vista.

Tenho em mente eventos na Suiga, onde os preceitos do radicalismo es-
tao sendo seguidos. O rigor incondicional e a consisténcia l6gica testemunha-
dos naquele pais sao uma li¢ao objetiva de tudo o que eu disse sobre a dissolu-
¢do da igreja em um estado revolucionario.

Tenho em mente a conduta do rei Frederico Guilherme IV da Prussia. Sem
pretender julgar a oportunidade e a propriedade dele ter convocado a Dieta Unida,
noto em sua conduta o contraste entre o direito constitucional histrico e o direito re-
voluciondrio, entre a liberdade genuina e a liberdade aparente, entre as constitui¢oes
modernas e os direitos tradicionais, entre a negagao e aadoragio daquele que governa
tanto os que 0 querem como o0s que nao o querem. Alegro-me quando um dos mo-
narcas mais poderosos, cercado pelos seus stditos, confessa com solene gravidade e
comovente simplicidade sua intengdo de servir ao Senhor; quando ele considera a
vontade e as ordenangas de Deus como o fundamento da autoridade, o guia para seus
deveres, a garantia indestrutivel da responsabilidade principesca. Alegro-me quando
ele presta atengao, nao apenas a independéncia, mas também aos limites da autorida-
de de um senhor soberano; quando ele ndo deseja competir e aspirar a onipoténcia
revoluciondria que é tao facilmente contrabandeada para as maos do “governo cons-
titucional”. Eu me regozijo que ele esteja sinceramente empenhado em conceder as
liberdades e garantias das quais o liberalismo oferece apenas uma falsificago.

Tenho em mente uma recente publicago alema, Gespriche aus der Gegenwart
iiber Staat und Kirche [ Conversas contemporaneas sobre o Estado e a igreja), de Jose-
ph Maria von Radowitz,” uma exposigao magistral da coeréncia interna das ideias da

Revolugao. A obra também expde a maneira como as escolas mais divergentes

2 Gespriche aus der Gegenwart iiber Staat und Kirche, Stuttgart, 1846.

37



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

- liberais, radicais, socialistas e também doutrindrios e conservadores — partem do
mesmo niicleo de pressupostos da Revolugao: ignorar o cardter natural e historico
das coisas; desconsiderar a lei divina para a vida politica; formar e reformar, criar e
recriar a sociedade segundo os caprichos dos homens; idolatrar o Estado como as-
sociagao de individuos livres e iguais, em cujo nome as assembleias representativas
ou os governos centrais, sob uma multiplicidade de formas, por meio de uma admi-
nistragdo burocrética e sempre de acordo com a sua vontade, dispoem dos bens e
direitos, dos corpos e das almas de povos soberanos agora reduzidos 4 impoténcia.’

Tenho em mente o aparecimento do primeiro volume da Histoire de la Révo-
lution [Historia da Revolugio], de Louis Blanc.* Neste livro, o autor, um pensador
arguto, exemplifica em sua prdpria pessoa o que eu disse sobre o revolucionario
que ¢ logicamente consistente: que um revoluciondrio fiel a logica vé o ideal da
doutrina, ndo em Montesquieu, mas em Rousseau; assim, a doutrina ideal de Blanc
ndo se encontra em Montesquieu, mas em Rousseau, e sua pratica ideal nio se en-
contra nas intrigas numerosas e na violéncia multifacetada dos reaciondrios, mas
na simples continuagao da tarefa dos terroristas que havia sido interrompida, tarefa
que alguns consideram como uma luta pela fraternidade universal®

Tenho em mente uma obra que se destaca pelo poder de expressao, pela
representagao grifica dos acontecimentos, pela elegéncia do estilo, uma obra que
consegue captar o desfecho irresistivel e trigico da Revolugio, misturando ter-

ror com pena e horror com melancolia. Refiro-me a obra Histoire des Girondins

3 ‘Die wirkliche Freiheit hat nur einen einzigen Gegner, den absoluten Staat. S. 235.

4 Histoire de la Révolution, Paris 1847.

S ‘La Fraternité, annoncée par les penseurs de la Montagne, disparut dans une tempéte et ne
nous apparait aujourd hui encore que dans les lointains de I'idéal; mais tous les grands coeurs
lappellent, et déja elle occupe et illumine la plus haute sphére des intelligences’ (‘A Fraterni-
dade, anunciada pelos pensadores da Montanha, desapareceu numa tempestade e ainda hoje
nos aparece apenas na distincia do ideal; mas todos os grandes coragdes a chamam, e ja ocupa
e ilumina a mais alta esfera das inteligéncias.), p. 10.

38



PREFACIO DO AUTOR

[Historia dos Girondinos], de Alphonse de Lamartine,’ cuja publicagio eu apre-
ciei muito, em conexao com meu argumento antirrevoluciondrio. Semelhante
em teor o livro de Louis Blanc, sua apresentagao vivida dos fatos desenrola a
inevitivel sequéncia de dedugdes extraidas do principio revoluciondrio. Lamar-
tine apresenta a teoria revoluciondria em todas as fases sucessivas de seu ciclo de
vida. O que apresento em linhas gerais aqui em meu livro ¢ descrito por ele em
detalhes: as pessoas parecem subservientes a influéncia de uma doutrina desas-
trosa, as agoes podem ser explicadas simplesmente pela marcha das ideias, e os
terroristas e tedricos sio idénticos. E uma obra em que observo, nos principios,
sentimentos e expectativas do talentoso autor, aquilo que ja foi demostrado atra-
vés do exemplo de tantas outras pessoas brilhantes. Refiro-me a este fato: a me-
nos que todos os pensamentos dos homens sejam levados cativos a obediéncia
de Cristo, nem o conhecimento, nem a engenhosidade, nem a experiéncia, nem
o estudo de todas as ligoes ensinadas pelos horrores da Revolugio - em uma
palavra, nada os impedir4 de serem arrastados pelo mesmo caminho para o mes-
mo abismo, de considerar a razdo como um critério infalivel” da Revelagio. Nada
os impedird de censurar institui¢oes que estio fundamentadas numa aprovagao

superior a aprovagao humana,® de admirar os ténues lampejos de uma lanterna

6 Histoire des Girondins, Paris 1847.

7 ‘Laraison humaine estla confidente divine de la Providence surla terre. Elle estla révelation continue
desvérités dont la clarté saccroit sans cesse sur I'horizon des peuples. [‘A razio humana é o confidente
divino da Providéncia na Terra. E a continua revelagio de verdades cuja clareza est4 constantemente
aumentando no horizonte dos povos.] Discurso de M. De Lamartine & Magon, julho de 1847.

8 ‘Nous mettrons dans I'un des plateaux de la balance les crédulités desprit, [...] le droit divin
des rois, les distinctions de droits entre les castes (ontwikkeling der Stenden uit de veelsoor-
tigheid van eigendom en bedrijf), [...] les unions simoniaques entre le sacerdoce et I'empire’
(vereeniging van Kerk en Staat). [Colocaremos em um dos pratos da balanga as credulidades
do espirito, [...] o direito divino dos reis, as distingdes de direitos entre as castas (desenvolvi-
mento dos Estados a partir da diversidade de propriedade e de oficio), [...] as unides simonfa-
cas entre o sacerdécio e o império (unido da Igreja e do Estado) ]

39



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

fraca ou as chamas quentes de uma tocha infernal como se fossem luzes do céu.
Os homens louvarao uma Revolugao cujo sangue e ligrimas, cuja desumanidade
e absurdo sao a propria prova da impraticabilidade de seu principio. Eles sauda-
130 essa revolta profana e insalubre contra a natureza e alei como o triunfo inicial
de ideias sagradas e sublimes, e dirao que a felicidade das nagoes deve ser buscada
na aplicagio em massa dessas ideias. E, como se tudo tivesse sido esquecido e
nada tivesse sido aprendido, eles falarao em éxtase poético da Revolugao Fran-
cesa como de um vulcdo. Sim, mas um vulcio que emitiu verdades impereciveis,
que ndo devem ser esquecidas.’ Falardo da Revolugao como um farol para a hu-
manidade — sim, mas um farol que serve para antecipar as tempestades que irdo
surgir no oceano de erros e paixoes humanos.

Na verdade, a obra de Lamartine e seu eco em muitos coragdes é uma prova
poderosa do que desenvolvo nas paginas seguintes como meu pensamento prin-
cipal: a incredulidade ndo tem saida sendo no principio da Revolugio. A grande
variedade de opinides, uma vez submetidas a anlise l6gica e histdrica, reduz-se a0
simples contraste entre a verdade divina e a autossuficiéncia humana. Ou alguém se
torna um cristao, submetendo-se incondicionalmente a Sagrada Escritura, ou en-
tao, por op¢ao logica, se tornard um jacobino e um radical. E assim, os poucos que
ndo hesitam em ser consistentes s3o os primeiros a revelar o caréter da luta terrivel
que estd por vir, a luta que anunciard o retorno daquele a quem é dado todo o poder

no céu e na terra, e cujas palavras: “Ndo tenha medo, 6 pequenino rebanho; porque o Pai

9 ‘Dans lautre plateau nous mettrons un peu de cette lumiére que la révolution francaise fit jaillir
d'un volcan sans doute, oui, mais d'un volcan de vérités. [‘Na outra moldeira colocaremos um pouco
daquela luz que a revolugio francesa trouxe de um vulcio, sim, mas de um vulcio de verdades’], ta.p.
- Quando vemos De Lamartine abragar todos os preconceitos de um liberalismo antiquado; quando
o vemos trotando e correndo na pista em que todo o rebanho de revoluciondrios, impulsionados pela
légica ou pelo fanatismo, sempre se atirou precipitadamente, entio podemos, com respeito nao fingi-
do por seus talentos, perguntar se a qualificagdo que ele dd a seu oponente: ‘vieux parti de la routine et
du préjugé, poderia ser mais apropriado para si mesmo.

40



PREFACIO DO AUTOR

de vocés se agradou em dar-lhes o seu Reino; eis que estou comvocés todos os dias até o fim dos
tempos,”'* ndo sao dirigidas somente a seus ap6stolos, mas a todos os que, por meio
do testemunho deles, venham a crer nele.

Tenho em mente... ndo, vou parar por aqui. Os exemplos que enumerei j&
sao suficientes. Além disso, eu nao gostaria de tirar exemplos de fatos que estao
muito préximos no tempo e no espago. Para desenvolver o que indiquei nestas
poucas linhas acima, eu deveria escrever um segundo livro.

Concluo com a declaragdo de que, contra toda a sabedoria dos homens
e consciente da minha propria fragilidade, o meu lema consiste em duas pala-
vras que me asseguram a vitoria: estd escrito! e aconteceu! — um fundamento
que resistird a qualquer artilharia, uma raiz que resistira a todo turbilhio de
incredulidade filosofica. Histéria — que também é o roteiro flamejante do Deus
santo. Escritura Sagrada — que também ¢é a Escritura histdrica, pois o que acon-
tece é insepardvel do que ¢ ensinado nela. Histéria — formada, nao apenas pela
sucessao de atos, mas principalmente pelo desdobramento de ideias. Histdria
— que recebe seu inicio, significado, dire¢ao e unidade dos fatos narrados na
Revelagao Escrita. Escritura Sagrada — que dd alei aos escribas e que, naloucu-
ra da cruz, confunde a sabedoria do fildsofo com a fé humilde das criancinhas.
Escritura - que dd testemunho do Cordeiro que foi morto, da raiz do tronco
de Jessé e do Ledo invencivel da tribo de Juda, filho de Davi e Senhor de Davi,
Deus e homem, mediador ou juiz, que depois de estender o cajado da graga
em vao, tem na mao uma vara de ferro para ferir um povo obstinado. Histdria
e Escritura — que em unissono, sob a béngao perdida daquele Senhor cuja lon-
ganimidade excede todo entendimento, direcionam o pecador penitente para
aquele que revelou-se em toda a gléria e brilho de suas perfeigdes também em

solo holandés; aquele cuja promessa e ameaca, “honrarei aqueles que me honram,

10 Lc 12.32; Mt 28.20.

4



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

porém desprezarei os que me desprezam,”"! foram cumpridas, primeiro na béngao
de longo alcance sobre nossa nagao, que dificilmente era uma nagao, mas que
foi elevada a primeira posigdo entre as poténcias, e segundo, na humilhagao e
miséria de longo alcance que a negagao de seu santo nome trouxe sobre uma
posteridade ingrata; aquele cuja palavra de adverténcia, “destruirei a sabedoria
dos sdbios e aniquilarei a inteligéncia dos inteligentes”"* se cumpre claramente hoje,
depois de tanta arrogincia por parte de uma teoria politica e prtica politi-
ca nao cristas. Esse camprimento se percebe na vaidade das bolhas de dgua
gaseificada dessa teoria politica, na condigao cuja triste realidade é admitida
por todos, independentemente de suas opinides, a saber, um estado de espi-
rito geral para o qual ¢é dificil encontrar um nome apropriado, que se reflete
numa fisionomia sombria dos tempos, em que cada trago exibe a impoténcia
dos homens que se julgam auténomos. Esse estado de espirito se caracteriza
pela indiferenca para com tudo que ¢, com justica, chamado de bom e grande,
pelo desrespeito pela antiga exceléncia e esplendor das coisas, por uma impo-
téncia que nao consegue se aquietar, pela fadiga e paralisia moral, pelo cansago
e indiferenca que podem preceder a cura de uma nagdo arrependida, se seus
cidadaos procurarem a fonte abandonada da vida. Se eles a evitam, esse estado
geral de indiferenca e apatia prenuncia a destrui¢iao de um povo rebelde, que
ndo foi levado ao arrependimento pela bondade de Deus."
Agosto de 1847
Gr.v. Pr.

11 1Sm2.30
12 1Co 1.19
13 Rm2.4

42



&

PALESTRAI

INTRODUCAO

Meu objetivo nestas palestras serd demonstrar a causa dos eventos que aconte-
ceram desde a ascensdo das ideias da Revolugdo estd no desenvolvimento natural
de suas idejas desastrosas.

E justo, queridos amigos, que eu explique o assunto em questao. Sobre
1. a escolha, 2. a natureza, 3. a utilidade e 4. a organizagio desse assunto tao
abrangente.

1. A escolha desse assunto me ocorreu a0 me debrugar e finalizar a ultima
edicio do meu livro Handboek der Geschiedenis van het Vaderland [Manual da
Historia Holandesa]. A medida que eu refletia sobre o que havia acontecido
na Holanda desde 1795 até o presente, a nossa Histdria dos tltimos cinquenta
anos, ficava cada vez mais consciente da nossa humilhagao e declinio nacionais.

Em termos materiais, observamos por toda parte um triste contraste, em
nosso pais, entre o antigo florescimento e esplendor e nossos dias. O nosso
pais se tornou insignificante. O nivel de nosso comércio e da nossa industria
estd estagnado num patamar muito baixo, o nimero de pessoas pobres estd au-
mentando consideravelmente. Politicamente, vivemos uma desordem depois
de uma longa série de experimentos constitucionais que falharam, um apés o

outro. A alma do nosso corpo politico, a nagao, se sente paralisada e frustrada.

43



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

A falta de ordem se estende a sociedade como um todo: a distingdo entre os
estados foi abolida, existe competicao ilimitada, lagos de amor antigos e de
subordinagao foram removidos, trabalhadores se sentem impotentes contra os
donos de fabricas, 0 poder dos grandes capitalistas é quase irresistivel e a ajuda
aos pobres estd cada vez mais ameagada. Tal deterioragao, tal decadéncia so-
cial, espalhada por toda parte, sugere a presenca de uma causa geral.

Serd que aprendemos com a experiéncia e reflexoes e desenvolvemos
teorias mais firmemente estabelecidas? Nao. O oposto é que ¢ verdade. Nun-
ca antes os problemas se mostraram tao incertos como agora. Nossos tedricos
estao céticos, nossos homens de pratica estao hesitantes, satisfeitos em tratar
somente daquilo que é imposto pelos eventos do cotidiano. Nunca antes teo-
rias se tornaram tao impopulares como agora.

O mesmo ceticismo ¢é visivel com respeito aos fundamentos da religido,
moralidade e justica. Quanto a essas questdes, nossa geragao estd irremediavel-
mente dividida. Cada perspectiva é considerada subjetiva e individual. Cada
um tem sua propria crenga, sua propria opinido, que muda & medida que os
tempos e as circunstancias se alteram, sendo trocadas por outras que sdo igual-
mente passageiras e instdveis. Existem agora convicgdes e confissdes sem ni-
mero, todas supostamente cristas. Controvérsias tem diminuido, nio porque
hd um consenso cada vez maior, mas por causa da indiferenca cada vez mais
crescente. Debates doutrindrios perturbam o senso de tranquilidade das pes-
soas. Nao vai demorar muito e nossa inica esperanga, a propria verdade, che-
gard a ser banida.

De onde procede essa regressao, essa confusio e esse declinio generaliza-
do? Vocé acha que a culpa é de alguma forma de governo? Ja tivemos todos os
tipos de governo: democracia, aristocracia, monarquia, despotismo, governo
constitucional. Fomos servidos pelo pacote completo de governos revolucio-

nérios. Vocé culpa as circunstincias? Elas nem sempre tém sido desfavoraveis.

44



INTRODUCAO

Vocé culpa a degeneragio de nosso povo? Eles nunca sentiram tao profunda-
mente como agora que nunca mais poderao se reerguer. Temos falta de ho-
mens hébeis e fortes? Temos tido estadistas sobre os quais nada tenho a cri-
ticar quanto ao seu cardter e habilidades, e nem mesmo quanto as suas boas
intengdes; é por esse mesmo motivo que somos forgados a procurar a causa
pela qual até mesmo a sabedoria deles foi enganada e a sua energia paralisada.

Portanto, tudo aponta para uma causa geral, 3 qual as formas politicas, as
circunstincias, o cardter nacional e os protagonistas estao subordinados. Essa
causa deve ser buscada nas ideias que prevaleceram neste periodo. Eu con-
cordo com Lamennais quando ele observa que “tudo procede de doutrinas:
costumes, literatura, constituicdes, leis, a felicidade das agdes e suas misérias,
culturas, barbarismo e aqueles crimes cruéis que varrem as nagdes e que as
renova dependendo do seu nivel de vitalidade”"

Eventos historicos, no que diz respeito ao seu principal contetido e a0 seu
significado mais importante, nada sao a nao ser as sombras de contornos que
revelam a agdo continuada do espirito de uma época. E isso que proponho de-
monstrar nas sucessivas fases revoluciondrias em nosso pais e em outros luga-
res. Qualquer que tenha sido a agao subordinada de causas secundarias, a causa
principal da histéria da Europa por mais da metade de um século tem sido o
resultado inevitdvel dos erros que se assenhoraram da maneira predominante
do pensamento de nossa época. Assim, a era revoluciondria nada mais é do que
0 desenvolvimento peculiar e continuo de conceitos revoluciondrios.

2. Para trazer a luz a natureza desse assunto, é necessario que se explique o
que quero dizer com Revolugdo e conceitos revoluciondrios. Por Revolugio nao quero
dizer que seja um dos muitos eventos pelos quais um governo é subvertido. Nem,

também, a tempestade de convulsdes que assolaram a Franga. Ao contrario, com

1 Lamennais, Essay sur la lindifférence, (Brux. Haumann, 1839), cap. I, p. 21.

45



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

o termo Revolugao me refiro & inversao completa da maneira de pensar e de dis-
posi¢do no derrube e desprezo do passado de principios outrora publicos, ma-
nifesto em toda a cristandade. Pela expressao ideias da Revolugdo eu me refiro aos
axiomas bésicos de liberdade e igualdade, soberania popular, contrato social e a
reconstrucio convencional da sociedade através do consenso comum - nogdes
que hoje sao veneradas como a pedra fundamental da lei constitucional e da or-
dem politica.

A convicgao de que muitas das calamidades sofridas por nossos pais e por
nossa propria geragao surgiu dessa “sabedoria” e da sua origem, a saber, a rejeigao
do evangelho, foi reforcada em mim por um reexame do encadeamento de even-
tos. Mais uma vez eu vi claramente que onde essas teorias ganharam aceitagao, as
pessoas foram levadas a entrar num circulo infindével de miséria e dor.

Permitam-me oferecer agora minhas principais conclusdes. Uma apli-
cagdo rigorosa e consistente da doutrina da Revolugao levard as pessoas aos
absurdos mais excessivos e as piores atrocidades. Entretanto, sempre que as
pessoas se tornam aterrorizadas pelos desdobramentos revolucionarios (que elas
consideram apenas um exagero) e em reagao comeg¢am a insistir na necessida-
de de moderagdo, sem contudo abandonar o principio, o tnico curso de agio
possivel para elas evitarem a anarquia, ja que recuaram das consequéncias de
suas proprias convicgdes, é um comportamento caprichoso e vacilante, que
nao tem qualquer referencial a nao ser na sucessao de eventos e na pressao das
circunstancias. Até mesmo em nossos dias esse curso de ac¢io é considerado o
apice da sabedoria politica: eu me refiro a0 método de consulta dos doctrinaires
[doutrinarios]; a politica dominante no presente sob o nome de juste-milieu [0
meio] ou “em cima do muro”; a teoria dos conservadores; a pratica, ou, para falar
averdade, arotina de languidez e letargia que prevalece também em nosso pais.

As consequéncias das ideias da Revolugao s6 podem ser combatidas

com sucesso quando alguém se colocar fora de sua influéncia, no campo dos

46



INTRODUCAO

principios antirrevoluciondrios. No entanto, esse campo se torna inalcangavel
quando as pessoas se recusam a reconhecer que o fundamento da justica esta
na lei e nas ordenancas de Deus. Bonald expressou essa verdade em palavras
concisas e significativas; «la Révolution a commencé par la déclaration des
droits de I'homme, elle ne finira que par la déclaration des droits de Dieu.
[a Revolucdo comegou com a declaracio dos direitos do homem e terminara
somente com a declaracio dos direitos de Deus]

3. A utilidade deste assunto é inegdvel. Ele atinge diretamente o coragio
das controvérsias atuais sobre religiao e politica. A doutrina da Revolugao é
simplesmente incredulidade aplicada a politica. Uma luta de vida e morte estd
acontecendo entre o evangelho e este ateismo pratico. Imaginar uma aproxi-
magio entre esses dois é absurdo. Trata-se de uma batalha que alcanga tudo
aquilo que acalentamos, que consideramos sagrado e tudo aquilo que é benéfi-
co e indispensavel a igreja e a0 Estado. Portanto, é proveitoso que examinemos
nosso tema, particularmente se desejamos conhecer qual a nossa responsabili-
dade como cidadaos deste pais e como cristaos.

Se analisarmos a condicao de nossa patria com os olhos do amor patri6-
tico, perguntaremos a nds mesmos, dolorosamente conscientes da nossa atual
situagdo, 0 que podemos fazer quanto ao estado das coisas. Deverfamos entrar
em todos os tipos de detalhes e talvez numa possivel reforma da constituigao?
Deverfamos nos langar no embate politico com o objetivo de silenciar as opi-
nides que consideramos tao maléficas? Pode ser que agora ou no futuro essas
coisas sejam tteis e mandatdrias. Contudo, o que deverfamos fazer acima de
tudo é aprendermos a perceber, ndo somente o alcance do mal, mas especial-
mente a sua raiz e suas ramiﬁcagﬁes. Por que, somente entdo, conscientes da
natureza da grande luta, poderemos reconhecer definitivamente, junto com a
doenga, o verdadeiro remédio para ela. Somente entao poderemos extrair do

conhecimento cristio confiivel a solidez que precisaremos para permanecer

47



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

firmes diante dos diversos ventos de doutrina. De outra forma, ao defender-
mos a verdade, seremos culpados de dar um toque incerto na trombeta. Isso
sempre acaba tornando ineficaz o testemunho verdadeiro, a saber, que as pro-
prias testemunhas da verdade nio estao plenamente convencidas dela. Os mais
bem-intencionados esfor¢os se tornam intteis enquanto a afinidade entre as
presentes enfermidades do Estado e as teorias destruidoras que as acarretam
ndo se tornam claras. Sem respeito por aqueles principios que a arrogincia hu-
mana ridiculariza e negligencia, mas nao pode anular, cada tentativa de refor-
ma equivale a caiar sepulcros.

Isto ndo é apenas importante para nds, Como pessoas que amamos NOSSo
pais, mas também como cristdos. E muito importante que estejamos conscientes
com a natureza e a direao da constitui¢ao, da filosofia publica, de nossos dias.

Existe apenas uma coisa necessdria para todos nds, disto estou conscien-
te e isto mesmo confesso. Nao é nosso desejo sermos abengoados como es-
tadistas ou eruditos, mas como pecadores. Existe apenas um caminho, uma
verdade. Encontro paz e descanso para minha alma ao aceitar de forma pura e
simples a boa nova de que, pela livre graca, existe perdao e salvagao no sacri-
ficio expiatério do salvador para todos aqueles que creem. Digo isso ja de sai-
da por que nao desejo, de forma alguma, escapar da vergonha dessa confissao.
Uma declaragio geral de principios cristaos é tao vaga que nao evoca qualquer
oposi¢ao substancial; e falar de tais principios em conexdo com a histdria e a
politica envolve pouco risco de sermos acusados ou considerados suspeitos de
estreiteza mental, desde que nos abstenhamos de especificar detalhadamente
aquilo ao que nos referimos. Por essa razao, desejo reiterar aqui, na introdugao
de minhas palestras, que por esses principios eu quero dizer as verdades princi-
pais registradas na Sagrada Escritura e estampadas pelo Espirito Santo no cora-
¢do do mais simples cristao. Apegar-se a verdade, entretanto, implica também

apegar-se as obrigagoes impostas pela nossa ocupagao e situagao. Portanto, é

48



INTRODUCAO

nossa tarefa, 8 medida que temos alguma influéncia, direta ou indiretamente,
no curso da politica ou sobre a mente dos homens, penetrar mais profunda-
mente que outros nos recessos intimos da ciéncia e no labirinto de eventos
histéricos. E nosso dever fazer isso com gratido pela luz da palavra de Deus
que nos ¢ concedida. Somente esta luz pode exclusivamente nos guardar de
tropegar. E nossa tarefa aprender a adorar e reverenciar o Senhor até mesmo
em obras como estas. E nosso dever sermos testemunhas do evangelho tam-
bém dessa forma, a saber, nos guardarmos de sermos infiéis & nossa confissao
cristd no que ela tem a dizer a sociedade. E nosso dever conceder a sociedade
novamente seu poder curador, o qual lhe tem sido negado através da ignorén-
cia dos fundamentos de um Estado bem ordenado.

Somente uma coisa é necessdria, mas quando a possuimos, seu fruto e
sua influéncia deveriam se manifestar em todo lugar. Com respeito a salvagao
de almas, estamos determinados a ndo saber nada a nao ser Cristo, e ele cruci-
ficado. Mas, se sabemos isso entiao o conhecimento do amor de Cristo deveria
nos despertar e nos constranger a procurar a gléria de Deus onde quer que
Ele possa ser glorificado. A pregagio do evangelho é chamado todo aquele a
quem o evangelho foi dado a conhecer. Mas, a proclamagao deste evangelho
a todas as criaturas pode ser realizada de muitas maneiras sabias. Nao se pode
negligenciar qualquer meio que possa abrir as portas para a mente e coragao de
algumas pessoas. Na verdade, alguém pode falar entusiasticamente a respeito
das maravilhas de Deus na criagio e manuten¢ao da Natureza, como também
elogiar as mudangas e resultados de seu governo sobre Estados e povos, sem
que tenha experimentado uma conversio do coragao. Se n6s fossemos agir as-
sim — que Deus ndo permita — somente aumentaria a nossa culpa. Mas, aos
que conhecem o Senhor no reino da sua graga, seria duplamente irresponséavel
desconsiderd-lo nos caminhos da sua providéncia e com uma indiferenca géli-

da ignorar os sinais da sua onipoténcia e amor, as maravilhas das suas béngaos

49



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

e juizos. Os céus declaram a gléria de Deus. Mas nao seria também declaragao
da gléria de Deus se a histria da era da Revolugao revelar que abandonar a pa-
lavra de Deus é o suficiente para langar apdstatas, mesmo aqueles a quem nao
lhes falta inteligéncia, criatividade ou circunstincias favordveis, num abismo
de miséria? Serd que, se as trevas do seu iluminismo e a tolice da sua sabedoria
fossem exibidos diante do filésofo da nossa época numa sequéncia narrativa
de fatos indisputdveis, essa constatagio ndo o prepararia a vergar a sua servis
endurecida diante do evangelho gracioso? Esse tipo de testemunho também
pode ser chamado de confessar o evangelho e de pregar as boas novas.

O cristao estaria errado em imaginar que, tendo a dire¢ao da Escritura,
ele pode realizar tudo sem aprendizagem. Para que o cristao possa trabalhar na
sua drea designada de maneira diligente e consciente, ele também precisa do
conhecimento exato daquilo que pertence a esse campo especifico. O temor
do Senhor é o principio da sabedoria, mas o principio ndo é a totalidade: a
totalidade do conhecimento compreende também os demais elementos nos
quais o principio da sabedoria se desenvolve. A verdade do evangelho é o fer-
mento, mas para se obter nutrigao e pao saboroso é preciso que haja a massa
juntamente com o fermento: o contetido sdlido do aprendizado. Portanto, a
suficiéncia plena da Palavra de Deus nio ¢ desculpa para a letargia. Da mesma
forma, nenhum tipo de instinto cristao é suficiente para evitar erros em ques-
toes de politica, mesmo que elas estejam relacionadas na pratica didria. Pense
em homens piedosos como Lavater, Klopstock, Stilling, Van de Kasteele, cuja
fé sincera nao os livrou de acolher os inicios da Revolugao francesa como o
raiar de uma era dourada. Eu poderia identificar alguns dos nossos amigos pro-
testantes na Suica e na Franca hoje, que escrevem e que fazem muitas coisas
boas, mas que por sua ignorancia da historia e da lei constitucional advogam
opinides muito dubias, tao logo entram no campo politico. No nosso préprio

pais, eu poderia apontar hoje exemplos de séria confusio conceitual quando

50



INTRODUCAO

se trata da relagio mutua da igreja com o Estado. Posso mostrar o emprego
equivocado que esta sendo feito, quer da instrugao “importa antes obedecer a
Deus que aos homens,” quer da exortagao apostdlica “todos estejam sujeitos as
autoridades superiores”” O resultado é que as pessoas correm o risco de serem
arrastadas por teorias de uma falsa liberdade ou de cair numa passividade que
é igualmente prejudicial as liberdades civis, a lei e 4 ordem e que de nenhuma
maneira se assemelha a genuina submissao crista.

O dever dos cristaos nio se alienarem do 4mbito da politica se torna ain-
da mais evidente quando consideramos o escopo e o tom da lei constitucional
revoluciondria. O que estd em jogo nao é somente um governo justo e respon-
sdvel ou elei¢oes diretas ou ainda os chamados “apoios inestimaveis da liber-
dade politica”® As apostas sao muito mais altas. A igreja foi arrancada do Es-
tado somente para ser entregue ao poder do Estado. Os separatistas* tém sido
perseguidos em nome da justica moderna. O governo se considera autorizado
a dificultar a educagdo crist3, quando nao a impedi-la abertamente através do
controle de escolas publicas e obstruindo iniciativas privadas que buscam uma
alternativa. Em nossa nagao, que tem sido favorecida mais do que outras com
a béngao da verdade salvadora, essa verdade desfruta de toleréncia publica
somente debaixo de severas restri¢des. Tudo isso aconteceu sob o dominio de
nogdes erradas a respeito do Estado, as quais tem brotado sob a sombra da

incredulidade, como uma raiz de amargura que a muitos tem perturbado. Nao

2 At5.29; Rm 13.1.

3 Alusio a Proposta dos Nove, de 1844, de uma revisao constitucional, que é discutida breve-
mente na palestra XV mais adiante.

4 Em meados do século 19, um grupo de agricultores, na maioria pobres, conhecidos como
“Seceders” [Separatistas], se rebelou contra o governo holandés quando tentou modernizar
a igreja calvinista do estado, inclusive alterando o hindrio usado no culto e terminando leis
discriminatrias contra catélicos e judeus. [N.T.]

51



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

estamos amargurados contra pessoas; de muitos pode ser dito, “eles nao sabem
o que fazem”> Ao contrdrio, deverfamos fazer um estudo deliberado das ideias
que guiaram essas pessoas no trabalho delas, para que possamos advertir con-
tra as suas consequéncias, lutar com as armas da luz e nos manter imaculados
do mundo.

Um dltimo comentdrio para todos nds, cristaos. A Revolugio deve ser
vista no contexto da histéria mundial. O seu significado para a cristandade se
iguala aquele da Reforma, no entanto, no sentido reverso. A Reforma resgatou
a Europa da supersti¢do; a Revolugao langou o mundo civilizado num abismo
de incredulidade. Como a Reforma, a Revolugdo também se estende a cada
area da pratica e do conhecimento. Nos dias da Reforma, o principio era sub-
missdo a Deus; nestes dias, o principio é revolta contra Deus.’ E por esta razio
que, outra vez, deflagra-se uma batalha universal na igreja, no estado e no mun-
do do conhecimento. Uma guerra santa sobre a questio suprema: submeter-

-se incondicionalmente & lei de Deus ou nio. Portanto, a nossa incumbéncia

5 Cf.Lc23.34
6 ‘On parle souvent des analogies de la Révolution et de la Réforme; tichons de les résumer.
La Révolution part de la souveraineté de 'homme; la Réforme de la souveraineté de Dieu.
L'une fait juger la révélation par la raison; I'autre soumet la raison aux vérités révélées. L'une
débride les opinions individuelles; I'autre améne I'unité de la foi. L'une relache les liens so-
ciaux et jusqu’aux relations domestiques; l'autre les resserre et les sanctifie. Celle-ci triomphe
par les martyres, cellela se maintient par les massacres.L'une sort de 'abyme et I'autre descen-
dit du Ciel” Archives dela M. d’Or. N. L. (éd.) p.117.

[“Geralmente se escuta falar de analogias entre a Revolugio e a Reforma; vamos tentar resumi-
-las. A Revolugio procede da soberania do homem; a Reforma procede da soberania de Deus.
A primeira julga a revelagio pela razao; a segunda, submete a razao s verdades reveladas. Uma
desencadeia opinides individuais; outra, leva 4 unidade da fé. Uma desfaz os vinculos sociais,
até mesmo lagos familiares; a outra, os fortalece e santifica. A ultima triunfa através de mérti-
res; a primeira, se mantém através de massacres. Uma se ergue do abismo sem fundo e a outra
desce do céu”” (Archives, vol. I, 23, ed., p. 117).]

52



INTRODUCAO

é entender a nossa época e nosso dever estudar a Revolugdo precisamente a
partir desse ponto de vista, e isso de forma bastante urgente, hoje mais do que
nunca antes. A saber, estudar a Revolugdo precisamente a partir desse ponto
de vista.

4. Ainda algumas palavras concernentes a organizagao dessas palestras.

A Era da Revolugio, com suas vicissitudes e calamidades, é o fruto das
ideias da Revolucdo. Essa é a tese a ser demonstrada.

A primeira parte da minha demonstragio sera negativa, pois tentarei
mostrar que as causas as quais a Revolugao é usualmente atribuida sao insufi-
cientes para explicar uma Revolugio desse tipo. Meu argumento serd que nem
os principios que subjazem a ordem antiga, nem as formas que se desenvolveram
a partir dessas verdades bésicas, nem ainda os abusos que de fato se introduzi-
ram, podem explicar o enigma da situagio revoluciondria permanente na qual
nos encontramos hoje.

Os argumentos positivos em defesa do meu caso serao tirados tanto da
teoria como da historia. Primeiro, farei uma exposi¢ao da doutrina da Revolu-
¢30 na sua origem e desenvolvimento, com o objetivo de convencer o leitor,
a partir do principio orientador da Revolugao, que o curso que ele tomou era
inevitavel.

Em seguida, tratarei da histdria da Revolugio, para mostrar ao leitor, a
partir do que aconteceu em vérios paises, que as suas concepgdes se desen-
volvem na pritica de acordo com os ditames da ldgica. Assim como o fruto é
conhecido pela drvore, assim também a drvore serd conhecida por seu fruto.

A totalidade do meu argumento sera essencialmente histérico. Serd a his-
toria daquilo que foi ensinado e que consequentemente veio a acontecer. Para
invalidar e refutar as teorias que estou combatendo, nao precisarei avalid-las.
Na minha experiéncia, tudo o que preciso fazer é descrevé-las na sua nature-

za e pratica, trazendo os fatos & luz. Ou, trazendo a luz a compreensao de que

53



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

“fatos” abrangem eventos do campo espiritual: ideias e principios, porque sio
em si mesmos fatos da mais alta ordem, dos quais emana todo o resto. “Nos-
sa mente,” diz Guizot, “trabalha com fatos; fatos sio o seu Unico material, e
quando descobre as leis gerais que os controla, entio essas leis em si mesmas
se tornam fatos que a mente averigua. [...] os fatos que alguém estuda podem
de tal modo sobrecarregar a mente a ponto de ela degradar-se, encolher-se e
materializar-se até que passe a acreditar que nao ha outros fatos a nao ser aque-
les observados a principio. Fatos que sdo visiveis a olho nu, e que caem, como
dizem, no campo dos sentidos. Esse é um erro grande e grosseiro. Existem fatos
remotos, imensos, obscuros, sublimes, fatos muito dificeis de serem alcanga-
dos, de serem observados, de serem descritos, que assim mesmo sao fatos, os
quais temos a obriga¢do de estudar e conhecer. E se alguém ignora ou esquece
esses fatos, seu pensamento sera grandemente degradado, e todos os seus pen-
samentos trardo a marca dessa degradagao”.”

Caro leitor, posso acrescentar aqui o que desejo de vocé? Primeiro, uma
medida generosa de paciéncia para com esse seu companheiro de estudos.
Como também, corregdes e contradi¢des onde eu deixar de ser convincente.
Lembremos aqui que somente a historia serd o nosso instrutor. Ser ensinados
pela historia é bom para todos, a qualquer tempo.

Que todos nds, a medida que colocamos nossa confianga em Cris-
to, continuemos a estar atentos aquilo que de nés é requerido como cristdos.
Isto porque, a disposicao mental que prevalece nos dias de hoje, também na
politica, diante de tudo o que estd acontecendo, é incerteza e duvida, desini-
mo, pessimismo, apatia, indiferenca e resignagao. Mas, o cristio conhece um
principio que traz firmeza ao pensamento politico, o qual, se levado as ultimas

consequéncias, serd suficiente para restaurar as estruturas politicas vacilantes

7 Guizot, Civilisation en France, 1, 31. 333 (Brux. Haumann, 1835).

54



INTRODUCAO

sobre fundamentos inabaldveis. Nao é permitido ao cristao afrouxar a defesa
da justica e da verdade somente porque seus interesses pessoais nao estao em
perigo. Os deveres que as trevas e a corrupgo dos nossos tempos impoem sao
pesados sobre aqueles que sao chamados para ser sal da terra e luz do mun-
do. Essa consciéncia do dever é duplicada quando olhamos também para os
sinais favoraveis da nossa época. Afinal, nés estamos numa posi¢ao hoje em
que podemos olhar para trds, para uma época que é rica em provas tangfveis da
impoténcia do homem arrogante, para uma era que comegou com promessas
grandemente alardeadas, mas que terminaram na maior desilusao. Também,
Deus estd inconfundivelmente operando, & medida que vemos um retorno
a verdade do evangelho, o qual, comparado a situagao de um século atris, é
como um reavivamento de ossos secos.® E verdade, vivemos numa atmosfera
opressora. Ainda assim, é privilégio do cristao, quando observar os sinais dos
tempos, subir nas asas da fé para uma esfera superior. Que esse seja 0 nosso
privilégio. E que nds, ao olharmos para aquele que nos da sabedoria e forga,
sob a consciéncia da vastidao dos beneficios de Deus, estejamos alertas para a

extensao da nossa responsabilidade!

8 Ez.37.1-14.

55






&

PALESTRA II

A CIENCIA FACE A
REVOLUCAO DO ESTADO

Antes de prosseguir com meu esbogo, creio nao ser improprio invocar o con-
senso das geragdes passadas contra a arrogincia dos nossos proprios dias, a
qual pode nos fazer sentir, se nao incertos, pelo menos isolados. Temos que
lutar contra os ataques de um século que se distingue pela superficialidade.
Um século rdpido no julgar e condenar. Devemos lembrar que o testemunho
de uma ciéncia precisa e ponderada, séria através de séculos, fala abertamente
contra a constitui¢do da Revolugao, ou seja, a doutrina politica da Revolugao.
A posigao antirrevoluciondria ou crista-histérica encontra confirmagio inequi-
voca no testemunho unanime dos tempos passados.

Chamo aqui sua atengao para a Biblia, para a Histdria e para os escritores
e politicos antigos e modernos.

A Biblia é o livro dos livros, também e especialmente na biblioteca antir-
revoluciondria. A sabedoria moderna, mesmo que nio rejeite por completo a
Revelagio, é da opinido que seus pronunciamentos ndo podem ser aplicados a
politica. Nés, por outro lado (sem procurar encontrar na Biblia uma enciclopé-
dia de todas as ciéncias, como alguns tém feito), mantemos o conceito de que

as Escrituras contém o fundamento da justica e da moralidade, da liberdade e

57



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

da autoridade, tanto para individuos como para nagdes e governos. A Biblia, se
pesquisada sinceramente e em oragao, é a pedra de toque infalivel. Submissao
incondicional a Palavra de Deus sempre tem sido a garantia tanto da obediéncia
quanto da resisténcia respeitosa, da ordem e da liberdade. Nenhuma doutrina
de auto perfei¢ao arrogante ou de libertinagem lasciva pode existir ao lado de
pronunciamentos da Revelagao. Estd escrito! Eis aqui 0 machado que decepa qual-
quer raiz das anomalias revoluciondrias.

Naturalmente, os pronunciamentos da Biblia sdo refletidos nas agoes
bem como nos escritos daqueles homens que abriram mao de suas perspec-
tivas pessoais e, no lugar delas, tomaram a Escritura como seu guia. Pondere-
mos o caso dos reformadores. Muitas paginas das obras de Lutero e Calvino
provam aquilo que suas vidas confirmaram: quando se tratava da autoridade
dos magistrados e dos deveres dos principes, eles “basearam suas compreen-
soes nos preceitos de Deus e rejeitaram todo caminho falso”’ Evidéncia no-
tavel disso pode frequentemente ser encontrada nas palavras simples dos cre-
dos cristaos (por exemplo, no artigo 36 da nossa Confissio Belga). O mesmo
é verdade de tempos mais recentes. Chamo aqui sua atengao para a excelente
obra Berliner Evangelische Kirchenzeitung [Revista Eclesidstica Evanggélica Ber-
linense] que demostrou em 1830 e 1831, durante a confusio geral, como a
simples fidelidade a Palavra de Deus e a sua Lei foi o suficiente para preservar
as pessoas, tanto do espirito tumultuado da agitacao revoluciondria, como da
inclinagao servil de apelar para medidas opressoras.

Da mesma forma que as teorias da Revolugao sao dirigidas contra a Re-

velagdo, assim também elas sao dirigidas contra a histéria." Ainda assim, vocé

9 Salmo 119.10.
10 [22. ed.] Nesse ponto, Renan fez uma observacio notével: “o que faltou aos homens de 1789
foi um conhecimento de histdria”

58



A CIENCIA FACE A REVOLUCAO DO ESTADO

pode objetar, os tedricos da Revolugao apelaram para a Histéria. De fato, eles
o fizeram, e aparentemente nio sem base. A superficialidade com a qual eles
trataram a histdria foi muito util para eles, que procuravam por apoio para suas
doutrinas absurdas. Assim como no nevoeiro ou no creptisculo a imaginagao
dd a forma que quiser a contornos indefinidos, assim também a imaginagio
desempenhou um papel ainda mais livre na reconstrugao da histdria, na pro-
porgao em que foi sendo, cada vez menos, inibida pelo conhecimento preciso
dos fatos. A tocha da nova sabedoria foi prontamente usada para iluminar o
campo inteiro da historia. E assim cairam naquilo que Montesquieu correta-
mente chamou de a origem mais fértil de erros histéricos (apesar dele mesmo
cair continuamente nesse campo). Projetaram em pessoas e periodos passados
ideias inteiramente estranhas para aquelas pessoas e periodos. E exatamente da
mesma forma que os sonhos refletem aquilo com que a mente se ocupou du-
rante o dia, assim nao ¢ de estranhar que os aspectos que os revoluciondarios ha-
viam firmemente estabelecido na mente e no coragao aparecessem novamente
nas ilusoes que eles venderam como verdades historicas. A histdria se tornou
uma falsa testemunha, e essa falsa testemunha se tornou, por sua vez, um outro
meio poderoso de pressionar a opinido publica e aparelhar a escola revolucio-
néria. A histdria tornou-se um panteao cheio de modelos revolucionarios, um
arsenal cheio de armas revoluciondrias para assassinar a verdade.

Tal foi a situagdo uma vez; ndo é mais assim hoje, pelo menos nao sem
uma refutagdo vigorosa. A histdria realmente se descolore quando olhamos
para ela através do prisma revoluciondrio; mas, finalmente, os 6culos engana-
dores caem da mio e as verdadeiras informagdes sobre os eventos vém a luz. Esse
é o privilégio de nosso tempo. A publicagio de tantas fontes histdricas, nas quais
a propria vida, como se fosse, clama em protesto contra as negagoes e distorgdes,
sao especialmente salutares. Numerosas pesquisas tém tornado abundantemen-

te claro que existe na historia do mundo, ndo uma afirmagao constante, longe

59



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

disto, mas uma refutagdo ininterrupta das méximas da Revolugao. Mesmo aque-
les que sao relutantes em reconhecer a inutilidade desses ditames, como Guizot,
por exemplo,"" tem contribuido, através de seus escritos instrutivos, para a expo-
sicao das falsas analogias. Hoje o testemunho da historia, na sua plena pureza e
peso, pode ser adicionada as balangas do julgamento. Hoje existe pouco perigo
de ficarmos impressionados pelos tedricos que vestem seus ensinos revoluciona-
rios com trajes inadequados de experiéncias honradas pelo tempo.

Os sistemas dos mais famosos foram, frequentemente, uma produgao pe-
culiar dos tempos e circunsténcias que lhes eram imediatos. Quao verdadeiro
é que: “Cest par lesprit des siécles que lesprit du siécle doit étre jugé” [O espirito da
época deve ser julgado pelo espirito das épocas].

Tudo aquilo que leva ao conhecimento genuino da Revelagao e da His-
toria é antirrevoluciondrio por natureza, e serve como um antidoto para o
feitico dessa bebida embriagante. Eu acrescentaria aqui todos aqueles escri-
tores politicos dos tempos antigos e modernos que tém o mesmo pensamen-
to nosso.

Apelo em geral aos escritos dos antigos. Sei e reconheco que as pessoas
louvaram com demasiada frequéncia a sabedoria paga a custa da verdade
crista; e que, comparadas ao Evangelho, sio apenas cintilagoes. Mas, a sabe-
doria de nao poucos pagaos tem envergonhado a sabedoria de alguns que se
chamam de cristaos. Cristaos nominais tém escondido o talento que lhes foi
confiado, enquanto os pagios, mesmo em meio aos erros e abominagoes da
supersticao e idolatria, tém tornado em vantagem o que restou de uma Re-
velagdo anterior. Eles nunca se afundaram nas profundezas que a sabedoria
moderna nos tem trazido. O meu argumento visa mostrar que hd uma dife-

renga bésica entre o principio vital da Revolugao, o abandono da Revelagao

11 [22 ed.] Somente apés 1848 Guizot comegou a desafiar o erro fundamental da Revolugio.

60



A CIENCIA FACE A REVOLUCAO DO ESTADO

e da Historia, e os escritos politicos da Antiguidade que pelo menos tinham
a aparente maxima, comegar com a divindade e consultar a experiéncia. As-
sim, Aristoteles dd uma descrigao acurada das republicas existentes em vez
daquelas hipotéticas. Mesmo Platao, aquele autor inigualavel que eu tenho
estudado por muitos anos, nunca abandona o elemento histérico. E a politica
de Cicero é sempre pratica e positiva. S6 conhe¢o um exemplo das filoso-
fias pagas que é comparével a teoria da Revolugao, mas é um exemplo muito
apropriado. E a escola dos Sofistas. Para nomear um dos principais, Proté-
goras afirmou que conhecer qualquer coisa dos Deuses é impossivel, que a
tinica base para o conhecimento é a percep¢ao dos sentidos, e que 0 homem
¢ uma lei para si mesmo e a medida de todas as coisas. Hoje percebemos o
mesmo ceticismo que torna todo o escopo do conhecimento humano, pela
negacio de seus fundamentos essenciais, instdvel e subjetivo. Em oposicao,
a escola Socratica preservou a Grécia de ser superada por um ateismo plena-
mente desenvolvido e uma imoralidade sistematica.

Admitamos, o estudo unilateral da antiguidade tem tido as suas desvan-
tagens. Voltarei a este assunto numa palestra posterior. Mas, seus efeitos na lei
constitucional, quer excelentes ou perniciosos, foram republicanos e nao revolu-
ciondrios (no sentido em que estamos usando o termo).

Devo me limitar. Os primeiros séculos da era crista foram mais ricos em
confusio politica do que em teoria politica. Acerca dos periodos posteriores,
periodo antes do desabamento da tempestade revoluciondria, duas observa-
¢cOes serdo suficientes.

Primeira: com a excecao de Descartes, cujas premissas bdsicas talvez
prepararam o caminho para a filosofia do século, e de um numero de tedricos
ingleses que seguiram por linhas deistas, nenhum pensador notével subscre-
veu as ideias em questdo. O proprio Bacon se baseou na experiéncia em vez

da especulagao inutil. Hugo Grotius usou a histéria como a fonte e a pedra

ol



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

de toque de suas opinides. Leibniz temia abertamente uma revolugao geral
na Europa se as teorias mais recentes nio fossem rejeitadas.'” Todos eles, se
ouvissem que uma pesquisa imparcial s6 seria possivel se a crenca crista fosse
colocada de lado, teriam replicado, “diz o insensato em seu coragao, nao ha
Deus”."?

Segunda: é evidente que as teorias que o século 18 considerou como o
climax da perfeicao politica nunca tinham sido ouvidas antes pelas melhores
mentes de todas as nagoes. Por exemplo, diferencas profundas e controvér-
sias amargas nunca estiveram ausentes na Holanda. Ainda assim, se alguém
tivesse sugerido antes de 1750 que a lei Crista e histérica deveria ser descar-
tada em favor de ideias chocadas nos cérebros dos assim chamados filéso-
fos, teria havido um clamor universal. O mesmo é verdadeiro com respeito
a outros paises. Antes do seu triunfo atual, uma doutrina como essa nunca
encontrou entrada entre qualquer povo em qualquer época. Podemos nos
sentir isolados diante do espirito da nossa época, mas a propria época estd
isolada na historia do mundo.

Alids, mesmo nos dias em que as ideias da Revolugao triunfaram sempre
houve vozes dissidentes, apesar de que foram silenciadas pelos philosophes, que
tramaram para suprimir a verdade através do ridiculo ou da calunia. Contudo,
pesquisas mais acuradas revelam que o século 18 nunca esteve em falta de de-
fensores poderosos da religiao, da moralidade e dalei.

Ao mencionar aqueles que permaneceram firmes na tempestade nao nos

esquecamos do nosso Alphen. Lembremos de nosso Hieronymus van Alphen,

12 “Opinioes perigosas, insinuando-se pouco a pouco nas mentes dos homens do grande mun-
do que regulam os outros, escorregando para os livros da moda, dispoem tudo para a revolugao
geral com a qual a Europa estd ameagada.” Nouv. Essais sur I'esprit humain. Leibniz, Nouveaux
essais sur l'entendement humain [Novos ensaios sobre o entendimento humano], 1704, p. 410.
13 Sl14.1

02



A CIENCIA FACE A REVOLUCAO DO ESTADO

que escreveu a sua obra Predikt het Evangelie aan alle creaturen [ Pregue o evangelho
a toda criatura] mesmo quando a relevincia e o poder do Evangelho estavam
sendo negados ao seu redor.

Na Alemanha e na Franga tais defensores foram silenciados, mas, na In-
glaterra, mesmo sendo a sede e bergdrio da filosofia incrédula, seus oponentes
ficaram firmes. Entre estes cito aqui Pitt e Burke. Pitt, o mais jovem, cingido de
firmeza, cardter e convicgao, desarmou o espirito de revolugao na Inglaterra e
organizou guerra apo6s guerra contra Napoleao. Na sua publicagao Speeches in
the House of Commons'* [ Discursos na Camera dos Deputados] os simpatizantes
da revolugio sao brilhantemente refutados pelo seu conhecimento detalhado,
jungido aos principios gerais.

Quanto a Edmund Burke, era inigualavel em expor a natureza e agdo
das ideias da Revolugao e os meios eficazes para combaté-las. Em sua obra
Appeal from the New to the Old Wiggs,"® Burke trouxe a luz o contraste entre
a liberdade verdadeira e a liberdade falsa. Na sua outra obra Reflections on
the Revolution in France [Reflexdes sobre a revolugdo na Franga] ele lancou
seus petardos contra aquilo que muitos ainda estavam aplaudindo como uma
béngao. E em Remarks on the Policy of the Allies [Observagdes sobre a politica
dos aliados] ele desnudou o espirito equivocado que fez com que todas as
medidas dos aliados falhassem. Ainda em Letfers on a Regicide Peace [Cartas
sobre uma paz regicida] ele expressou sua indignacdo final contra qualquer
aproximagao com o Regime Revoluciondrio. Burke, dotado com a habilidade
de detectar a linha do futuro no tecido aparentemente entretecido das coisas

presentes, predisse com um arrazoado quase matematico o surgimento de

14 Speeches of WILLIAM PITT in the House of Commons. Vol. I-II. London. 1808.

15 “Whigs” é uma referéncia aos deputados que eram membros do partido reformador inglés, que
buscava a supremacia do Parlamento e que obteve sucesso no século 19 com o Partido Liberal. A
tradugdo da obra seria “Apelo dos Jovens aos Membros mais Idosos da Camera” [N'T.]

03



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

um ditador (Napoledo) e, depois da sua queda, a restauragio da velha dinas-
tia. Ele recebera o dom da profecia que detecta e aponta os fios do futuro no
tecido aparentemente emaranhado das coisas presentes, mostrando experi-

mentalmente a verdade do que diz o poeta:

No passado
Se encontra o FUTURO;
No AGORA o que hé de ser.'

E, entdo, temos ainda Friedrich von Gentz. Ele talvez tenha sido menos sensivel
a presenca do elemento revoluciondrio na diplomacia internacional depois de
1815, quando serviu como secretdrio nos congressos do Great Powers [Gran-
des Poderes]. Entretanto, foi insuperdvel nos dias da humilhagdo da Alemanha,
quando ele denunciou a ambicio de Napoledo, a preocupagio dos principes
consigo mesmos, e inércia das Nagdes."” E, posteriormente, por suas escritas
avidamente lidas, as faiscas se espalharam. Faiscas que mais tarde iluminariam
o fogo da santa revolta popular. Ele pode ter a honra de ser um objeto de difa-
magdo e caltunia para com Napoledo que tinha menos receio dos exércitos do
que dos principios do governo dos povos. E enquanto ele, para a publicagao de

uma escrita magistral, na qual a pétria alema, mesmo ap6s a fatidica campanha

16 Macintosh fez um tributo curioso a perspiccia de Burke em seu veredicto sobre a Revolucio
Francesa, que ele enviou a Vindiciae Gallicae. Este foi muito aplaudido no momento de sua pub-
licagdo: ‘For a time, seduced by the love of what I thought liberty, I ventured to oppose, without
ever ceasing to venerate, that writer who had nourished my understanding with the most whole-
some principles of political wisdom [...] Since that time a melancholy experience has undeceived
me on many subjects, in which I was then the dupe of my own enthusiasm. ALISON, Hist. of
Europe from the commencement of the French Revol. (Paris, Baudry. 1841) V. 343.

17 Heeren afirma em particular nos Fragmentos da historia recente do equilibrio politico na
Europa: “Com um preficio, em um tempo desolado, escrito com a caneta de Tacitus”.

04



A CIENCIA FACE A REVOLUCAO DO ESTADO

de 1805, foi instado a perseverar, o amaldigoou como um miserével vendido a
Inglaterra, escreveu-lhe na mesma ocasiao, o famoso Macintosh, este que ocu-
pa posicao importante entre estadistas britinicos e conhecedores de historia,
e disse-lhe da India: “Entendo tudo o que vocé diz. Simpatizo com tudo o que
vocé sente. Também admiro sua eloquéncia e sua compreensao. Reli sua carta
cinquenta vezes, com a mesma sensagao com o qual um romano, no extremo
da Mauriténia, teria recebido um relatério da destruicao de seu pais apds a ba-
talha de Farsalus, no dia seguinte a catdstrofe com o espirito inconfundivel de
Cato e a caneta de Tacitus. Ele ficaria encantado com o fato de haver algo que
até um Cezar é incapaz de subjugar, e da qual poderia surgir mais um libertador
e um vingador."®

Se o tempo me permitisse, eu ainda citaria as Notas de Fiévée, de 1802-
1813, preparadas expressamente a pedido do proprio Napoleao e abertamente
critica do imperador, das politicas tanto internas como externas.'” Eu também
citaria o Berliner Politisches Wochenblatt [Semandrio Politico de Berlim], publi-
cado entre 1832 e 1837, contendo uma riqueza de sabedoria politica derivada
dos grandes principios dalei. Também nao gostaria de esquecer a escola de Bo-
nald e Maistre, os quais, por enxergarem a Deus, puderam enxergar mais longe
do que a maioria dos seus contemporaneos. E nao poderia ignorar os escritos
de Félicité de Lamennais.

Apesar de todos seus caprichos e desvios posteriores, nunca deixou de
langar dicas valiosas sobre tudo que fosse caracteristico do pensamento mo-
derno e estadista. Nao, eu nao tenho qualquer inclinagao para Roma. Mas, po-

demos aprender com qualquer lado. Devemos, no sentido correto da palavra,

18 Na carta de Bombay de 24 de dezembro, 1806. Schriften von Fr. v, Gentz, ron Schlesier
(Manheim, 1838), L 304.

19 Correspondance et Relations de Fiévée avec Bonaparte, Correspondéncia e Relagdes de
Fievée com Bonaparte (1802-1813): Paris, 1836.

05



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

ser ecléticos, usando uma pedra de toque salutar para reconhecer o ouro genui-
no onde quer que ele seja achado. Assim, espero me valer liberalmente do di-
reito de citar qualquer autor, seja Catdlico Romano, ou liberal como Benjamim
Constant ou Frangois Guizot, ou qualquer outro. Qualquer autor que tenha
prestado sua homenagem, mesmo involuntariamente, através de um racioci-
nio inconsistente, ao principio que eu sustento. Deixe-me concluir agora com
umas poucas palavras sobre mais dois outros autores, Karl Ludwig von Haller
e Willem Bilderdijk.

Haller, apesar de ter desertado para a Igreja Catolica e nao ter tido ne-
nhum escripulo, mais tarde, em unir a sua voz a calinia superficial contra a
Reforma e os Reformadores,® nao tem encontrado rival em desafiar as falacias
da lei constitucional moderna. Nos seis volumes de sua Restauration der Staat-
swissenschaf [Restauragao da Ciéncia Politica], ele descartou, de uma vez por
todas, as doutrinas perigosas da soberania popular e de um contrato social ori-
ginal, mostrando que as novas teorias se baseavam num tnico pressuposto in-
veridico: que o estado se ergueu do consenso humano, o qual colocou um fim
ao estado da natureza. Remova-se esse falso conceito e o estado imediatamen-
te se apresenta na sua verdadeira forma, ndo como um produto artificial, mas
como produto da natureza, como a forma mais elevada de direitos privados,
uma forma que atende seus homologos de drbita mais restrita nos varios rela-
cionamentos sociais e que difere desses ultimos somente no fato de que tem
uma independéncia que reconhece somente Deus acima de si mesmo. Eu ain-
da me lembro como, mais de 20 anos atras, irritado pela natureza nio histérica

das teorias modernas, eu percebi que ler Von Haller estava me tirando de um

20 Refiro-me aqui especialmente a sua Histoire de la Réforme Protestante dans la Suisse Oc-
cidentale 2e (Paris 1838) [Histéria da Reforma Protestante na Suiga Ocidental]: revisto nos
Archives de la M. d’Or. Nass. I. (éd.) p. 108% sqgq.

00



A CIENCIA FACE A REVOLUCAO DO ESTADO

nevoeiro de idealismo e me levando para a firme e s6lida realidade. Quanto a
isso, tenho crescido desde entao cada vez mais na apreciagao por seus escritos,
mesmo sendo deixado insatisfeito em outros aspectos.

Desejo adicionar aqui, com sinceridade, mais alguma coisa. Ao que me
parece esse trabalho inestimével recebe dificilmente algum valor aqui em nos-
so pais, isto me surpreende. Também minha exortac¢ao constante nao foi be-
neficiada. Conheci alguns que o leriam, mas poucos que leram e ainda menos
foram aqueles que releram, pensaram e estudaram o assunto.

E agora, minha testemunha final, Bilderdijk.

“Vocé é um discipulo de Bilderdijk,” eles dizem. De fato, eu sou. Um grande
poeta, um génio raro, Bilderdijk nao se envergonhava da verdade. Com base em
suas convicgdes cristas, nunca se cansou de testificar contra os idolos da sua época.

Contudo, enquanto presto minha homenagem ao antecessor na luta di-
ligente e ao o grao-duque da poesia holandesa, estou longe de subscrever cada
uma das suas opinides quanto a teoria da histéria e da politica. Tomei aqui a
liberdade de destacar alguns dos seus principios, com as quais nao concordo,
no meu Manual. Principios, tanto no que diz respeito a Histéria de nossa Na-
¢ao, onde estes me parecem pesados, como também em relacao a lei estatal.
Para ele, somente a monarquia é legitima. Contudo, ele quase nao faz distingao
entre a verdadeira monarquia, que repousa na autoridade pessoal e, de vdrias
formas, restrita, dos governantes, e aquela forma de autocracia chamada de go-
verno mondrquico, que se levanta inevitavelmente da anarquia da Revolugao.
Irritado pelas constantes reafirmacdes do espirito de apostasia e revolta, Bil-
derdijk acalentava perspectivas e desejos que nao estavam livres de méculas
revoluciondrias. Assim, em 1787 ele quis ver nosso principe William V sendo
elevado a Soberano, e isso de uma forma que estava mais alinhada com seu de-
sejo por um governo energético do que com as necessidades da Republica de

uma reforma adequada como um corretivo historico. Devemos a essa mesma

07



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

predisposicao mondrquica sua excelente, embora equivocada, Ode a Napoleio,
de 1806, bem como sua disposicao me permitir ao Rei sob nossa Constitui¢ao
de 1815 (que ele detestava) uma liberdade de agio que estaria muito mais ali-
nhada com os erros que ele combatia do que com os principios que ele defen-
dia. Tenho uma grande divida para com Bilderdijk, especialmente desde que a
veeméncia dos seus ataques me fez duvidar, pela primeira vez, das coisas que
eu tinha até entdo aceitado sem questionamento. Também, compartilho com
tristeza da zombaria e do abuso dirigido aos seus seguidores, pois, de fato, sao
dirigidos contra a justica e a verdade. No entanto, ainda assim, devo protestar
ao ser identificado como muito préximo a sua escola. O cruel imperador Cali-
gula disse uma vez que desejava que o povo Romano tivesse uma tinica cabega,
literalmente para que ele pudesse destrui-la com um unico golpe. Da mesma
forma, nossos adversarios atuais gostariam de nos rotular como um partido
derrotado, para evitar confrontar nossos argumentos. J4 que nao vejo qualquer
razio para me submeter a esse estratagema, devo insistir na minha indepen-
déncia em defender a verdade, e assim fazer o que Bilderdijk nos ensinou.

O que eu digo dele, digo de todos os meus mestres, antigos e modernos.
Estou aberto a ser instruido. Consciente da minha propria fraqueza, sinto a
necessidade de ter minhas opinides confirmadas por juizes reputados. Ainda
assim, a0 mesmo tempo, nao desejo depender de ninguém. Embora seja grato
por poder consultar muitos autores sdbios, olho, acima de tudo para as Escritu-

ras consciente da palavra do Salvador, “um s6 ¢ vosso mestre, Deus”.

68



&

PALESTRA III

PRINCIPIOS
ANTIRREVOLUCIONARIOS

Iniciaremos essa palestra com a parte negativa de meus argumentos; a saber,
que a Revolugio nao pode ter sido causada pela perversidade da lei constitu-
cional que a precedeu, quer seja com respeito aos principios, s formas de governo
ou aos seus abusos. Uma tarefa que compde trés partes. Para cada um desses
assuntos dedicarei uma palestra.

Isto ainda nao é muito, mas espero que seja o suficiente para desenhar as
minhas consideragdes sobre o tema em questao. Desta feita, desejo pleitear que a
Revolugdo nao pode ser explicada simplesmente como uma reagao contra a perni-
ciosidade dos fundamentos sobre os quais foram edificadas as varias constitui¢oes
europeias. Vamos, primeiro, examinar as caracteristicas basicas em questio e entao
examinar alguns pontos especificos que tém sido considerados particularmente
ofensivos.

Existe simplicidade nos principios basicos subjacentes das constitui¢oes
anteriores. (As nogdes erradas é que fizeram a ciéncia politica algo to estra-
nho.) Deixe me resumir a teoria, nio como foi desenvolvida no escritério do
erudito, mas como parte do consenso universal e como vivida na consciéncia

das nagdes.

09



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Com respeito a esséncia do estado. Sua soberania era caracterizada pela inde-
pendéncia da autoridade. Com respeito a origem da autoridade civil, foi reconhe-
cido universalmente que os estados nao sao criagdes humanas, mas instituigoes
divinas, inseparaveis da natureza e necessidades da humanidade caida. Assim a
primeira familia da histéria, com o marido e pai colocado no dominio sobre toda
a terra, possuia todas as marcas do estado na integralidade de seus requisitos.
Quanto ao desenvolvimento do Estado na diversidade de suas formas. E sabido que
elas evoluiram, no correr do tempo, da autoridade patriarcal, através do poder e
do dominio baseados em conquista militar, expansao de propriedades, ou no re-
conhecimento do povo quanto a sabedoria e justica, tanto das monarquias como
das repu’blicas. No primeiro caso o rei é o centro e a alma do governo; no outro,
associagdes resultaram num Estado Democrtico, no qual a soberania pertence a
comunidade. Pela aprovagao dessa comunidade, a administragao é confiada a
magistrados eleitos. Quanto aos limites da autoridade, cria-se que cada um estava
limitado a sua esfera de competéncia. Nossos pais ndo conheciam uma salvaguar-
da melhor do que cada um relembrar ao outro alei divina da justi¢a e do amor, a
qual torna invioldveis os direitos e liberdades adquiridos. Eles sabiam muito bem
que 0 povo ndo era como uma crianga que devia ser castigada, ou ainda ovelhas
indefesas que deveriam ser tosquiadas para beneficio de seus donos. Mas ain-
da ndo haviam aprendido a deixar de lado como improprias e perigosas as belas
imagens da ternura paterna e do cuidado pastoral, no que diz respeito a relagao
entre o regente e o stdito. No entanto, aprenderam o suficiente para apontar al-
gumas regras da sabedoria tedrica e pratica, ja que foram previamente inculcadas
na consciéncia da cristandade.

Esses foram alguns dos axiomas da sabedoria tedrica e pratica gravados
na consciéncia da cristandade. Esta era a lei constitucional, tio claramente ba-
seada nos simples pronunciamentos da natureza e da revelagao, os quais vie-

ram a ser amargamente reprovados e veementemente atacados pela Revolugao.

70



PRINCIPIOS ANTIRREVOLUCIONARIOS

Como isso aconteceu? Eu nomearei e discutirei as principais objecdes.

1. Foidada atengao exagerada aos direitos histéricos questiona-
veis, em detrimento dos principios universais de justica.

2. Pouca atengao foi dada a regra “nenhum imperium in imperio”
nenhum estado dentro do estado, trazendo como resultado con-
frontos internos multiplos que distorceram um poder politi-
co forte e unificado.

3. A origem divina da autoridade serviu como pretexto para
apoiar o despotismo.

4. A relagao forcada entre Igreja e Estado tem tido, atra-
vés da confusio de conceitos diferentes, os mais terriveis

inconvenientes.

Geralmente ocorre grande controvérsia quando estes quatro pontos sao
discutidos. Quando se deseja revelar a loucura do pensamento e do arranjo do
passado.

A acusagao parte do pressuposto de que, como o antigo direito estatal
estava demasiadamente apegado aos elementos historicos e preso aos lagos do
existente, ficava-se tentado a desconsiderar os principios gerais do direito. Mas:

1. E verdade que o velho regime estava tao apegado aos seus elementos
histéricos? Serd que este realmente estava tao amarrado ao status quo que igno-
rou os principios universais da justica?

Para comegar, direitos histéricos ndo conflitam necessariamente com
esses principios. Na verdade, era mantido que esses direitos refletiam tais
principios. Direitos historicos nao eram simplesmente derivados da historia,
da turbuléncia de tudo que vem a acontecer, acima do controle dos poderes

superiores. Ao contrdrio, eles eram respeitados como os frutos do principio de

71



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

justica que lentamente amadureceram. A agdo desse principio de justica, com
o tempo, longe de se dobrar aos eventos, sujeitaria a massa cadtica de fatos e
circunstincias a sua influéncia reguladora e purificadora. Justica, que num sen-
tido filoséfico é essencial e historica por exceléncia. Colocada acima da His-
toria.”' Foi esse dominio do direito sobre o fato que ocasionou o surgimento de
uma série inteira de direitos adquiridos. Agora, qualquer combinagao particular
desses direitos determinava aquilo que tornava um estado distinto, formando a
sua natureza constitucional.

Mas, e quanto a todas as injustias que ocorreram? Nao ignoramos este
fato, pois, sabemos que nao existe uma tinica pagina e raramente uma linha na
histéria que nao esteja tingida pelo pecado.

E, ndo se encontram essas obras de injustica, frequentemente, na origem
desses direitos historicos? Cuidemos para nao forgar sobre uma geragao anterior
aquilo que é uma regra moderna. Ao contrério do que acontece hoje, os homens
nao se submetiam simplesmente a faits accomplis [fatos consumados]. O poder
ndo era igualado ao direito, um crime nao exonerado, uma conquista nao legaliza-
da meramente por exibir prova de que tinha sido bem-sucedida. Era, entretanto,
possivel que, como resultado de um ato cometido, um novo direito surgisse em
relagdo a terceiros: a saber, quando o resultado de longo alcance de um ato de
injustica, purificado de sua mancha original através da prescrigdo ou aposenta-
doria (a qual nio foi fundamentada em alguma decisio arbitrdria ou no mero
passar do tempo, mas na natureza do caso e na mudanga em pessoas e circunstin-

cias), estivesse pronto para ser aceito dentro da esfera de direitos incontest4veis.

21 “Quem ndo traz alei moral com ele para sua pesquisa historica nunca poderd apreciar correta-
mente os fatos da histéria [...]. O principio mais elevado de todalei estd por sua natureza acima da
histéria, e como a liberdade moral s6 pode reconhecer a lei divina como seu principio orientador,
ela s6 pode ser buscada na vontade divina”. Polit. Wochenbl. 1834. p. 259. Veja minhas reflexdes
sobre o Estado e os Direitos dos Povos: pg. 144ss, vgg. e 163, vgg.

72



PRINCIPIOS ANTIRREVOLUCIONARIOS

A propria justica requer esse expediente. De qualquer forma, longe de se dobrar
diante da forca superior das circunstncias, as pessoas entenderam que nenhum
fato era para ser reconhecido como vélido a menos que tivesse, uma vez ou outra,
sido carimbado com o selo da justica; nem se consideravam autorizadas a langar
fora fatos assim sancionados simplesmente porque estavam atrapalhando algu-
ma agao proposta. Assim, respeito por direitos adquiridos significava ao mesmo
tempo respeito pelos mais elevados principios de justica.

Dessa forma, como vocé pode ver, a acusagao se torna em louvor. Sem
essa regra, nenhum direito é sagrado, nenhuma possessao é segura. Com ela,
o curso natural das coisas é protegido contra interferéncias violentas, reformas
podem ser introduzidas gradualmente e de maneira saudavel, constituigoes po-
dem desenvolver-se de maneira benéfica e estavel. Exibindo a palavra sabia de
Cato, “A organizagdo de um estado democratico nao é obra de um periodo ou
de um homem”?*

2. A autoridade politica no estado foi enfraquecida pela independéncia
permitida as suas divisdes e subdivisoes?

Nenhum estado dentro do estado! Um aviso 1til, se isso significar que em
um reino ou estado democratico bem ordenado ninguém possui completa inde-
pendéncia, que cada habitante é um sudito, que sozinho ou unido a outros ele est3,
em algum grau, subordinado s autoridades em tudo que recai sob a jurisdigao do
estado. Mas, o aviso se torna num dogma perigoso se usado para demandar passi-
vidade para a subordinagio, se confundir autonomia com independéncia, se consi-
derar atividade livre como rebelido. Torna-se um dogma perigoso se, em todos os

aspectos, sujeitar tudo o que se encontra dentro do territério do estado a vontade

22 ‘Scitum est illud Catonis, “nee temporis unius, nec hominis esse constitutionem reipublicae.
[E conhecida aquela maxima de Catao: ‘a constituigio da republica nio pertence nem a um
{inico tempo, nem a um tnico homem] Citado em Cicero, De Republica, 11.21.37.

73



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

arbitrdria do estado; da mesma forma, se oferecer oposi¢ao, em principio, a qual-
quer autogoverno de pessoas privadas ou corporagdes e assim, sob a desculpa de
manter lei e ordem, destruir toda autodeterminagao e todas as liberdades genuinas.
Nossos pais criam e agiam de outra maneira. Em seus dias, cada cabeca de familia,
cada corporagao, cada estado era autorizado, dentro da esfera de sua competéncia, a
dispor de pessoas e propriedade, a fazer regras para seus subordinados, a regular os
seus negdcios como lhes aprouvesse. Em resumo, a exercer uma forma de governo
que diferia da autoridade soberana somente nesse aspecto, que lhe faltava indepen-
déncia, que é a marca distintiva da soberania. Eles criam que a prosperidade geral
era inseparavel do desenvolvimento livre das ordens, dos estados que compunham
o estado, cujos direitos eram considerados sagrados, pedra angular da construgao
do estado, até que a Revolugao veio e passaram a ser chamados de escandalosos. E
a pedra angular passou a ser considerada pedra de tropego.

Por detrds dessa repreensao percebe-se a inclinagao tendenciosa para a
centralizagdo. Teremos que voltar a esse assunto muitas vezes. Centralizagio
sempre comega destruindo os direitos de provincias e municipios e, se forca-
da a ser consistente, termina como a intolerdncia quanto a qualquer direito,
atividade ou existéncia que nao esteja debaixo da sua supervisao e controle,
como se fosse por favor benigno. Nao tem lugar algum para autonomia, para
independéncia dentro da esfera propria de cada um.”

3. Serd que o chamado direito divino é somente um pretexto para
despotismo?

Nos tempos em que a honra dos homens se encontra acima da honra de
Deus, o direito divino de governo é considerado, de maneira geral, um mal-enten-

dido obsoleto da época da obscura Idade Média, uma invengao da astucia real e do

23 [2%. ed.] nenhum estado pode operar sem um governo centralizado, mas administragio cen-
tralizada é uma perdigao para qualquer povo.

74



PRINCIPIOS ANTIRREVOLUCIONARIOS

egoismo sacerdotal. Ousar ser defensor do droit divin [direito divino] como fun-
damento era um passo audacioso, coisa de fandticos atrasados, mesmo diante da
evidéncia da fragilidade de todos os outros fundamentos. No entanto, estes comen-
tarios nao me impedirdo de comprovar a exceléncia da tao atormentada doutrina,
mostrando-lhe a deformidade, a natureza e as consequéncias de qualquer proposigao
que pode ser honrada com o nome de principio. Mostrando que o temor do Se-
nhor é o principio do conhecimento e que este principio pode e deve ser honrado.

A deformidade. Este assunto foi obscurecido por falsas representagoes
de todos os lados. Entre estes, o de considerar a teocracia Judaica como um
modelo de todos os Estados ou dando a concessao injustificada ao soberano,
negando resisténcia ao stdito e sacrificando toda liberdade em nome do novo
idolo! Portanto, dando a0 homem a honra devida a Deus.

Nao contesto que a historia dé exemplos abundantes destes fatos. Mas
defender uma doutrina, ndo nos torna responsavel por toda corrupgao infligida
a ela por seus supostos protetores. Nao defendo que a vontade do soberano é
idéntica a vontade de Deus como é relatado por algumas nages. Nao erigimos
altares para o governo juntamente com os romanos. Nao desejamos qualquer
transmissio indevida de costumes e ordenangas tiradas da tnica caracteristica
da dispensagao israelita. Nao sonhamos com nenhuma santidade das Dinas-
tias, herdada no mesmo sentido que na Casa de Davi. Nao estamos dispostos
a delirar sobre a onipoténcia de sua autoridade real com Napoleao e tantos
outros que reinaram antes ou depois dele, para apelar a Deus para confirmagio e
ndo também para regular o poder supremo. Certamente nao desejamos libertar
a Soberania dos lagos; bastante convencido de que a subordinagao incondicio-
nal a supremacia sobrenatural é o tinico vinculo regular e satisfatorio.

A natureza. Mas entdo, qual é a natureza e o significado do droit divin?

Apesar de que poderiamos também apelar a antiguidade classica, a res-

posta simples e direta se encontra na Escritura Sagrada. “Todo homem esteja

75



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

sujeito as autoridades superiores; porque nao ha autoridade que nao proceda
de Deus; e as autoridades que existem foram por ele instituidas”>*

Todo poder é ordenado por Deus. Nao é permissivel, toda vez que algo nos pare-
ce demasiadamente forte, dilui-lo por meio de alguma interpretagao insipida que
se adeque a0 que consideramos aceitével. Portanto, nio podemos sob nenhuma
circunstincia fugir da intengao dessas palavras, apontando, por exemplo, para o cui-
dado da Providéncia, a qual produz o bem do préprio mal que ela tolera. Os pode-
res que existem nao sao apenas tolerados. Eles foram desejados, instituidos, santi-
ficados pelo proprio Deus. Esse ¢ o tinico significado plausivel da palavra ordenado.

Devemos igualmente nos guardar contra uma distorgao da Escritura que
resulta de mal entendimento ou é inspirada por propdsitos vis. Toda autorida-
de deve ser entendida como todo tipo de poder legitimo, no sentido saudavel
demandado no contexto pela lembranca da justica e da santidade de Deus. Au-
toridade aqui ndo é sindnimo de forca ou poder. A bem da verdade, reconheco
que quando Paulo escreveu isso, Nero estava no poder; também admito que o
cristao nem sempre é chamado a entrar em disputas concernentes a legitimida-
de dos poderes existentes; e estou bem disposto a aceitar que a interpretagao ‘e
também ao perverso’,” usada em conexao com os donos e seus escravos, tam-
bém se aplica, por analogia, as injustigas das autoridades civis. Entretanto, nao
subscreverei nenhuma interpretagao que nos obrigue a sermos obedientes ao
vilao que empunha uma adaga diante de n6s, ou que nos obrigue a saudar hoje,
como uma autoridade instituida por Deus, o ladrdo coroado que ontem baniu
nosso principe legitimo.

Além disso, estd claro que a natureza da submissio que é requerida de

nds depende na natureza do poder concedido por Deus. Em Haia ndo sou

24 Rm. 13.1
25 1Pe2.18

76



PRINCIPIOS ANTIRREVOLUCIONARIOS

obrigado a me submeter ao tipo de autoridade que é exercida legitimamente
em Constantinopla ou Sao Petersburgo. Da mesma forma, como um holandés,
ndo tenho direito as liberdades e aos privilégios desfrutados pelos suditos e
cidadaos de Londres ou Paris.

Todo tipo de poder legitimo. O direito divino nao é a marca registrada
da Monarquia. Aplica-se a todas as formas de governo. Portanto, o que quer
que tenhamos contra Johan de Witt e seus colegas oligarcas, nao deveriamos
condend-los pelos seus esfor¢os extremos, considerando a insisténcia deles na
soberania dos Estados da Holanda, em defender a autoridade deles naquela
Repiiblica apelando para a origem divina de seus direitos a soberania.

Todo poder procede de Deus. O poder civil é o tenente de Deus e o ministro de
Deus. Na dualidade dessa relagao - sua diregao dupla, para cima e para baixo - reside a
totalidade da teoria do direito divino. Temos que obedecer 4 autoridade superior por
amor do Senhor; e a autoridade tem de ser obediente a Deus. “Pois é ministro de Deus
para o teu bem’, escreve o apdstolo.”® O poder supremo é um dom de Deus que deve
ser empregado em Seu servigo, para o beneficio de outros, e para a Sua honra.

Contudo (alguns objetardo) que isso é verdade de qualquer dom de Deus.
Ser um tenente, ministro, mordomo ou despenseiro de Deus é o chamado de
todos, cada um na sua propria esfera. Em cada categoria, em cada relagao, o ho-
mem recebe um talento, o qual estd a sua livre disposi¢ao — na compreensao que
Deus Ihe chamara para prestar contas do seu uso. Um soberano porta a imagem
de Deus na Terra, mas — assim diz a obje¢ao — um pai também em relagdo ao seu
filho, e um juiz com respeito ao acusado. De fato, 0 mesmo se aplica ao possuidor
de quaisquer bens e talentos, j4 que cada talento é um dom e cada possessao é um

empréstimo. Todos os homens, portanto, devem caminhar no Nome e segundo o

26 Rm 134

77



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

mandamento de Deus, nas boas obras que Ele ordenou paranés.”” O principio é o
mesmo para todos, nos direitos que confere, nos deveres que impde, e na norma
que implica. Para que, entdo, devemos atribuir a posigao estranha e extraordind-
ria que é sempre tdo pomposamente concedida ao governo?

Dou as boas-vindas a essa obje¢ao. Concordo com tudo que foi dito. Pois,
ao que me parece, a simplicidade da questiao mostra sua incontestabilidade. Lon-
ge de ser peculiar ou extraordindrio, seu fundamento é sélido, pois, o direito di-
vino ¢ a aplicagao bastante natural de uma verdade universal. A obje¢ao levanta
o proprio ponto que tem sido uma fonte fatal de equivocos: aqueles que ape-
lam para o direito divino por motivos interesseiros consideram-no um direito
excepcional, aqueles que se opde a ele movidos por ressentimento o consideram
como um privilégio odioso. Fora com essa restrigao arbitraria! A verdade de que
aviolagao de direitos é a violagao do direito divino ou se aplica a todos ou nao se
aplica a ninguém. A sua observancia ¢é de interesse de todos. Traz estabilidade a
estrutura da sociedade como um todo. A promessa, “guerra aos castelos, paz as
cabanas” é enganosa, pois 0 mesmo raciocinio que demole o paldcio do principe
nao poupard o escritério do comerciante ou o modesto teto do camponés ou a
cabana humilde de um diarista. Por contraste, a doutrina do direito divino prote-
ge tanto o trono como a propriedade dos menores de seus suditos.

Visto dessa perspectiva, a antiga institui¢ao de ungir os reis e o uso da for-
mula Soberano pela graga de Deus nao sao ofensivos. A ceriménia da un¢do, a bem
da verdade, nao passaria de uma supersticao tola se algum poder misterioso fosse
atribuido a ela sem qualquer invocagao sincera do nome de Deus; e seria um
truque ardiloso se seu propdsito fosse tao somente colocar o clero acima do rei,
ou o rei acima da lei. Mas, seria qualquer coisa menos um espetdculo vazio, se

fosse feita de acordo com seu propdsito original: a saber, fazer com que o povo

27 Cf. Mq4.5; Ef2.10

78



PRINCIPIOS ANTIRREVOLUCIONARIOS

reconhecesse seu Soberano como um agente e embaixador do Altissimo; relem-
brar o principe de sua necessidade de assisténcia divina; ensini-lo a se conscien-
tizar de sua propria indignidade e rogar por um coragao sibio e compreensivo;**
acrescentar solenidade ao seu voto de defender asleis de caridade e justica; acres-
centar forca ao seu juramento feito naquela ocasiao. Assim, a cerimonia feita nao
se torna uma exibigao ociosa e a oragao por ajuda e béngao na observincia dos
preceitos de Deus nao tem menos garantia do que em dias posteriores, as pro-
messas de alguns governos e representantes revolucionarios; para a manutengao
de Constituigoes muito bem elaboradas. Que excelem em elasticidade e que nao
se quebram porque se dobram quando convém.

Da mesma forma, o titulo Soberano pela graga de Deus admoesta o gover-
nante a mostrar a sua gratidao pelo dom recebido pela graga, desempenhando
seu dever com humildade. Como tal, a férmula resume a totalidade da teoria
do direito divino.

As consequéncias dessa doutrina ja deveriam estar evidentes a essa altura.
Essa marca de autoridade é uma protecao contra todo critério falso que alguém
queira colocar no seu lugar. Responsével a ninguém a nao ser a Deus, um so-
berano sabe que deve prestar contas a Deus. Mestre na esfera de seus proprios
direitos, ele sabe que estd encarregado de respeitar os direitos de outros.” Os
direitos e liberdades do povo nao podem ser desconsiderados sem que os direi-
tos dos soberanos sejam minados. Os stiditos nao obedecem apenas para agra-
dar aos olhos, como bajuladores, mas por amor a Deus, como os servos do Rei
eterno que reina sobre todos os reis da Terra.”’ Aquilo que alguns consideram

ser humilhante, na verdade, exalta.

28 1Re 3.8-12
29 Cf Salmo 82
30 Ef6.6

79



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

A obediéncia que ¢ nascida da submissao a Deus ¢ definida e delimitada
de acordo com as leis de Deus. Isso nao implica em alguém render-se e entre-
gar suas liberdades e direitos. Essa obediéncia esta firmada na palavra, “dai a
César o que é de César”. Contudo, isso nao implica em “dai a César inclusive
aquilo que nao é de César”. Essa obediéncia estd enraizada, muito ao contrario,
no mandamento, “dai a Deus o que é de Deus”* Ela ndo exclui a resisténcia
passiva, que pode desgastar a forga; nem exclui o direito de um julgamento
particular modesto, ou mesmo o direito de uma recusa firme de uma oposigao
destemida — apesar de que tal oposicao tem seus limites e a injustica, por si
mesma, ndo garante o direito de se destruir relacionamentos sagrados. Foi com
esse conhecimento que os nossos antepassados, que temiam a Deus, agiram no
século 16: eles s6 se levantaram em armas, e mesmo assim de maneira hesitan-
te e em defesa propria, sendo depois de decorridos quarenta anos de paciéncia
e sofrimento. E seus escriipulos eram tais que estavam preparados para sacrifi-
car tudo, com excecao da Palavra de Deus, para permanecer leais a seu senhor,
ainda que do tipo de Filipe II (da Espanha).

O que mais eu poderia dizer acerca desse fundamento de sabedoria
politica? Autoridade é confirmada, governo arbitrario é refreado, obediéncia
é enobrecida, liberdade é preservada, a verdade bésica elevada, a qual, numa
pluralidade de aplicagdes, forma o ligamento de todo o edificio do Estado.
“Toda a verdadeira legislacdo emana de Deus [...] Afaste-se disso, e vejo so-
mente vontades arbitrdrias e um degradante dominio da forga, vejo somente

homens insolentemente dominando sobre outros homens, eu vejo somente

31 Mt22.21

80



PRINCIPIOS ANTIRREVOLUCIONARIOS

tiranos e escravos”.*> Em resumo, a tese que parecia conter uma série de erros
tristes mostrou-se, ao final, uma fonte de verdades saudaveis. “Assim todas as
verdades concernentes a sociedade fluem desta verdade primordial grandiosa,
que todo poder vem de Deus”

4. Resta ainda um ponto controverso de peso: a unido da Igreja e do Esta-
do. Esse tem muitos oponentes, inclusive cristaos. Talvez a melhor maneira de
comegar seja fazendo uma apresentagao sem floreios das bases para esse ponto.

Se o soberano vai ser guiado pelos preceitos da moralidade em todos os
seus atos, essa moralidade deve encontrar apoio em uma religiao, a qual com pro-
fissao fiel, o soberano garanta protegao e favores, com o alvo de manter justica,
virtude e ordem. Se o soberano ¢ o ministro de Deus, ele esta obrigado publica-
mente a confessar e adori-lo, ajudar outros no exercicio do culto, e tanto quanto
a sua autoridade legitima se estende aplicar os padres da lei de Deus a todas as
suas obras e ordenangas. Como as Escrituras dizem: “Agora, pois, 6 reis, sede
prudentes; deixai-vos advertir, juizes da terra. Servi ao Senhor com temor e ale-
grai-vos nele com tremor”** Portanto, a menos que queiramos provocar a Deus,
como se fdssemos mais fortes que Ele, é necessario certa unido de Igreja e Estado.
Quanto a Igreja, ela é chamada para ser luz, 0 sal, e o fermento do mundo. A Igreja
nao deve procurar martirio ou humilhago. Ela ndo deveria recuar se o Estado
requer a sua cooperagao. A Igreja deve se esforcar para garantir autoridade e in-
fluéncia para o Evangelho, para que os mandamentos divinos sejam observados.

Tudo isso serve de base para a unido da Igreja e do Estado.

32 [22 ed.] Lamennais, Essai sur l'indifférence [ Ensaio sobre a Indiferenca], cap. X. Vinet escre-
ve: “Aquele que obedece somente aos homens, sem levar Deus em conta, obedece de maneira
ruim e nao obedecerd durante muito tempo. A anarquia nao recruta ninguém entre os homens
de consciéncia; mas, recruta inimeros outros entre os partiddrios da obediéncia cega. Escravos
hoje, rebeldes amanha.” (L'Education, p.430).

33 Lamennais, ibid.

34 SI12.10-11.

8l



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Note que isso ndo é uma opgao, mas uma obrigagao. Objegoes baseadas
no medo de prejuizo ou perda de renda sao, portanto, descabidas. “Em que
isso beneficia o Estado?” perguntam alguns; “o Estado ji tem gastado demais
com o sustento da Igreja. E por que a Igreja precisaria de qualquer apoio do
Estado? Ela floresce sob opressao. Favores terrenos sao uma tentagao para ela.
O Evangelho é forte o suficiente sem assisténcia humana”. Todas estas objegoes
sao triviais e irrelevantes no momento em que a uniao se mostra obrigatoria. A
maneira e a medida nas quais é aplicada podem se deparar com obstéculos, vis-
tos os requerimentos da tolerdncia e os direitos da consciéncia, mas isso nunca
deveria levar a uma negagao do principio.

Ainda assim, como ¢ sabido, os seus oponentes aumentam diariamente. A
igreja, eles dizem, é sagrada e o Estado é profano. A igreja é a comunidade de
Deus, o Estado é o mundo que jaz na iniquidade. Que acordo pode haver entre
Cristo e Belial?* Nao pense que eu estou colocando palavras em suas bocas; vocé
encontrard até mesmo expressdes mais fortes em muitos livros e panfletos que
admoestam os defensores da uniao a se arrependerem e que investem contra a
unido como a Cartago que deve ser destruida. Um cristao zeloso* em nosso pro-
prio pais, recentemente, afirmou publicamente que, com exce¢ao do antigo Israel,
todos os Estados sdo do diabo. O professor [Alexandre] Vinet, erudito dotado e
crente humilde, nao teve receio de afirmar, num livro amplamente conhecido,
publicado poucos anos atrds, que a confusdo de ideias que tem levado & unido
s0 pode ser atribuida a Satands.’” De acordo com Vinet, a unido, em qualquer

tempo, em todas as circunstincias, e sob qualquer governo, é uma abominagao.

3S Cf. 1Jodo 5.19; 2Co 6.15.

36 O pregador Scholte na revista de Reformatie.

37 Vinet, Essai sur la manifestation des convictions religieuses et sur la séparation de I'Eglise et de 'Etat
[Ensaio sobre a manifestacio das convicgdes religiosas e sobre a separagio da igreja e do Es-
tado], p. 22.

82



PRINCIPIOS ANTIRREVOLUCIONARIOS

Para mim, também, a unido num Estado revoluciondrio é uma abomina-
¢ao. Eu detesto a uniao do tipo que temos tido nos Paises Baixos desde 1795.
As consequéncias desse novo tipo de relacionamento é que a igreja no exerci-
cio de seus direitos legitimos ¢ limitada, prejudicada em sua influéncia pecu-
liar, colocada em duras algemas quebrando o vinculo saudével. A igreja deve
escapar dessa escravidao; para recuperar sua independéncia. A igreja nao deve
aceitar nenhuma relagao com tal Estado, porque, como veremos mais detalha-
damente, esse nao permite outra relagiao sendo a dominagio e a coergao.

No entanto, rejeito a condenagao generalizada de Vinet. Ele erra em seu
conceito de Estado e, consequentemente, em sua avaliagao de sua relagao his-
torica com a igreja. Ele comega por adotar uma defini¢ao radical do Estado
como uma populagio que é governada pelo consentimento de uma congre-
gacao de individuos, uma “sociedade civil” cujos membros individuais “tém
tornado em causa comum qualquer coisa que seja o interesse comum deles”?*
Entao, para impedir que o governo de um Estado onipotente como esse impo-
nha também uma religido nacional, violando a consciéncia privada, ele define o
Estado como um “homem menos sua consciéncia’, preocupado somente com
interesses materiais.”® Tal Estado, eu concordo, nao deveria ter qualquer rela-
¢do com a igreja. Mas esse nao é o Estado histérico do qual eu falo.

Além disso, Vinet frequentemente sucumbe a tentagdo de imputar
aplicagoes historicas equivocadas ao principio como tal. E ai ndo ha limites
para a sua oratdria, evocando os fantasmas da hipocrisia, interesses pessoais,
intolerancia, fanatismo. Mas, nem por um segundo, defendo a loucura e a
impiedade dos homens. Defendo somente o principio e aquilo que necessa-

riamente flui dele.

38 Ibid, p215.
39 Ibid, p.256.

83



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Muitos reivindicam, entretanto, que os abusos do passado se originaram
da propria natureza desse relacionamento. O soberano sempre fard com que
o seu poder supremo atenda aos seus objetivos. O lago financeiro servird em
todo lugar como pretexto para inspegao e controle. O clero pode ser comprado
a qualquer momento por acenos de honra e favor. Onde a igreja estd em unido
com o Estado, nao pode haver independéncia, nem mesmo em matéria de fé.

Admitimos prontamente que muito frequentemente os governos tém
usado o seu poder de maneira injusta e sua posigao de tesoureiro do clero para
obter dominio sobre a igreja. Estamos conscientes que o clero nem sempre
permaneceu imune as armas de prata ou de ago. Sim, tentagoes podem ser re-
sistidas; tentativas de um estado podem encontrar oposigao eficaz; além dis-
so, nem todo soberano desejard dominar uma igreja cuja fé ele compartilha.
Como Thomas Chalmers observa, “pode haver uma dependéncia total do es-
tado nas coisas temporais, sem que haja a minima sombra de dependéncia nas
coisas eclesiasticas. Apesar de que a igreja deveria receber a sua manutengao
do poder civil, isso nao significa que, portanto, deveria receber sua teologia do
mesmo lugar; ou que esta teologia deve adquirir, assim, a mais leve mancha ou
infusdo de secularismo”* Os pagamentos regulares de dinheiro também nao
sa0 o vinculo tnico e regular. Pagamentos podem cessar e ainda assim a unido
continuar, se a fé da igreja estiver sendo atendida quanto a elaboragao de leis
e institui¢des. Em resumo, os abusos sdo possiveis, mas nio necessarios. Isso é
confirmado pelo resultado da uniao da igreja e estado em todas as nagoes antes
da Revolugao.

Aqui também Vinet, como muitos outros dos nossos atuais oponentes
cristaos, estd muito mais em casa nos campos floridos da especulagio filosofica

do que nos desertos dridos da pesquisa historica. Com relagao a isso, o que nos

40 Chalmers, Works, XVII, 197

84



PRINCIPIOS ANTIRREVOLUCIONARIOS

dizem os anais dos nossos pais? Eles falam somente de fraqueza e nunca de ener-
gia vigorosa, somente de negligéncia e nunca de vigilincia no desempenho do
dever? Na Genebra de Calvino havia insisténcia na independéncia da igreja tanto
quanto na independéncia do estado. Pela historia da igreja reformada podemos
convocar muitas testemunhas cujos atos sao um testemunho glorioso da possi-
bilidade de ater-se de forma firme aos direitos da igreja contra as usurpagoes das
autoridades temporais.

Eu chamo a sua atengao para a Gra-Bretanha, onde em anos recentes a
Igreja Livre da Escdcia sacrificou os beneficios da uniao, por mais valiosos que
ela os considerasse, para preservar a sua genuina independéncia. No século 17
quase toda a historia inglesa é tomada pelos esforcos dos corajosos puritanos
contra a coer¢ao de um regime cesaropapista simpatico ao Catolicismo Roma-
no. Depois da Restauragao de 1660 os crentes na Escdcia, por que desejavam
manter o regime presbiteriano contra os designios de um rei ingrato e inescru-
puloso, sofreram uma perseguigao sangrenta por 20 anos, cessando somente
quando William de Orange chegou para colocar um fim a essas medidas coer-
citivas e arbitrarias.*!

A historia de nosso proprio pais, também, proporciona testemunhas tanto
em palavras como em obras. Eu poderia abrir nas paginas de Trigland onde nos-
so amigo Van der Kemp poderia, melhor que eu, apontar os numerosos lugares
onde este habil autor define de maneira lucida, em harmonia com os ensinos bi-
blicos de nossa igreja, os limites da igreja e do estado, seu mutuo relacionamento
e suas obrigacdes reciprocas.” A igreja holandesa nao tinha o hébito de desistir

quando era atacada com a espada nua das ordenangas e adverténcias agudas. A

41 Detalhes notéveis sobre este fato podem ser encontrados no julgamento magistral dos Tales
of my Landlord de Walter Scott, em Miscellaneous Writings of Th. M'Crie (Edinb. 1841), p.
259-450.

42 P. ex., Trigland, Kercheljcke Geschiedenissen, pp. 440, 448, 454.

85



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

década deploréavel dos debates arminianos foi apenas um episodio de um esforco
constante, sob a lideranca de um principe da casa de Orange, pelas liberdades da
igreja contra a cobica pelo poder de alguns dos regentes.*

Mas agora é tempo de terminar esse assunto com uma observagao geral.

A minha declaragio da semana passada permanece verdadeira quanto ao
topico dessa noite: nunca, antes da chegada da Revolugao — se excluirmos
os sofistas — esses axiomas bdsicos foram questionados. Isto s6 aconteceu
quando o desenvolvimento histérico foi trocado pela fébrica da Constituigao.
Quando a agao livre das partes orgdnicas da nagao foi substituida por uma ad-
ministragdo centralizada que, em seu todo, era destituida de vida, que o direito
divino cedeu a soberania do povo e que a unio do estado e da igreja foi aban-
donada em favor do ateismo politico.

A Revolugio nao pode ser atribuida direta ou indiretamente as supostas
deficiéncias dos principios que sdo tao eternos e inamoviveis como o ser de
Deus. Estes permanecerao para sempre, mesmo que homens se desviem deles
para edificar sobre a areia. Os pilares da liberdade, da justica e da ordem per-

manecerao — para o estado, para a igreja e para toda a estrutura da sociedade.

43 [22 edicdo] Igreja e Estado nao deveriam ser separados, mas mantidos distintos, unidos em
consultas conjuntas a partir de uma posigao de independéncia mutua: o “estado laico’, em oposi-
¢d0 a0 ultramontanismo. Se a igreja crista perde a sua prioridade, a liberdade de consciéncia fica
sem defesa contra a intolerancia da incredulidade. A incredulidade se torna a religido civica de
um estado secularizado. Referindo-se aos decretos de tolerancia de 1793, [ Christian von] Palmer
escreve: “Cada estado aceita um principio religioso; se um estado abandona esse principio isso
ndo significa que ele mantenha uma relagio igual - isto é, indiferente — para com todas as reli-
gides: essa indiferenca, na realidade, sempre termina sendo o positivismo racionalista, deismo ou
materialismo.” (Evangelische Pidagogik, p. 457). Quanto ao “individualismo cristio” de Vinet, ele
renuncia as instituigdes publicas e nos deixa sem defesa contra o humanismo, a igreja da humani-
dade, a religiao civica do modernismo.

86



&

PALESTRA IV

FORMAS HISTORICAS
DE GOVERNO

Alei constitucional da Europa, como temos visto, repousava no desenvolvimen-
to historico, na vida orgdnica, na soberania de Deus e na submissao a sua Lei.
A solidez dos principios, entretanto, nio garantem a solidez das formas atuais:
os fundamentos podem ser perfeitos e ainda assim serem a base de um edificio
mal construido. Serd que talvez as formas de governo eram tao defeituosas que re-
queriam uma Revolugao para derrubar, nao as premissas basicas, mas os arranjos
constitucionais?

Para muitas pessoas nao ha mais dividas sobre isso. O poder soberano, eles
dizem, era despético; o direito divino apoiava o governo autocratico, no qual nao
havia liberdade, ou, quando muito, alguns privilégios para o clero e a nobreza.
Constituigdes consistiam em provisoes arbitrdrias nas quais o poder e a violéncia
embrulhavam a si mesmos, por assim dizer, numa capa santificada de iniquidade.

Por conseguinte, nao ¢é supérfluo considerarmos a natureza e o tom das

formas europeias de governo. Um conhecimento acurado do significado e do es-

copo legal delas provard que os construtores de sistemas teéricos muito cedo

87



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

se desviaram da verdade historica, e que os objetivos revoluciondrios em 1789,
bem como as tentativas de reconstrucao de 1815, foram erroneamente celebra-
dos como restauragdes do antigo estado.

Em primeiro lugar, tentarei descrever a esséncia dos estados antigos, e en-
tao fazer uma avaliagio deles.

Em esséncia, os estados europeus eram monarquias moderadas. Monar-
quias, nao somente de nome, mas de fato. O que é uma monarquia? Esta é uma
pergunta histérica, que nos isenta de lidar com as teorias posteriores (razo
pela qual eu rogo que o leitor nao transponha qualquer coisa que eu disser so-
bre a natureza do regime monarquico para os estados de nossos dias, os quais,
estou convencido, sao construidos sobre essas ditas teorias). Quando investi-
gamos a natureza das coisas como reveladas na histéria, o que temos de enten-
der por “monarquia,” que significa literalmente ‘governo solitario’?

Consideremos as diferentes formas de governo que podem haver. Existe a bem
conhecida distingao entre monarquias, aristocracias e democracias; entre formas pu-
ras e misturados de governo; mas, basicamente, existem apenas dois tipos de governo:
principado e comunidade, governo por uma pessoa ou por uma associagdo, tmonarquia ou
reptiblica. No estado democratico é a comunidade que possui a autoridade suprema;
numa monarquia, é o principe. A caracteristica definidora é a possessio de autoridade.
Bem, é aqui que o mal-entendido comega. Em uma repuiblica, além de elementos de-
mocraticos e aristocraticos, existem também elementos monarquicos; isto é, havera
sempre a tendéncia de entregar nas maos de uma tinica pessoa muitas das decisoes a
serem feitas e, em particular, muitas das medidas a serem executadas. E isso que Cice-
ro tinha em mente quando falou do elemento régio, de “algo excelente e principesco,”
que é desejavel, se ndo indispensavel, para qualquer republica.* Assim, havia consules

em Roma, sufetes em Cartago; e, republicas como Esparta tinham magistratura real.

44 Cicero, De Republica, 1.4S.

88



FORMAS HISTORICAS DE GOVERNO

O governo absoluto de um homem ocorria com frequéncia na Antiguidade, como é
amplamente ilustrado pelalonga lista de tiranos, que inclui, em certo sentido, os impe-
radores romanos. No entanto, nem essa supressao, nem a figura de um tinico chefe do
que hoje é chamado de poder executivo, é realmente monarquia. Esse é exclusivamen-
te 0 caso quando o principe governa por si mesmo, em seu proprio nome; onde ele ¢,
repito, o tinico possuidor de autoridade. Nao quero ser mal interpretado: a soberania,
ndo os sditos, é propriedade do principe.** A monarquia, portanto, nao é uma asso-
ciagdo de pessoas que escolhem um chefe para si. Mas, é governada por um homenm,
que exerce uma forma de autoridade pessoal e, portanto, também hereditéria. Um se-
nhor poderoso, distinto e independente, que comanda os outros sem dever obedién-
ciaanenhum de seus semelhantes, e em torno dos quais se formou gradualmente, nao
uma associagao de cidadaos, mas uma agregacao, uma aglomeragao de subordinados.

Eu gostaria de ser mais ousado ainda. Esse poder é completo, absoluto.
Nao no sentido despético, pelo qual um tirano nao aceitard quaisquer regras
ou obrigagdes para si mesmo. Nem no sentido revoluciondrio, pelo qual um
governo, em nome do Povo Supremo, nio serd restringido por nenhuma lei di-
vina ou direito humano. Mas o poder soberano da monarquia, embora vincula-
do a ordenangas de origem superior, est4 livre de todas as outras intervengdes
e nao ¢ dividido por uma separagao de poderes nem paralisado por qualquer
supervisao ou participagao da parte de seus subordinados. Nao é contestado

para a Monarquia o que é uma caracteristica de toda soberania.*

45 A autoridade, como foi dita de forma breve e correta, “une propriété de puissance, et non
pas une puissance de propriété.” [ propriedade do poder, nio um poder de propriedade]

46 “Lautorité souveraine est essentiellement absolue, mais ne doit jamais étre dissolue.” [A auto-
ridade soberana é essencialmente absoluta, mas nunca deve ser dissolvida] Moreau, Discours sur
I'Hist. de France, 1. 2. “Plusieurs affectent de confondre le Gouvernement absolu et le Gouverne-
ment arbitraire; mais il n’y a rien de plus distingué”” [ Varios efeitos para confundir o governo absolu-
to com o governo arbitrério; mas no hd nada mais distinto] Bossuet, L1. IV. 1.

89



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Nao tenho medo de estender ainda mais minha audcia caracterizando
o poder do principe com a frase que é comumente considerada a epitome do
despotismo sem sentido: “Létat, c’est moi!” [O Estado sou eu!]. Isso é mais
terrivel quando, de acordo com a doutrina da Revolugao, os direitos e a vida de
todos sao dissolvidos no Estado e esse poder todo destrutivo se concentra no
jugo de ferro de um ditador que se autodenomina representante da Nagao. Mas
a frase é inofensiva e correta quando se refere a natureza de uma monarquia
genuina. Se Luis XIV realmente usou a expressao e que significado ele atribuiu
a ela, eu ndo sei. Afirmo isso, que o ditado, se bem compreendido, ¢ bastante
adequado para distinguir a monarquia de todas as formas republicanas de go-
verno. E a aplicagio da verdade geral de que o principio formativo do Estado
é a soberania. Esquegamos por um momento nossas ideias atuais, para nio
desconsiderar a realidade da histéria passada. Roma era estado romano. Tire
Roma e nao haverd mais estado. Assim, remova o principe soberano de uma
monarquia - ou a corporagao soberana de uma comunidade democrética - e o
estado ndo existe mais, pois ele se foi através daquele por cuja soberania o es-
tado foi formado, deixando para trds tantos estados quantas pessoas ou corpo-
ragoes que nao conheciam outro senhor supremo do que o principe removido.
Temos de ser extremamente cuidadosos em nossas definigdes. A terminologia
falsa muitas vezes serviu para obscurecer a natureza real das coisas. Se nos for
permitido derivar uma comparagio de verdades ainda mais caras e sagradas;
quando uma filosofia perigosa penetrava nas mentes, falavam do Ser Supremo,
porque nao gostavam de falar do Deus vivo, do cristianismo e do principio cris-
tao, porque era muito bem compreendido que o Evangelho essencial, embora
retendo este e outros termos semelhantes, é anulado assim que a pessoa do
Salvador é ofuscada. Da mesma forma no campo politico. Os termos Estado e
Governo contribuiram fortemente para considerar os reis, primeiro como che-

fes de estado e depois como servidores do estado. A percepcao de Luis merece

90



FORMAS HISTORICAS DE GOVERNO

elogios se, com o surgimento de falsas teorias, sua unica palavra dissipou a né-
voa dos novos termos artificiais e trouxe a luz novamente a monarquia como
existia por séculos também na Franga.

Também na Franga? Teria existido esse tipo de governo solitdrio na Fran-
¢a e na Europa? Nio tem sido amplamente proclamado justamente o contra-
rio? Que os reinos europeus eram originalmente governos populares nos quais
o aliquid praestans et regale de Cicero [“algo excelente e principesco”] levou a
vantagem? E isso de modo que os reis, como os imperadores romanos, tendo
abusado da confianga do povo, bem como das circunsténcias, nao sao realmen-
te nada mais do que tiranos de republicas degeneradas?

Essa é avisio dos mais célebres publicitarios do século 18 e depois: de Mably,
Montesquieu, Madame de Staél, Chateaubriand, Thiers, Mignet - de todos os es-
critores influentes durante o periodo revoluciondrio. No entanto, afirmo que sio
juizes incompetentes. Eles ndo conheciam as fontes nem gastavam muito tempo
fazendo pesquisas. O que quer que fosse conhecido o era apenas pela metade e,
assimilados juntamente a suas nogoes preconcebidas, os convencia de uma com-
pletude fantasiosa, por seguirem uma falsa dire¢ao.”” Além disso, hd algo mais a
ressaltar para nosso convencimento de que eram juizes incompetentes. Isto é, ao
desenvolverem suas ideias, em suas proprias conclusdes terminavam por discordar
veementemente entre si. O que um afirmava o outro negava e vice-versa. Assim,
eles insultam, lutam e destroem uns aos outros. Cometem um suicidio coletivo, e
nds? Nés nos tornamos vencedores depois de termos sido apenas espectadores.

Para que vocé possa verificar minha acusagao, aqui estao alguns exemplos de
superficialidade em suas pesquisas. Um destes é a opinido uninime deles de que o rei-

no franco estava fundamentado em um estado republicano (uma “democracia real”).

47 Isto, e muito do que falarei a seguir, é tratado com mais detalhes nos Archives dela M. d'Or.
2e Nass. L (édit.) 76* ss.

91



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Esta opinido ¢ baseada na afirmagao de que a coroa deveria passar para um sucessor
por elei¢io e mandato. Acontece, porém, que a coroa sempre foi hereditdria, que em
todas as partes de seu dominio o rei dispunha das propriedades como queria e que, se
ele morresse sem testamento, seu dominio seria dividido entre os principes de sangue.

Uma segunda amostra é a afirmagao de que, desde os primeiros tempos,
existiu uma série praticamente ininterrupta de Assembleias Nacionais - uma
linha histdrica continua, lado a lado com o poder real. Em um momento vere-
mos como esse nome é impréprio para os estados. No momento, observo ape-
nas que nossos autores presumem a presenca de tal corrente nacional, mesmo
em uma sucessao de séculos, quando néo existia nenhuma nagao do tipo que
eles tém em mente. Mas entdo, o que devemos pensar daqueles famosos Cam-
pos de Marte e Campos de Maio, aquelas reunides populares onde os homens
discutiam os assuntos da Franga a céu aberto e tomavam decisoes por maioria
de votos? Eles nunca existiram. Isto nao ¢é dificil de provar, pois, para que isto
fosse verdade era de se esperar que houvessem descri¢oes miltiplas e detalha-
das destas reunioes feitas por analistas daquela época. No entanto, nenhum
analista os descreve. A Gnica mengao que temos de uma reuniao no Campo
de Maio refere-se a uma revisio de armas (uma parada militar), que nio tem
relagdo com leis ou delibera¢des comuns.*

Outro exemplo marcante ¢ a afirmagao desses autores de que o poder
legislativo era compartilhado entre o rei e 0 povo. A prova deles é um édito do
século 9 que diz: “A lei é feita com o consentimento do povo e a proclamagao
do rei”® E de fato, se nos basearmos na leitura superficial desta frase tirada de

seu contexto ainda se poderia inferir que o Principe ndo poderia determinar

48 [Cf. Gregory of Tours, Hist. Franc, I1.27: in campo Martio, at the Marchfiel; esse evento anual
nio se tornou o Campo de Maio até 755 a.D.]

49 [22 edicao] Lex fit consensu Populi et constitutione Regis [Edictum Pistense, A.D. 864; cf.
MGH, Leg, Sect. 1i.11.273]

92



FORMAS HISTORICAS DE GOVERNO

nada até que o Povo tivesse consentido com a decisao. No entanto, o contexto
nos mostra outra coisa. O contexto nos mostra que a declaragao diz respeito
a procedimentos judiciais urbanos. Onde a afirmagao “a lei é feita” refere-se a
uma acusagao formal e “o povo” refere-se aos habitantes reunidos para o caso,
de modo que uma tradugao adequada seria: “cada caso de justiga é elaborado
com base no testemunho dos presentes e em virtude dos éditos proclamados
em nome do Rei”. Mesmo assim o édito acima continuou sendo a pedra angu-
lar de seu argumento.”

Para resumir em uma palavra, nem um tnico ato ou pessoa retém sua for-
ma e carater verdadeiros. Nas maos dos escritores republicanos modernos, até
mesmo Carlos Magno, que foi monarca absoluto no sentido mais amplo da pa-
lavra, legislador e governante supremo de atividade e energia incomparaveis, é
transformado no chefe de uma comunidade, um magistrado supremo que bus-
cou humildemente o consentimento de seus stditos para a promulgagao de seus
decretos reais.

Sabemos o que aconteceu com a historia do nosso proprio pais no que
diz respeita a autoridade do Conde. Embora nenhum dos estados jamais tenha
se reunido antes do século 15, os Estados da Holanda afirmaram em 1587 que
por 800 anos a soberania da terra havia sido atribuida por eles aos condes e
condessas da Holanda. Assim, o mandatdrio havia recebido seu mandato seis-
centos anos antes de o mandador existir! Nao foram apenas os homens de se-
gunda categoria que cometeram tais erros. Quem se destacou mais na estima
publica do que Grotius, e 0 que merece um lugar mais inferior do que a sua

obra Liber de antiquitate Reipublicae Batavae?

50 Como, por exemplo, pela extraordindria habilidade da equipe editorial e pelo poder de
partido que o deputado tem, ou pelo menos teve; a revista Gazette de France, em artigos his-
toricos sobre a natureza da autoridade real, por vérios anos, nunca faltou com a citagio destas
palavras.

93



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Mas a histéria nao foi uma presa indefesa sob tantos ataques. Ao lado dos
néo qualificados, havia também estudiosos qualificados que, por amor a ciéncia,
devotaram-se conscienciosamente ao estudo das fontes. Assim nos, ao se afirmar
algo de forma contraditdria, atribuimos mais valor ao simples testemunho de um
homenm crivel que visitou uma terra distante do que as elegantes descri¢des de uma
série de gedgrafos, que tiraram seu conhecimento de livros sem referéncia confid-
vel. Da mesma forma, colocamos mais peso no julgamento geralmente modesto do
pesquisador da historia verdadeira do que na linguagem do oraculo daqueles cuja
firme convicgao surge da ignorancia dos problemas em questao. Assim, aos benedi-
tinos devemos uma série de obras das mais significativas sobre a histéria da Franca.
Moreau, historiador oficial de Luis XVI, manteve-se isento de erros revolucionarios
por meio de sua pesquisa completa sobre a origem e o desenvolvimento da mo-
narquia francesa. Guizot via de regra, por meio de um exame sério das fontes, foi
impedido de distorcer os fatos para se adequar a seus preconceitos politicos. Temos
ainda o [Professor Adriaan] Kluit [de Leiden, Holanda]. Ele nio se deixou desen-
corajar na sua busca da verdade, nem mesmo quando foi alvo de difamago - pois
suas descobertas nao se enquadravam nas visdes entao comuns e acalentadas. Ele ¢
hoje reconhecido como um pioneiro corajoso, um guia confidvel e um modelo para
todos os verdadeiros pesquisadores historicos.

Como afirmei, os estados europeus eram monarquias moderadas. Se eram
monarquias, temos que olhar para os reis; se eram moderadas temos que olhar
para os estados. Chamo a sua atencdo especialmente para a Franga, pois no rei-
no franco estio as raizes cujos ramos se espalharam pela maior parte do solo
europeu. Chamarei sua atengo para a tendéncia continua do que geralmente
ocorre. Naquilo que é inspirador e caracteristico na formagao do Estado, sem
me preocupar com desvios e deformidades.

Na monarquia o rei era mestre e dono do poder soberano na legislagao,

justica e administracao. Ele era corretamente chamado de senhor hereditario

94



FORMAS HISTORICAS DE GOVERNO

e principe soberano. Em seu proprio nome ele governava os assuntos de esta-
do, porque o estado era formado por sua relagao pessoal com stditos e corpo-
ragdes, e porque os assuntos de estado eram assuntos de sua casa e dinastia.
Como rei, ele tinha seus proprios dominios, seus proprios meios monetarios
particulares, seus proprios amigos e inimigos pessoais. Ele pessoalmente tra-
vou guerra e concluiu a paz, ndo porque esse direito lhe tivesse sido atribuido
por razdes de utilidade, mas porque a guerra e a paz eram assuntos pessoais.
Ele concedeu favores e privilégios, nao para se tornar soberano, mas porque
era soberano. Ele exercia uma autoridade que nio podia sair da esfera de seus
proprios direitos, mas que, dentro dessa esfera, tinha direito ao respeito e a
obediéncia.

As monarquias da Europa surgiram das ruinas do Império Romano, aju-
dadas pela conquista, pela lei da guerra e pelas memorias do regime imperial.
O principal fundamento era a propriedade da terra; desde o inicio, a realeza
representou uma forma de poder privada, pessoal e individual. Na Franca, a
autoridade real quase desapareceu sob os reis que nao faziam nada e novamen-
te sob os fracos sucessores de Carlos Magno. Por turnos, a hierarquia e o feu-
dalismo quase despojaram o principe de poder e influéncia, até que a coroa
foi elevada novamente, primeiro sob os enérgicos carolingios, depois sob as
cidades emergentes em unido com o principe contra os magnatas de dominios
que haviam se tornado independentes. A diversidade da histéria niao poderia
destruir a identidade duradoura do principio. Estava implicito na propria na-
tureza do estado. O Principe, dono da Soberania, tinha livre disposigao desta
propria autoridade concedida a ele pela graca de Deus.

Mas com base em que podemos chamar uma autocracia absoluta e in-
controlével de monarquia moderada? Com o fundamento de que o principe,
que era supremo na esfera de seus proprios direitos, nada poderia fazer contra

os direitos dos outros. Ele foi restringido pelos direitos dos estados.

95



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Tomamos o termo estados no sentido amplo de qualquer coisa que ¢ inde-
pendente do principe. Sua existéncia separada em si ja limita o soberano: a justica
e amoralidade ditam que o principe respeite e proteja todos os direitos, promova
todas as iniciativas privadas e nio impega a agao historica da natureza pela qual
a sociedade se cristaliza, a partir de seus elementos mais simples até sua plena
diversidade de formas e contornos. Cada homenm livre, cada proprietario de ter-
ras, cada clérigo, cada nobre tinha que ser respeitado por sua prépria conta. In-
dividuos com objetivos ou posi¢des sociais semelhantes formaram associagdes.
Surgiram associagdes privadas, comunas, cidades. Desta forma, os estados adqui-
riram uma forma mais visivel: nobreza, clero, e mais tarde o terceiro estado. Isso
forneceu solidez para o estado, suporte para a liberdade, propriedade e justica,
suporte também para o principe. A monarquia europeia era moderada nio tanto
por arranjos artificiais quanto pela organizagao simples e natural da sociedade.

Nem devemos ignorar as reunides dos estados. Essas assembleias nao fa-
ziam, como os proprios estados, parte integrante do arranjo constitucional. A
sua convocagao nao foi o resultado de uma intervengao regular no governo,
mas foi sempre uma medida extraordindria. A fim de se conhecer a verdade
sobre a natureza destas reunides deve-se lembrar que os estados se reuniam em
sua dupla capacidade, como siiditos e como proprietdrios.

Como siiditos, seriam convocados por um principe e obrigados a obede-
cer sem a minima reivindicagdo de voz nas questoes governamentais ou parti-
cipagdo na elaboragao de leis. De forma alguma se reuniram como um 6rgao
nacional, mas como estados, cada um com sua competéncia distinta, sem di-
reito a fusdo e conluio.

Como proprietdrios. A autoridade real se baseava nao apenas no direito
de propriedade, mas também na liberdade diversificada da populagio. Um
principe nao tinha nenhum poder constitucional para reunir exércitos ou ar-

recadar impostos a vontade, em acordo com um Regimento Geral do Estado.

96



FORMAS HISTORICAS DE GOVERNO

Consequentemente, ele precisava ndo apenas de obediéncia, mas frequente-
mente, especialmente na adversidade e perigo, da benevoléncia e ajuda dos
suditos. Os estados podiam manter suas bolsas fechadas, pois: “Point de re-
dressement de griefs, point de subsides’, [sem reparago de queixas, sem sub-
sidios]. No entanto, o que seria pedido eram de fato subsidios, sustento, contri-
buigdes, socorro, ndo consentimento para determinar despesas ou fornecer os
fundos necessdrios para a manutengao do governo. Assim, essas reunides nao
foram uma alavanca para derrubar o trono real, embora fossem um excelente
baluarte contra a ambigao e a ganéncia de um autocrata.

Quando agora passamos a avaliar este tipo de estado, sabemos que a oposi-
30 o condenard de imediato: O que importa a independéncia do principe, uma
vez que deve governar pela graga do Povo Soberano? Por que insistir nas distingoes
entre estados quando a igualdade universal estd no cerne dos direitos inaliendveis
do Homem? Mas venho até vocés, senhores, para apelar contra o veredicto da sabe-
doria revoluciondria e, para esse fim, devo primeiro comparar a qualidade das mo-
narquias europeias com as outras formas de governo e, em seguida, testd-la contra o
julgamento daqueles cuja sabedoria perdurou por mais de vinte séculos.

Quando penso nas monarquias orientais, baseadas principalmente em um
direito permanente de conquista e governadas por vice-reis e sitrapas que es-
cravizam e exaurem a populagdo indefesa. Quando penso num dominio onde a
revolta, o incéndio criminoso e o assassinato sao o substituto da lei de peti¢oes;
na fraqueza interna daqueles Estados aparentemente poderosos, entao acredi-
to que posso dizer com seguranga que as formas europeias de governo, tendo-
-se desenvolvido sob a influéncia dos principios cristaos, ocupam posigoes de
destaque na galeria dos arranjos politicos.

Quanto as brilhantes repiiblicas da Antiguidade, como eram seus governos?
Admiramos o vigor no comércio e na guerra de Tiro e Cartago, Atenas e Roma,

mas também sabemos de suas lutas quase incessantes entre os elementos

97



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

democraticos e aristocraticos. Sem duvida, a aristocracia tinha um senado ou
6rgao semelhante. O povo podia influenciar por meio de assembleias, enquan-
to magistrados com amplos poderes forneciam unidade administrativa. Mas,
essas republicas nunca resolveram o dificil problema de tragar firmemente e
manter limites adequados entre os virios poderes, de modo a fornecer a or-
dem politica a estabilidade para agir como uma barreira permanente contra
a ganancia e a ambigao. O resultado foi 0 mesmo em quase todos os lugares:
as transigdes da aristocracia e da oligarquia, destas para um governo popular
mais liberal, acompanhadas por espeticulos de furia partiddria e represalias,
terminando no triunfo das massas, anarquia. Uma sede insaciével de liberdade
e sangue, desespero e cansago, que pavimentou o caminho para o demagogo
habilidoso ou o general vitorioso recorrer a dncora maior do desespero, a tira-
nia. Na verdade, nao precisamos invejar a glria transitoria dessas reptblicas.
Mas tem mais. O grande valor do tipo europeu de estado pode ser visto nos
escritos dos filésofos e estadistas da Grécia e de Roma. Procuravam em véo a har-
monia que foi posteriormente proporcionada pelo desenvolvimento natural do
principio cristao e germanico: a unido do respeito pela justica e pela liberdade com
autoridade estavel sob um tnico chefe. Das muitas passagens de Isdcrates, Platao
e outros que eu poderia citar, deixe-me lembrar apenas duas. Cicero escreve: “Se
devo escolher, escolho a monarquia, mas na verdade nao aprovo a monarquia, nem
aaristocracia, nem a democracia por si s6. Prefiro antes de tudo a forma de governo

que é uma mistura das trés”*' E Técito observa: “As nagoes e as cidades sao gover-

51 Cicero, De Republica, 1.35: ‘E tribus nullum ipsum per se separatim probo; anteponoque
singulis illud, quod conflatum fuerit ex omnibus. Sed si unum ac simplex probandum sit, re-
gium probem atque in primis laudem. [De nenhum dos trés, em si mesmo e separadamente,
fago pleno elogio; e prefiro a cada um deles aquele que tenha sido formado pela unido de todos.
Mas, se for necessdrio aprovar um unico e simples, aprovo o regime real e, antes de tudo, o
louvo.] De Rep. L. 35.

98



FORMAS HISTORICAS DE GOVERNO

nadas pelo povo, ou pela nobreza, ou por um s6 homem. E mais ficil elogiar do que
construir um estado que combina esses trés elementos; ou, se fosse construido, ndo
duraria muito”* E, no entanto, essa combinagao durou muito tempo na Europa.
A eficicia dessa mistura de poderes e interesses pode ser vista em muitos estados,
notadamente na Gra-Bretanha. Os antigos nio conseguiam alcangar uma monar-
quia estavel que respeitasse as liberdades populares, porque careciam de uma base
s6lida: autoridade principesca independente. Na Inglaterra, foi demonstrado que,
sob a protecdo do trono, a liberdade pode se desenvolver de uma forma que nao
precisa ser inferior a qualquer forma republicana de governo.

E certo que nenhum defeito nas formas de governo europeias causou a
Revolugao. Sob a agao do tempo e o favor das circunstincias, eles haviam se
tornado uma marca do ideal que a liberdade politica do século passado havia
formado no curso desimpedido de suas reflexdes. Pelo contrario, nas caracteristicas
basicas dessas constitui¢des estd a condenagio, ndo apenas de uma revolugio como
a que ocorreu, mas de qualquer revolugao. Nenhuma revolugao era necessdria, uma
vez que a reforma teria sido possivel se a formagao original do Estado tivesse sido
considerada. Burke estava certo quando censurou os franceses: “Vocés poderiam, se
quisessem, ter aproveitado nosso exemplo [em 1688] e concedido 4 sua liberdade
recuperada [em 1789] uma dignidade correspondente. Seus privilégios, embora
descontinuados, nao se perderam na memoria. Sua constitui¢io nao foi de forma
alguma destruida. Seus fundamentos permaneciam intactos. Vocés poderiam ter
se recuperado; vocés poderiam ter construido sobre aqueles fundamentos antigos.
Vocés tinham aquela combinagao e diversidade de interesses que sao necessarias

paraaharmonia do todo, tanto no mundo politico quanto no fisico. Mas escolheram

52 Tacitus, Annales, IV.33: ‘Delecta ex his et consociata reipublicae forma laudari facilius quam
evenire et, si evenit, haud diuturna esse potest. [A forma de reptblica escolhida e composta
a partir dessas [formas de governo] pode ser mais facilmente louvada do que realizada; e, se
realizada, dificilmente pode ser duradoura.] Annal,, IV. 33.

99



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

agir como se nunca tivessem sido moldados em sociedade civil antes e que tinham
tudo para comegar de novo. Vocés comegaram doentes, porque comegaram por
desprezar tudo o que pertencia a vocés”*

A Holanda merece a mesma reprovagao. Certamente, nao aplaudo uma
constituicao que degenerou em um sistema de prerrogativas para a magistra-
tura urbana. Mas eu afirmo que, se tivessem pesquisado suas caracteristicas
bésicas em sua origem histdrica, todas as melhorias desejaveis teriam sido atin-
gidas. No entanto, nos esquecendo do provérbio “Feliz 0 homem que valoriza
os privilégios recebidos,” nds, holandeses, também preferimos um estado revo-
luciondrio a um estado histoérico, o Bataviano a Reputblica Holandesa.

Agora nos resta considerar os abusos. Foram essas a causa da Revolugao?
Em certo aspecto, ja respondi a esta pergunta: pois, por maiores e multiplos
que fossem, os principios e formas anteriores de Estado forneciam os meios
de remogao. No entanto, a este respeito, a questao pode ser levantada: seriam
esses abusos tao frequentes e horriveis, tao insultantes para o sentimento hu-
mano que, como resultado, pela embriaguez de uma indignagao justa sobre
o errado, a validade dos principios, a ignorancia da exceléncia das formas de
governo e, na ansia de ser libertado do estado insuportavel, viu uma fonte de
salvacdo na corrente devastadora da Revolugao?

Tentarei responder a esta indagagao no préximo capitulo.

53 Burke, Reflections on the Revolution in France [in Works, V, 80-82].

100



PALESTRA V

ABUSOS

Vimos que a Revolugao nio se deve nem 4 injustica dos principios anteriores
do Direito do Estado, nem a inadequagao das formas de Estado em que atua-
ram. E os abusos!? Teriam as institui¢oes politicas degenerado a tal ponto - teria
a corrupcao tomado posse tio completa das partes vitais do corpo - que o es-
tado ndo poderia mais ser curado e que toda tentativa de reforma estava fadada
a terminar em revolu¢ao?

Acredito que uma estimativa correta desses abusos produzird evidéncias
suficientes do contrario. Para determinar o ponto de vista a partir do qual jul-
gé-los, gostaria de comegar com algumas observagaes preliminares.

Em primeiro lugar, apenas os abusos interligados com as instituicdes politicas
podem ser considerados aqui. £ verdade tanto a nosso respeito quanto de nos-
sos antepassados: um longo e negro registro de pecados pode ser apresentado.
Também na histéria moderna é como dantes: “Pecamos como nossos pais”**
Além disso, quanto mais nos aproximamos da Era da Revolugao, maior ¢ a de-

cadéncia moral. Governantes e povos, cuja “medida de iniquidade se encheu,™

54 §1106.6
55 Cf.Gn15.16

101



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

pareciam maduros para receber os julgamentos de Deus. Terei mais a dizer so-
bre isso quando lidarmos com a incredulidade e suas consequéncias. Mas, para
0 N0ssO presente proposito, devemos examinar apenas os abusos caracteristicos
de constitui¢oes corrompidas. O poder real realmente degenerou em um des-
potismo sem limites? Todas as salvaguardas de direitos e liberdades foram per-
didas? As relagoes entre estados tornaram-se insuportaveis? As pessoas estavam
suspirando sob o jugo de um autocrata, de uma nobreza arrogante, de um clero
supersticioso e voltado para a perseguicao?

Em segundo lugar, devemos excluir toda representagio desonesta desses
abusos politicos. De forma bastante unilateral, as pessoas sempre falam sobre esses
erros, sem mencionar o bem pelo qual eles foram, de muitas maneiras, contraba-
langados e mitigados. Além disso, muito exagero foi promovido pelo acimulo de
acusagoes de tempos muito distantes: as misérias do sistema feudal, as usurpagoes
da hierarquia, as perseguicoes religiosas pelo estado, as guerras religiosas resultan-
tes, a Inquisicao e as dragonnades,* a opressdo do campesinato pelos senhores, a ar-
bitrariedade dos principes que alimentavam sua ambi¢ao com a substincia e a vida
de seus stditos. Nenhuma das béngaos fornecidas pelo cristianismo foram levadas
em conta, mesmo em uma condi¢ao corrupta, nem um dos servigos do clero e da
nobreza e das agdes de bons reis. Assim, por meio de incontdveis anacronismos,
uma incrivel quantidade de crimes foi acumulada a fim de esmagar o acusado sob o
peso de uma acusagio que deveria ter sido distribuida ao longo de mil anos.

Isto foi duplamente injusto. J4 que os méritos dos antepassados também
deveriam ter sido levados em consideragao. A indignagao assim despertada
pela concentragdo de queixas e objegoes foi em grande parte artificial. Nove

décimos dos fardos enumerados nao podiam mais ser a causa de qualquer

56 As dragonnades foram uma politica do governo francés instituida pelo rei Luis XIV em 1681
para intimidar as familias huguenotes (protestantes) a se converterem ao catolicismo. [N.T.]

102



ABUSOS

opressao real. O século 18 nio foi conturbado pelo que o século 10 suportou
sob o jugo de ferro do feudalismo ou pelo que o século 16 sofreu como resul-
tado das guerras religiosas e das diretivas arbitrdrias de principes tirdnicos. No
entanto, todos os tempos de angustia foram vividamente evocados e todos os
crimes da antiguidade concentrados em um ponto, para serem acessados pelo
fogo da lingua causando uma chama na qual os reis, magistrados e sacerdotes
do século 18 seriam totalmente consumidos. Nao nego o efeito dos abusos que
ainda estavam presentes, ou dos quais os frutos amargos ainda eram provados,
mas esta consequéncia da falsificagio da histéria e do incitamento artificial faz
parte da revelagao da excitagdo efetuada pela influéncia de principios falsos.

Terceiro, no nego que os abusos estiveram entre as causas secunddrias
da Revolugao. Admito plenamente a influéncia de todos os erros que se entre-
lagaram com os arranjos politicos. No entanto, estou convencido de que seu
efeito negativo, mesmo que reconhecido em toda sua for¢a, quando compara-
do com o efeito dos conceitos da Revolugao, foi apenas subordinado.

Examinaremos agora, em detalhe, as particularidades dos abusos existen-
tes. Isto para ver se eram realmente tao grandes e terriveis para deixar o Povo se
exasperar. Acredito e afirmo que as pessoas tem se enganado sobre a existéncia,
a magnitude e a gravidade dos abusos.

Sobre sua existéncia. As pessoas cometeram grandes erros a esse respeito
por nao compreenderem a origem nem a extensio dos direitos garantidos pela
constituicao.

Uma vez que sua origem foi mal compreendida, os direitos foram confundi-
dos com abusos. As deturpagdes da lei estatal, pelas quais o soberano foi reduzido
ao mais alto funciondrio, e a populagio foi elevada a uma corporagao soberana, aci-
ma do Soberano legftimo, tornaram-se a causa de uma amargura para a qual nao
havia causa na esséncia das coisas. Metade dos discursos contra a nobreza e o clero

caem por terra se tivermos em mente que nao se tratava de institui¢oes para o bem

103



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

comum, responséveis pelo poder confiado, mas corporagdes cuja livre disposigao
de bens se baseava em direitos de propriedade. O mesmo pode ser dito da autorida-
de real: muito do que seria imperdoavel em um magistrado supremo nao precisa de
desculpas da parte daquele que exerce 0 dominio em seu proprio nome. A maioria
dos direitos senhoriais e obrigagdes pessoais foram os termos em que pedagos de
terra haviam sido concedidos e, portanto, eram os sinais duradouros dos favores re-
cebidos. Nao devo elogiar aimprudéncia dos reis da Franga em nao convocar os Es-
tados Gerais por mais de 150 anos, negligenciando assim os meios mais poderosos
de aproximar o trono e a nagao; no entanto, eles eram livres para convocar ou nio
convocar. Nao defenderei o jovem Luis XIV que, calgado com botas e esporas e um
chicote na mao, expressou sua aprovagao ao Parlamento atonito. Nao obstante, este
terd alguma influéncia no grau de nossa reprimenda, quando sabemos que este tra-
tamento cavalheiresco ocorreu em relagio a um corpo que, na Franga, representava
o rei. Nao tinha outro poder além daquele derivado dele. Registrava leis apenas no
sentido de anunciar publicamente que foram devidamente emitidas e seladas pelo
Soberano, e que nunca oferecia protestos que fossem além de meros conselhos ou
que pudessem obstruir permanentemente a vontade do rei.

Também tem havido mal-entendidos com respeito a extensdo dos direi-
tos e privilégios. Os direitos foram representados como ilimitados, quando na
verdade eles tinham limites. Desde a ressurreigao do poder real e o surgimento
das cidades, a vontade e o poder da nobreza e do clero eram tudo menos ili-
mitados. Mesmo o despotismo real de Luis XIV foi grosseiramente deturpado.
Seu poder era restrito de jure e de facto. Assim, Heeren escreve, corretamente,
que a constitui¢io da Franga era muito complicada para admitir & violéncia do
rei um puro despotismo: “Que limites nao foram estabelecidos ao prazer do
rei pela nobreza e clero, pelos costumes e direitos locais. Para alguns, o prazer
do rei podia ser formidével, mas nao para toda a nagao, nem mesmo para en-

tidades tnicas e poderosas. Assim, apesar disso, um espirito nacional poderia

104



ABUSOS

se manter, reforcado pelo esplendor da época”>” Se nao soubéssemos o quao
profundamente podemos ser cegados por preconceitos revoluciondrios, tam-
bém ficarfamos surpresos com os equivocos e afirmagdes ousadas de autores
famosos. Os autores revolucionarios, quando investem contra a autocracia de
outrora, negligenciam a antiga organizagio do Estado e da sociedade. Onde
uma questdo de competéncia pessoal estava envolvida, onde sua prépria auto-
ridade, direitos privados, direitos de corporagoes, comunidades e regioes, es-
tavam envolvidos, ali o rei, embora poderoso, era frequentemente impotente,
e seus suditos, embora obedientes, geralmente inflexiveis. Nenhum pretexto
derivado do “bem comum” ou do “bem-estar publico” estava disponivel para
conter a oposicao. Isso s6 poderia ocorrer quando a teoria da liberdade entrou
em uso. E por isso que um escritor notével, a0 mencionar a aboligio dos pri-
vilégios de algumas Corporagdes por Lodewijk XVI (em 1776, a conselho de
estadistas revoluciondrios), faz uma observagio correlatissima: “Assim, é pos-
sivel, armado com os principios da nova filosofia, destruir dentro de um ano,
somente neste ramo das relagdes civis, uma multidao de institui¢oes e poderes
que, pelos conceitos anteriores de direitos de propriedade, até mesmo o mais
ilimitado Monarca dificilmente teria ousado atacar no curso do mais glorio-
so governo. Tal interven¢ao nos direitos de uma tnica cidade, desencadeou
guerras civis que repetidamente custaram centenas de milhares de vidas e ao
Principe violento sua coroa”>®

Perguntemos, em segundo lugar, se as pessoas tém se enganado sobre a
magnitude dos abusos existentes. Considerarei com franqueza até mesmo aqui-

lo que é incerto se pertence ou nao a categoria de abusos.

57 Heeren, Handbuch des Europaischen Staatensystems, 32 ed. P. 232.

58 Geschichte der Staatsveranderung in Frankreich unter Ludwig XIV, oder Entstehung Fortschritte und
Wirkungen der sogenannten neuen Philosophie in diesem Lande: Leipz. 1827 (1. 187.) Uma obra
que continuou até junho de 1791 e testemunha leituras e julgamentos incomuns.

105



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Muitas coisas que anteriormente davam justa causa para a ofensa diminui-
ram em extensao e for¢a. A nobreza havia declinado em riqueza e prestigio, e o
clero nao mais impunha sua vontade ao principe e ao povo. Das obrigagoes de-
rivadas da servidao, poucas permaneceram. Somente aqui e ali as pessoas conti-
nuaram presas a hipotecas hereditdrias pelas quais terras hereditdrias foram com-
pradas. Por exemplo, as pessoas costumam falar da Main-morte, pratica segundo
a qual o usufruto da terra era onerado por condigdes opressivas, e, além disso, a
propriedade voltava para o dono original se a familia residente morresse. No en-
tanto, em toda a Franga nao restava mais de um milhao e meio de main-mortables,*
e cada um deles, assim que renunciasse a terra, tinha autoridade para se livrar de
qualquer obrigacdo inerente.”

Existem muitos conceitos errados sobre pontos semelhantes. E feito
parecer que propriedades privilegiadas estavam isentas do imposto mais te-
mido, o Taille (cobrado pelo rei ou senhor das terras); entretanto, verifica-se
que, exceto em uma pequena parte das regioes do sul, todas as propriedades
estavam sujeitas a ele, independentemente do proprietirio. Muitos gritos de
angstia foram levantados sobre a Corvée ou a obrigagao de trabalhar nas vias
publicas; no entanto, em vérias regides, essa obrigacao tinha sido substituida
por um pagamento moderado, e onde nao era o caso, a familia de um diarista
poderia quitar a obrigacdo com oito dias de trabalho por ano." H4 ainda mais
exageros. Exemplo. Quantas historias nio tém sido contadas sobre a Bastilha,

sobre a multidao de vitimas langadas naquela prisao estatal por suspeita, 6dio

59 Um servo que, segundo a lei feudal da Franga, ndo tinha o direito de alienar seus bens em
caso de morte sem filhos. [N.T.]

60 Gesch. der Staatsver. 1. 79.

61 Geschichte der Staatsverinderung in Frankreich unter Konig Ludwig XVI, 1, 79, 104, 123. Essa
obra, que se pensava andnima, foi escrita por Carl Heinrich von Schiitz e traz a histéria até
junho de 1791 e é um testemunho de erudi¢ao incomum e bom senso.

106



ABUSOS

ou inveja, sobre os horrores sofridos em suas masmorras e as atrocidades
cometidas l4! Aqui ndo pergunto sobre os tempos idos; nio quero diminuir
de forma alguma o horror despertado pela memoria das Lettres de Cachet™ e
outros meios de coercao. No entanto, nao devemos ignorar o fato de que muito
do que causa indignagao ja havia caido em desuso. Fato que, quando a Bastilha
foi capturada em 14 de julho de 1789, e os pobres coitados presos ali deveriam
ser libertados, quem eles encontraram? Sete. Das sete vitimas da vinganga real
ou ministerial, quatro foram por falsificagio, uma por extravagincia, a pedido
do pai, e uma por insanidade. Além disto, instrumentos de tortura, por mais
procurados que fossem, nao foram encontrados.

Um exemplo de exagero semelhante em nosso préprio pais [Paises Baixos]
é o clamor sobre a atuagio dos oficiais de justica na provincia de Overijssel. Van
der Capellen chamava-lhe nada menos do que escravidio quando os camponeses
eram pressionados, sob pena de castigo ou multa, a realizar todos os tipos de tarefas
para os oficiais de justica, inclusive os mais servis.” No entanto, os camponeses
eram obrigados a prestar esses servigos por dois dias do ano; além disso, o servico
manual podia ser comprado por vinte e cinco centavos de florim e o carreto por um
florim. Teremos uma melhor percep¢ao de como deveria ter sido o jugo da escra-
vidao colocado sobre os ombros de camponeses lamentéveis quando observamos
a base para as agoes. A base era a linguagem poderosa da Palavra em que todos os
humanos sao iguais, por serem criados pela mesma mao, dotados de Alma e Corpo,
seduzidos pelos mesmos desejos, pressionados pelas mesmas necessidades, sub-
metidos as mesmas fraquezas, a mesma morte e submetidos a0 mesmo Julgamento

futuro, perante 0 mesmo Deus.

62 Uma carta com um selo oficial e geralmente autorizando a prisao sem julgamento da pessoa
nomeada. [NT.]
63 Van der Capellen, Vervolg der Vaderlandsche Historie, I, 298.

107



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Resta-me discutir o peso dos abusos existentes. Fardos de magnitude cons-
tante podem ser pesados ou leves, dependendo das circunstincias. Na primeira
metade do século 18, a pressio dos abusos foi consideravelmente aliviada.

Em que situagdo, especialmente, os abusos se tornam mais opressivos do que
o normal? Certamente, quando os direitos pretendidos sao exercidos com rigor. O
oposto foi o caso. Nunca, pelo menos na pratica, houve menos motivos para reclamar
do despotismo e da desigualdade. A opiniao publica ja dominava. A nova filosofia deu
o tom. O rei ficou timido em exercer até mesmo seus direitos mais indiscutiveis. Os
nobres comegaram a encobrir os privilégios de que se orgulhavam, como manchas
escandalosas de iniquidade ancestral. Os magnatas do reino curvaram-se aos finan-
cistas, e os literatos gozaram de maior poder do que duques e principes. Em titulos e
formalidades sociais ainda pode ter havido compulsao e desigualdade; na vida real da
sociedade havia, em muitos aspectos, liberdade e igualdade.

Quando especialmente os abusos sao opressivos? Certamente, quando nao
ha perspectiva de libertagao. E qual foi a situagao? As perspectivas nio poderiam
ser mais brilhantes. A aboli¢ao dos abusos foi o tema da época. Parecia que tudo
seria revisado, reformado, purificado, aperfeigoado. Os principes e filésofos deseja-
vam, acima de tudo, descobrir os abusos a fim de planejar sua remogao. Os abusos
ou haviam sido abolidos, estavam em processo de aboligao ou seriam abolidos.

A condigao da Franca na época era pintada como se estivesse em declinio
e deterioragao em todos os lugares. Os escritores lamentaram um reino rico
em recursos, mas em apuros financeiros e uma populagao abengoada com boas
terras, mas sofrendo com a pobreza e a miséria. Esta imagem estava correta?
Nao para Necker. Ele, que nio era amigo dos abusos e nem inimigo das refor-
mas, descreveu este pais como sendo de sua escolha e residéncia, dificilmente

comparével a qualquer outro em prosperidade e abundéncia.*

64 Necker, citado em Geschichte der Staatsverinderung, 1, 137-39.

108



ABUSOS

Vemos que as consequéncias dos abusos nao foram nem de longe como
descritas, e da deturpagao ou exagero das consequéncias é permitido tirar uma
conclusao também para a representagao incorreta ou exagerada da causa. Bur-
ke afirma: “ao ouvir alguns falarem da antiga monarquia da Franga, vocé pode-
ria imaginar que eles estavam falando sobre a Pérsia sangrando sob a espada
feroz de Taehmas Kouli Khan; ou pelo menos descrevendo o despotismo anar-
quico barbaro da Turquia [...] no entanto, os fatos nio apoiam essa semelhan-
¢a”% E depois de observar o notdvel aumento da populagio e a prosperidade
da monarquia da Franga, escreve: “Vejo em tudo isso algo que impressiona e
comanda a imaginagdo, que serve de alerta para uma mente que esta prestes a
censura precipitada e indiscriminada e que exige que examinemos muito seria-
mente quais e quao grandes sao os vicios latentes que poderiam nos autorizar
a nivelar um tecido social tao comodo com o solo. Nao reconhego, nesta visao
das coisas, o despotismo da Turquia. Nem consigo discernir o cariter de um
governo que tem sido, em geral, tao opressor, ou tao corrupto, ou tao negligen-
te, a ponto de ser totalmente improprio para qualquer reforma”

Quanto a Holanda, o contraste entre reclamagao e realidade é ainda mais
gritante. Nossa constitui¢ao também era insuportével, dizem, e, portanto, esta-
va destinada a ocasionar uma revolug¢io.”” Agora, ninguém pode deplorar mais
do que eu que nossa constitui¢ao, mal avaliada e degradada, especialmente por
excluir as classes médias, houvesse sufocado toda a energia e espirito publi-
co e concentrado o poder no circulo cada vez mais estreito de regentes urba-
nos. Mas, quando vejo a prosperidade e abundancia da Republica nos anos

anteriores a 1780, entdo suspeito que os abusos nao foram tao grandes quanto

65 Burke, Reflections; in Works, Londres 1823. V. 233.
66 Burke, Reflections; in Works, V, 239ss.
67 Cf. G. W. Vreede, De Regering em de Natie sedert 1672 (Amsterdam, 184S).

109



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

parecem a sabedoria moderna. Aqueles que carregaram os fardos nao os sen-
tiram como insuportaveis: as vitimas permaneceram inconscientes de sua mi-
séria até que ela foi apontada e discutida com elas. Mesmo aqueles que mais
tarde se destacaram neste argumento, parecem praticamente nao ter sentido a
dureza do jugo que levavam que preferiram entoar uma cangao de louvor aos
prazeres de sua condigao.

Talvez alguns dos detalhes até agora tenham ajudado a convencé-lo de
que a avaliagdo de queixas politicas estd sujeita a muitas criticas. Mesmo as-
sim, acredito que posso dar um passo adiante. Mesmo se o nimero e o peso
dos abusos fossem muito maiores do que parecem para nds, ainda devemos
sustentar que nao foram eles, de forma alguma, que produziram a Revolugao.
Permitam-me fazer quatro comentarios a este respeito.

Em primeiro lugar, concluir a necessidade da Revolugao a partir da con-
digao da Franga é seguir uma linha de raciocinio que se aplica a quase todas as
épocas anteriores da historia. Necker observa que apresentar uma grande re-
volta popular como a consequéncia inevitivel de eventos anteriores teria sido
possivel apds o regime feudal, ap6s as Cruzadas, apds as guerras civis sob os
ultimos reis Valois e ap6s a morte de Luis XIV. Sempre se pode, ele conclui,
encontrar uma causa do presente no passado.®®

Em segundo lugar, a historia ensina que nagdes as vezes se encontravam
em um estado muito pior do que a Franga supostamente esteve, mas nao tenta-
ram resolver seus problemas por meio de uma revolugao. Assim, o sofrimento
do povo francés nio explica por si s6 a Revolugio.”

Em terceiro lugar, a Revolugao nao foi iniciada por aqueles que suposta-

mente foram oprimidos. Nos Paises Baixos, a revolu¢ao nio foi lancada pelo

68 Necker, De la révolution frangaise, 1, 4.
69 Cf. Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, 1, 14.

110



ABUSOS

povo contra os regentes, mas pelos regentes contra o Stadhouder,” na Franga
pelos estados privilegiados contra o rei. Tempo e esforgo, inquietagao e confu-
s30 eram necessarios para o enfraquecimento da autoridade real e para incutir
no povo convicgao de miséria e desejo de mudanga e de revolugao.

Em quarto lugar, quando tomamos nota da natureza da Revolugao - que
ela nao pretendia apenas mudar a forma de governo ou abolir os abusos, mas
transformar toda a sociedade; que nio foi apenas uma revolugao politica, mas
especialmente social - entdo é evidente que os abusos, mesmo que suficientes
para efetuar uma revolugao, nao efetuaram este tipo de revolugao. A causa nao
seria compativel com o efeito, a semente nao corresponderia ao fruto.

Um comentdrio final sobre mais uma linha de argumentagao que deduz
a Revolugao estritamente de causas politicas. Até que eu o pesasse cuidadosa-
mente, ele causou uma impressao considerivel em mim. Um autor anénimo,
mas inteligente, argumenta que a Revolugio foi o resultado da decadéncia dos
estados privilegiados. O nobre nascimento nio era mais levado em consideragio
e ndo havia mais o temor do Senhor. Os nobres usufruiam de seus tesouros de
forma egoista ou entio camuflavam suas perdas. O que antes servia como escu-
do e arma tornou-se uma joia reluzente e inutil. Portanto, no inicio do século
18, os pilares aristocraticos do trono, a nobreza e a igreja, estavam internamente
podres, enquanto o terceiro estado crescia continuamente e comegava a disputar
o poder se ndo a supremacia. Assim, a medida que os poderes intermediarios se
extinguiram, o rei ficou virtualmente sozinho em face de uma populagio indis-
ciplinada, para entrar em colapso no primeiro conflito.”" Ha muita verdade nesse

argumento. Um reino no qual elementos aristocraticos desapareceram e tudo

70 “Stadhouder” era o oficial encarregado de manter a paz nas primeiras provincias holande-
sas: mais tarde, o titulo foi usado para o chefe de estado da propria Republica holandesa desde
o século 15 até o final do século 18. [N.T.]

71 De nos réformes (Leipzig, 1829).

Il



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

foi nivelado é muito instavel e mal pode escapar da anarquia ou da tirania. No
entanto, discordo da ideia principal. O argumento é vilido para o Estado atual,
que se baseia, agora que um melhor fundamento foi destruido, na trias politica.
Aquela combinagio artificial de individuos sob um governo triplice composto
pelos chamados elementos mondrquicos, aristocraticos e democréticos, de tal
forma que qualquer um dos trés, se a méquina funcionar corretamente, pode
evitar uma colisdo prejudicial entre os outros dois. Hoje isso ¢ verdade: tire a
aristocracia, e o trono se tornard uma presa indefesa da violéncia popular. Mas,
antigamente, no era assim. Mesmo que a nobreza fosse tirada, o rei nio teria
entrado em conflito violento e direto com o elemento democrético indisciplina-
do: a parte dos nobres, ele teria descoberto independéncia e forga - encontrado
resisténcia ou apoio - em provincias, cidades, comunidades, corporagdes. Um
segundo muro circular atrds do que havia desabado, uma nova aristocracia, ou-
tro baluarte de corpos intermedidrios para a protecao das liberdades populares
contra a arbitrariedade do rei ou, conforme o caso exigisse, para a protecao dos
direitos do trono contra as turbuléncias do povo.”

Antes de concluir, devo dizer algo sobre um assunto que certamente me-
rece um tratamento separado. Até agora, falei apenas de direito constitucional
e ndo de direito internacional. No entanto, a mesma questio pode ser levan-
tada aqui: foi a antiga lei das nagdes talvez a causa da agitacao e turbuléncia na
Europa? A ganincia e a ambigao eram a for¢a motriz dos principes a ponto de
que uma ordem internacional totalmente nova fosse necesséria? Mais uma vez,

vamos examinar o principio, a forma e os abusos.

72 [2aed.] Tenho percebido de LAncien Régime et la Révolution de Tocqueville que j& muito antes
da erupgio da Revolugio a centralizagio tinha feito uma revolugio quase inevitével ja no primei-
ro choque. “Nio restou nada organizado para conter o governo, mas também nada para susten-
td-lo, de tal maneira que todo o grande edificio desses monarcas estava sujeito a desmoronar ao
primeiro abalo da sociedade que lhe servia de base.” (Op. cit,, p. 209.)

112



ABUSOS

Qual foi o principio? Foi o mesmo que no direito constitucional: a santida-
de da lei, alicercada na vontade de Deus. Cada tratado comegava com a férmula
solene, Em Nome da Santissima Trindade. Desse modo, os homens mais poderosos
da terra se humilharam como mortais e pecadores diante dele, que nio faz acep-
¢a0 de pessoas, e selaram suas promessas uns aos outros como Stadhouders do Rei
dos reis. Chamados acima de outros para observar e defender Suas leis. Seguindo
Aquele que comanda a justica, a paz e o amor fraternal. O Senhor dos exércitos,
que é capaz de destruir os conselhos dos impios, que é poderoso para libertar por
meio de muitos ou mesmo por poucos. Aquele que diz aos poderosos impios:
“Por causa do teu furor contra Mim, e porque a tua arrogancia subiu até aos meus
ouvidos, eis que porei 0 meu anzol no teu nariz, e 0 meu freio, na tua boca, e te
farei voltar pelo caminho por onde vieste”” Aquele que nio permite que sejam
envergonhados aqueles que, em Cristo, nele conflam. Aquele que é uma rocha
forte e uma fortaleza invencivel para todo aquele que, antes e acima de todas as
aliancas dos homens, fez uma alianga firme com Ele, 0 Deus dos céus e da terra,
o mais poderoso dos potentados.

De que forma esse respeito pela lei se manifestou? De que forma se ma-
nifestou esse senso de justica, essa reveréncia pela santidade de todas as coisas,
essa obrigagao de vir em auxilio do mais fraco, assim que ele foi ameagado pela
superioridade? Naquele sistema que, como qualquer sistema construido sobre
a verdade, existia da natureza das coisas antes de ser fundamentado na cién-
cia; no ato quase instintivo de socorro que traz a jungao de todas as forgas em
perigo comum. No famoso sistema de balanceamento ou equilibrio de poderes,
talvez mais corretamente chamado de sistema de contrapesos ou contraforgas,
pelo qual nenhum estado poderia arriscar violar a independéncia ou os direitos

bésicos de outro sem ser combatido por uma alianga de poderes.

73 Isaias 37.29

13



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Agora, 0s abusos. Pode-se fazer uma longa lista de transgressdes perpetra-
das por principes ambiciosos contra esses principios elementares de direito. No
entanto, alongo prazo, os principios triunfaram sobre os abusos. Tanto a domina-
¢ao de qualquer poder quanto a aniquilagao até mesmo do menor estado foram
impedidas. Vez apos vez, a busca pela hegemonia, embora frequentemente tenta-
da, foi frustrada. Guilherme I e Mauricio de Orange, em alianga com Elizabeth I
e Henrique IV, contiveram a Espanha; a mao firme de Richelieu, aliado de Gus-
tavus Adolphus e Frederick Henry, quebrou o orgulho da Austria; e o poder e a
ganancia de Luis XIV foram detidos depois que Guilherme III criou uma alianga
envolvendo metade da Europa. E um fenémeno notavel, observa Friedrich von
Gentz, “que no decorrer de trés séculos agitados nenhum Estado independente
pudesse ser destruido pela for¢a”’* Portanto, posso afirmar que nenhum dano ou
infimia do direito internacional justificou a devastagao da Europa.

Aqui termina a parte negativa do meu argumento. Nem os principios do
antigo regime, nem as formas de governo e nem os abusos provocaram a Re-
volugao. Pois, os principios eram as leis imutaveis que o Criador e Sustentador
de todas as coisas prescreveu para suas criaturas e siditos; as formas apresenta-
vam a autoridade soberana imével. Fato que é um pré-requisito para o gozo da
liberdade. Os abusos nao foram suficientemente numerosos ou extensos para
efetuar a Revolugao para cuja preparagio foram explorados. Ora, um efeito sem
causa é um absurdo; mas também o é o desejo de inferir de uma causa o que
nao é compativel com ela. A raiz do mal revoluciondrio deve ser procurada em
um nivel mais profundo do que a superficie politica.

Vocé acha que eu subestimo a decadéncia constitucional e a forca dos
abusos? Vocé acha que esses abusos teriam ocasionado uma revolugao mesmo

sem a influéncia dos principios revoluciondrios? Eu nao vou negar. O que é

74 Von Gentz, Ausgewdhlte Schriften, IV, 46.

114



ABUSOS

mais, estou convencido de que, se toda a sabedoria reformista tivesse falhado,
a deterioragao politica por si s6 teria bastado para desencadear uma explosao
terrivel. Mas uma revolugio nao é a Revolugao. Para ocasionar esta Revolugao,
era necessario mais do que abusos, por maiores e mais numerosos que fossem.
Uma revolugao que mostra tragos de desdobramento tedrico em cada pégina

de sua historia deve ter tido uma origem tedrica.

15






PALESTRA VI

A PERVERSAO DO DIREITO
CONSTITUCIONAL

Nas minhas palestras anteriores tentei demonstrar que a Revolugio foi
mais do que uma reagao contra um jugo insuportavel. Foi mais que me-
ramente reaciondria. Em alguns paises, a decadéncia constitucional pode
ter sido razao suficiente para o povo se revoltar, mas qualquer reagdo desse
tipo foi engolfada pela onda revoluciondria, como um riacho que se perde
na imensiddo da correnteza do rio Amazonas. A Revolu¢io nio foi uma
reagdo. A Revolugdo tem vida propria. Nasceu da doutrina, de uma teoria
filoséfica da liberdade.

Chegou a hora de examinar essa teoria. Ela é avaliada de diversas formas.
E objeto de grande deleite ou profunda aversao; é considerado mortal ou indis-
pensavel para a felicidade das Nagoes. Nos, no entanto, nao vemos esta teoria
como objeto panegirico nem de ddio ou simplesmente uma sitira. Queremos
ser fiéis a0 ponto de vista histérico. Nao desejo julgar, mas descrever. E um
ensaio de biografia que apresentarei. Consequentemente, desejo rastrear essa

teoria em sua origem e em seu funcionamento.

17



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Sua origem peculiar. Como a teoria surgiu e tomou forma? Quero mostrar
como se desenvolveu uma situagio entre as pessoas na qual o principio revolucio-
nario gradualmente ganhou ascendéncia. Como este principio gerou a doutrina da
Revolugio como seu organismo natural. E como a batalha desta doutrina, negando
a esséncia historica e imutdvel das coisas - como se a histéria fosse desconhecida -
terminou provando ser, o germe da hist6ria, a mola mestra do curso revoluciondrio
dos eventos.

Estou bem ciente da dificuldade e da importéncia dessa parte da minha
tarefa. O que eu ofereco aqui s3o esbogos superficiais, ja que conto com sua
propria investigacao posterior. Basicamente, a linha de argumentagio que ado-

tarei pode ser resumida nos seguintes quatro pontos:

1. A corrupgio do direito constitucional foi propicia ao surgimento do
principio da Revolugao.

2. A Reforma nao pode de forma alguma ser considerada uma causa da
Revolugao.

3. Adoutrina da Revolugao é a manifestacao de incredulidade de forma
sistemdtica.

4. Os contornos basicos da histéria da Revolugao estao implicitos no

contraste de seu princz’pio com a natureza e o direito.

A corrupgao do direito constitucional é o que nos ocupard nessa palestra.
Veremos, primeiramente a substdncia da degeneragao republicana; em segundo
lugar, as suas causas; terceiro, a falsa nogdo de Estado; quarto, a generalidade desse
erro; quinto, a sua dupla diregio; e, finalmente, deduzir de tudo isso, a natureza
e o grau da influéncia que a corrupgao do Direito do Estado teve na preparagao
da Revolugao. Um tema de extrema importincia; tanto para uma visao geral

do todo, e, especialmente, para combater a falsa visio da natureza do Estado.

118



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

Visao que ainda hoje ¢ adotada. Visio que tem em seu bojo um dos pretextos
que visam a arbitrariedade e a violéncia revoluciondrias, constituindo-se em
um dos obstaculos mais poderosos no caminho para a liberdade e a justica.

a. A perversio do direito constitucional é um fato.

Estamos, creio eu, de acordo sobre a natureza das monarquias europeias
historicas: principados patrimoniais, com autocracia temperada e limitada,
mas real. Consequentemente, rejeitamos o costume de interpretar e descrever
essas monarquias como republicas poderosas sob o governo de um s6 homem.
Esses erros histdricos, no entanto, estavam relacionados a erros na ciéncia es-
peculativa. Havia uma teoria do direito constitucional segundo a qual todo es-
tado era uma res publica, até mesmo uma monarquia. Gradualmente, portanto,
apenas a republica passou a ser considerada a situagao normal e legal.

b. O que causou essa transformagao bizarra?

Devemos lembrar que o surgimento do aprendizado na Idade Média foi
um renascimento da vida na Antiguidade. A barbarie germanica foi for¢ada a
dar lugar a cultura romana, e as institui¢des e costumes romanos tornaram-se
ingredientes importantes no desenvolvimento europeu. Os estudiosos viviam
na Antiguidade e mergulhavam em suas ideias - em sua histdria, linguagem, direi-
to e politica. E, como a Antiguidade constantemente apontava para a republica,
sua consequéncia natural era a percep¢ao de que jamais existiu monarquia.

Sua histéria. Os homens de bom grado desviaram os olhos dos tempos
sombrios e confusos que acompanharam a queda do Império Romano, para
contemplar assuntos mais significativos ou pelo menos mais elegantes em uma
época anterior. Eles puseram de lado os recitais enfadonhos de analistas igno-
rantes e supersticiosos, para se deliciar com os historiadores da Grécia e de
Roma. Esses tltimos fizeram mengao a reinos poderosos e prosperos, mas seu
principal tema, muito admirado e invejado, consistia nas historias de reptbli-

cas: de Tiro, senhora do mar; de Esparta, onde cada cidaddo era um soldado e

119



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

cada soldado um heréi; de Cartago, que, por meio de comércio e autoridade,
tornara as regioes mais remotas sujeitas a tributos; de Atenas, onde a gloria
militar foi real¢ada e laureada pela arte magnifica; de Roma, cujas armas bri-
lhantes destruiram toda uma série de estados poderosos e colocaram meio
mundo em cadeias. No entanto, os defeitos mal foram pensados. Os homens se
esqueceram que essas histdrias continham verdade, mas também ostentacao, e
que nessas famosas comunidades muitos homens eram cidadaos e muitos mais
eram escravos, enquanto a liberdade politica era rara e a anarquia ou tirania,
frequentes. A prosperidade, o bem-estar e a gléria das republicas tornaram-se
objeto de contemplagao unilateral; as republicas surgiram como estados-mo-
delo que prometiam a perfei¢ao da humanidade.

A linguagem. O latim era a lingua exclusiva e universal. Até mais do que,
posteriormente, o francés. Assim, o latim era a linguagem do aprendizado e da
cultura, da diplomacia e da correspondéncia; o veiculo para o estado e a igreja,
para tudo que nao fosse vulgar ou banal. Para as nagoes germanicas, que desco-
nheciam seus proprios tesouros, o latim era uma ferramenta indispensével. O
tratamento do direito constitucional e internacional também sempre foi em la-
tim - circunstancia nao insignificante, pois a cor de uma expressao estd intima-
mente relacionada a formagao do pensamento. Assim, a medida que os termos
latinos foram assumidos, particularmente no direito constitucional, também
foram as ideias de que sao o veiculo. A lingua latina evoluiu sob a influéncia
republicana. Consequentemente, para designar as varias formas politicas, havia
uma escassez de expressdes aplicaveis aos principados, mas uma abundéncia de
locugoes republicanas; e, aos poucos, de maneira nao intencional como regra,
toda a terminologia, por mais inadequada e estranha que fosse, foi introduzida
e naturalizada nos dominios europeus. Assim, o estado, que era uma monar-
quia, foi denominado respublica ou civitas, uma comunidade ou sociedade civil.

A populagao, que consistia em suditos, era chamada de liber populus, um povo

120



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

livre. Os estados, que foram convocados como vassalos ou proprietarios para
dar conselhos ou conceder dinheiro, enquanto permaneciam sujeitos ao rei -
os estados cuja propria composicao e consulta impediam a nogao de “povo”
no sentido republicano - receberam o nome comitia, assembléias populares.
Os dominios do principe eram chamados de patrimonium populi, o patriménio
nacional; seu dinheiro aerarium publicum, o tesouro ptblico; e as fungdes admi-
nistrativas que instituiu chamados de munera publica, oficios ptblicos. Como
diz Haller: “Essa corrupgao da linguagem era, e ainda ¢, uma fonte de erros in-
finitos”” Ideias equivocadas logo se ligaram a nomes equivocados, como resul-
tado, o significado etimoldgico gradualmente expulsou o significado histdrico.

A lei. A exceléncia das leis romanas, especialmente em seu respeito, tor-
nara as nagoes conquistadoras em alunos dispostos e gratos. Suas proprias
tradigdes e costumes eram amplamente subordinados a essas leis. Agora, o
direito privado e o publico eram quase inseparaveis para os romanos. Conse-
quentemente, o estudo de seu sistema legal fomentou nogoes republicanas.
Em Roma, devemos ainda observar, a ciéncia do direito atingiu seu apogeu
no periodo de degradagao do Estado sob o dominio imperial. Naturalmente,
0s juristas retratavam o imperador como a figura principal, sua vontade como
a diretriz, sua autoridade como o ponto focal do Estado. Essa visao foi trans-
ferida para os novos governantes na Europa, especialmente depois que, no
império franco, Carlos Magno assumiu o titulo imperial, como se a linha dos
imperadores romanos tivesse continuado nele e em seus descendentes. A mo-
narquia germanica crista passou a ser vista a luz da condi¢ao romana - em um
periodo de degradagdo. No entanto, essa condi¢ao degradada era de natureza
republicana. Pois, quer se considerasse Roma como abengoada com um chefe

supremo ou humilhada sob um tirano, a Roma imperial era simplesmente a

7S Haller, Restauration de la Science Politique, 1, 99.

121



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

continuagdo de uma comunidade sob governo mondrquico. No fundo, a au-
toridade do magistrado supremo no trono de César, suportavel ou nao, era a
de um despotismo republicano apoiado pela forca militar. Aplicado aos reinos
europeus, os monarcas aqui também podiam ser considerados magistrados su-
premos (ou tiranos) das comunidades. Portanto, um equivoco perigoso pelo
qual o principe, estava sendo elevado somente na aparéncia, mas de fato rebai-
xado a governo republicano, a magistrado. Esse equivoco fez sua autoridade
parecer irrestrita e, portanto, constantemente a ser expandida (ou usurpada e,
portanto, constantemente a sofrer oposigéo).

A ciéncia politica. Os proprios antigos nio confundiam principado e co-
munidade. Eles nio se referiam & monarquia como respublica, mas como reg-
num, principatus, dominatus [realeza, soberania, autocracia]. Eles fizeram uma
distingdo entre cidaddos (cives) e sujeitos (subditi). Sua ciéncia, entretanto,
preocupava-se apenas com republicas, porque estas eram encontradas entre
nagoes civilizadas como os gregos e romanos; monarquias eram notadas, mas
apenas, por assim dizer, para fins de registro, visto que eram o costume entre
os barbaros desprezados. Consequentemente, por exemplo, a principal obra
de Platao e Cicero no direito constitucional é intitulada A Repuiblica. Assim foi
com os antigos. Da mesma forma com aqueles que seguiram seus passos. Veja
o famoso Maquiavel, cuja influéncia foi extraordindria. Ele viveu em uma repu-
blica, foi imerso no espirito de Roma, encontrou sua escola de treinamento no
estudo de Tito Livio. Nao é seu Principe o tirano republicano da Antiguidade?
Alguém contestaria que seus escritos também contribuiram para a crescente
republicanizagao da ciéncia politica?

Ja podemos ver por que o impacto combinado da histdria antiga, lingua-
gem, direito e ciéncia politica levaria os estudiosos a um terreno estranho. No
entanto, também houve causas exteriores ao mundo da aprendizagem, como

resultado das quais o republicanismo entrou em voga. Desenvolvimentos entre

122



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

as proprias nagdes europeias reforcaram a inclinagdo para as ideias republica-
nas. Na Itilia, cuja ascensao durou pelo menos até o século 18, as cidades-esta-
dos independentes preservaram a realidade de reptblicas poderosas. Na Euro-
pa em geral, as cidades prosperas contavam com um governo local com todas
as caracteristicas de uma republica. Uma infinidade de guildas e corporagoes
cuidavam dos interesses de seus membros no espirito de uma comunidade. Os
monarcas, apanhados em apuros financeiros como resultado da guerra, extra-
vagincia ou infortunio, ajudaram eles préprios a minar o respeito pela autori-
dade soberana, revelando a sua dependéncia monetdria em repetidos apelos a
generosidade dos seus stditos. Todas essas circunstincias, combinadas com o
curioso curso da civilizagao greco-romana, ajudam a explicar como uma nogao
poderia conquistar o modo geral de pensar que era totalmente estranho as mo-
narquias europeias.

c. Prossigo para a forma normal e um breve compéndio da perversao do di-
reito constitucional: a falsa visdo do Estado.

Até certo ponto, é possivel descobrir de antemao que forma o erro assu-
mird. Os homens viviam em monarquias e sonhavam com republicas. Visto
que é uma necessidade basica da mente humana reconciliar a fantasia com a
realidade, havia apenas uma solugao: decidir que toda monarquia também é
uma republica em origem. Mas como conciliar essa afirmagao com a situagao
historica real? Como ter certeza da ilegalidade de todas essas monarquias reais?
E, em particular, como recomendar uma organizagao republicana nos casos em
que se julgou necessario ou desejavel manter a forma mondrquica? Somente
formulando a nogao universal em uma ideia que abarcaria todas as formas de
governo em sua tendéncia republicana; apenas encontrando com sucesso um
conceito tedrico, uma definicao do estado, que essencialmente tornaria até
mesmo monarquias em comunidades e funcionaria como uma pedra de toque

com a qual a legitimidade de cada estado historico poderia ser testada.

123



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

A esséncia historica entrou em colapso sob a influéncia de imaginagoes
especulativas e a contradigao da experiéncia foi silenciada. Foi assim que sur-
giu a falsa ideia de que o estado deve ser visto como uma associagdo. Entenda,
eu nao nego que um estado pode ser uma associagio; frequentemente era.
Mas o que deploro é que a distingao caracteristica entre Estados foi ignorada:
a unidade mondrquica foi confundida com a unido republicana; agregagdo foi
considerada associagdo; cada estado foi transformado em uma sociedade civil,
uma comunidade de cidadaos; a monarquia foi eliminada e os reinos da Euro-
pa foram entregues a discordia e a dissolugao.

Na verdade, um momento de consideragao deste equivoco com seus co-
roldrios revelara como ele da origem a uma teoria revoluciondria completa. Se
o rei é um autocrata dentro de uma republica, de onde vem sua autoridade? Por
delegacao. Por parte de quem? A maioria dos cidadaos. De que maneira? Por
convengao e contrato social. Para qué? Para cuidar do interesse publico. Em
que termos? Consulta e responsabilidade conjunta. Por quanto tempo? Até
que o favor seja perdido ou o mandato revogado. D4 para entender? Onde o
principio estd incluido, a série de inferéncias nao pode ser negada.

d. O erro foi universal

Com isto nao afirmo que todas as conclusoes foram imediatamente e em
todos os lugares concordadas. Pelo contririo, sei como a forga do raciocinio
ndo se revela repentinamente, mas gradualmente, lenta e seguramente, no de-
senvolvimento de todo o tecido da falsa hipdtese; mas me parece que s pre-
ciso lembré-lo da natureza e da multiplicidade das causas identificadas, para
convencé-lo de que o conceito de erro deveria ser geral.

Para os praticantes da ciéncia politica, o erro tornou-se axiomatico. Nenhu-
ma investigacao adicional foi necessaria. Como de costume, nao faltaram escri-
bas para exibir sua capacidade de argumentagio e demonstrar sua habilidade em

sistematizar o erro. Todos aceitaram um pacto social como condi¢do prévia do

124



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

Estado. Ideia de um pactum sociale, de um tratado de Estado, como condigao de
cada Estado, foi tao apontada e reconhecida como a verdade principal, como pri-
mum verum, que todos viram nela o ponto de partida da ciéncia, como pode ser
visto principalmente nos escritos politicos dos séculos 16 e 17. Pode ter havido
excegdes, como [Robert] Filmer em sua obra Patriarcha, mas em geral os estudio-
sos foram sugados para o redemoinho. Nao espere uma enumeragao cansativa
de nomes e titulos. Um exemplo deve bastar. Mas que exemplo! O de [Hugo]
Grotius. Por um longo tempo, e em muitos aspectos nao injustamente, a luz da
sabedoria politica de Grotius serviu como um farol para governantes e nagoes.
Mais uma razio para concluir que, onde ele errou, o erro deve ter sido universal.
Ele também caiu na falicia da natureza do Estado. Ele se mostrou claramente
irresistivel, e marcou o caminho para um nimero incontdvel de seguidores, em
sua obra-prima madura De Jure Belli ac Pacis, onde repetidamente vemos a falsa
nogao triunfar sobre melhores percep¢des que o autor aparentemente nio havia
esquecido inteiramente.

No Livro I, capitulo 3 desta famosa obra, encontramos passagens onde
ele relata com evidente aprovagao algumas nogdes muito precisas a respeito da
natureza das monarquias e sua origem histdrica na alienagao de terras e outras
propriedades. Ele menciona explicitamente os reinos patrimoniais em que o
soberano possui a coroa como uma heranga pessoal. Ele faz o importante co-
mentdrio de que, embora um soberano possa fazer promessas solenes em sua
ascensao, sua soberania nao sofre nenhuma alteracao. Ele repudia a opinido de
que o poder soberano sempre e sem exce¢do pertence ao povo, de forma que
ele tem o direito de coagir e punir os reis cada vez que abusam de sua autori-
dade, acrescentando: “Nao hd sabio e esclarecido que no veja quanto mal tal

ideia causou, e ainda pode causar, uma vez que as mentes estejam totalmente

125



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

persuadidas dela”’® Agora, quando perguntamos como esse mesmo homem
inteligente define o estado, lemos que ele também fala do estado como um
“perfeito corpo de pessoas livres que se uniram para o gozo pacifico de seus
direitos e para sua utilidade comum”™”’. Consequentemente, dessa perspectiva,
a monarquia é uma modificagdo da republica; todo estado é uma associagao,
uma unido de cidadaos livres tendo sua origem na convengio e seu critério e
fim no bem comum. Vocé gostaria de citagdes de outros autores depois disso,
ou estd convencido de que a verdade permaneceu oculta da maioria quando
até mesmo Grotius nao conseguiu percebé-la?

O erro era comum entre os eruditos, mas nio somente entre eles. Isto ja
era esperado; em primeiro lugar, porque o funcionamento das causas responsa-
veis pela degeneragio das concepgoes politicas nao se limitava de forma alguma
aos gabinetes de estudos; em segundo lugar, porque naquela época havia menos
separagao do que hoje entre teoria e pratica, de modo que a influéncia da cién-
cia foi detectada rapidamente na sociedade em geral. E, de fato, a falsa nogao de
estado foi encontrada em toda parte. Vocé encontra isso entre os filésofos: basta
abrir as paginas da obra Dois Tratados de Governo de Locke. Vocé o encontra entre
os historiadores; entre os poetas. Tornou-se endémico na literatura. Foi popu-
lar. Pertenceu aos lugares-comuns sobre os quais a retorica praticou sua arte de
descrigdo eloquente. As ligdes extraidas dela sao encontradas nos escritos dos
proprios clérigos que cercaram Luis XVI - nos proprios discursos dirigidos a ele
em ocasides solenes. Ou o rei nao foi lembrado da origem divina dos limites e
da extensdo de seus direitos, ou entao as admoestagoes sobre este assunto foram
misturadas com nogdes republicanas muito estranhas. Fénelon, por exemplo,

escreveu em seu Directions pour la conscience dun Roi que o povo “ndo lhe deve

76 Grotius, De Jure Belli ac Pacis, 1.3.8.3; 1.3.11.1; 1.3.16.1; L3.8.1.
77 Ibid, 1.1.14.2.

126



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

obediéncia, exceto em virtude do contrato e, se vocé o violar, nio mais merecerd
que o cumpra’”. E Masillon disse em um sermao: “Sim, senhor, foi a escolha da na-
¢ao que primeiro colocou o cetro nas mios de seus ancestrais [...] o reino depois
disso tornou-se a heranga de seus sucessores, mas originalmente eles o deviam ao
consentimento livre dos suditos””®

e. O erro funcionou em duas direcdes.

Quando o estado é considerado uma unido de cidadaos sob uma autori-
dade delegada, a atengao serd dada a uma de duas coisas: ou os direitos daque-
les que entraram na associagdo serao enfatizados, e entio sempre haverd quem
esteja preparado para subordinar o governante e chamd-lo a prestar contas em
sua qualidade de funciondrio do Estado; ou entdo o interesse do governante e a
conveniéncia de um governo estével e ordeiro serao enfatizados, e consequen-
temente a tendéncia serd fortalecer o brago da autoridade e suprimir qualquer
oposi¢ao problemadtica. Ambos os sentimentos concordam que a base do esta-
do é a delegacdo de autoridade. Eles discordam se a delegagao implica alienacio.
A hipétese de um contrato social deixa apenas duas vias: anarquia ou tirania,
dependendo da inclinagao pessoal, carater e circunstancias.

Dois publicitarios™ que representam essas duas dire¢des sao [ Thomas]
Hobbes e [Algernon] Sidney. Ingleses e contemporineos, eles viveram os
mesmos acontecimentos, mas foram guiados em dire¢des opostas a medida
que suas ideias se formavam. Hobbes ficou indignado com o espirito puritano
de liberdade, que nao hesitou em colocar as maos na pessoa sagrada do rei.
Sidney ficou indignado com a conduta vil dos monarcas que menosprezaram

os direitos da populagio e agiram de forma descontrolada com juramentos e

78 Citado em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, 1, 18.
79 Nao no sentido moderno de um profissional formado em publicidade, mas de pessoas
ilustres e eruditas que publicavam suas ideias por meio de livros. [N.T.]

127



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

promessas. Ambos desejavam argumentos e instrumentos politicos para con-
ter a arbitrariedade - Hobbes, a arbitrariedade das paixdes populares; Sidney, a
arbitrariedade da autoridade real.

Considere o sistema de Hobbes. Ele toma seu ponto de partida no estado
da natureza, quando os homens eram livres, mas miserédveis, por causa de con-
flitos mutuos. Para escapar da guerra de todos contra todos, eles celebraram
um contrato social, um pacto pelo qual se formou uma sociedade civil. Mas
eles agora s3o homens livres? Eles tém o direito de manter o Soberano que es-
colheram subordinado as cordas principais de suas paixoes inconstantes? Nao,
de fato, pois isso seria retornar a confusio anterior. Delegacao implicava aliena-
¢do, abdicagao irrevogavel. A autoridade coletiva deles passou de uma vez por
todas para as maos do governante.

E que tipo de autoridade foi delegada ao governante, de acordo com Hob-
bes? Nao o tipo que é limitado pelas liberdades dos suditos e pelos direitos dos
cidadaos, mas uma autoridade que tem livre e plena disposicao de tudo em seu
ambito. O estado é a associagdo de cidadaos; a vontade dessa associagao, torna-
da conhecida pelo veredicto da maioria, é a vontade geral; e uma vez que esse
livre arbitrio se resolveu no governo, doravante a vontade de todos ¢ a vontade
arbitraria do governo. O estado é um monstro devorador, um Leviatd, do qual
0 Soberano ¢ a alma e os suditos ou cidadaos sao os membros. A delegagao é
incondicional e inclusiva: bens e vida, vontade e faculdades mentais estao a
disposicao do magistrado supremo; resisténcia e dissidéncia sao criminosas. O
que o Soberano ordena é ipso facto justo e licito; seu bom prazer é o critério da
verdade e da justi¢a. Assim, Hobbes distorceu o contrato social e extraiu dele
um despotismo tal que merece ser rotulado como Nec plus ultra - mais longe do
que este nao se pode ir.

Agora vamos voltar para Algernon Sidney. Partindo da mesma premissa

bésica, ele chegou a conclusao oposta. Certamente, diz ele, o estado é formado

128



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

por convengdes e a soberania é uma criatura do povo. Mas delegagao de poder
nao ¢ abdicagdo. A associagao ¢ e continua sendo a verdadeira Soberana. Ela
retém o direito de regular, restringir, revogar, como bem entender, a autoridade
do oficial, agente, comissario, administrador ou servidor.

Se Hobbes destruiu os direitos do povo, Sidney destruiu os direitos do
magistrado. Hobbes trocou a autoridade real pela onipoténcia despética, mas
a liberdade de Sidney é uma farsa. Para conter o poder e a forga superiores,
ele nao afirma direitos e liberdades historicas, mas uma liberdade geral, que
poe em perigo os direitos nio apenas do soberano, mas de todos, por causa
daqueles que conseguem tomar as rédeas do governo e afirmar-se como repre-
sentantes da vontade geral.

Assim, ambas as vias levam a tirania, seja ela exercida por monarcas ou
por facgdes. Essas doutrinas perversas e absurdas eram, nio somente possiveis
mas, inevitiveis uma vez que a falsa defini¢ao do Estado havia se tornado aceita
em geral. Nossos dois autores nada mais fizeram do que trazer a luz, com me-
diocre habilidade, mas precisao logica, a dupla série de silogismos implicitos
na defini¢do perniciosa, seguindo a dupla interpretagao de que é capaz.

A mesma luta necessariamente dividiu todo o campo da teoria politica.
Nem todos os tedricos, no entanto, foram igualmente consistentes. Alguns he-
sitaram e, temerosos de ambos os extremos, tentaram se salvar em sistemas
em que compartilhavam a meio caminho as consequéncias cruéis de ambas as
escolas. [Samuel] Puffendorf, com base na hipétese de uma sociedade civil, se
opds a Hobbes em muitos aspectos, mas permitiu ao soberano, no interesse do
estado, dispor da propriedade e da vida de todos. E [ Justus] Boehmer, embora
levantasse duvidas sobre o contrato social, permitiu ao soberano, a pretexto do
bem-estar do Estado, expandir a sua autoridade pessoal para acompanhar as
chamadas necessidades do Estado. Outros publicitirios eram menos timidos

e, defendendo o poder do principe ou do povo, formavam os dois campos dos

129



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

maquiavélicos e dos que lutavam contra a monarquia.*® Considero desnecessério
sobrecarrega-lo com uma série de nomes. Mas, espero que agora dé para enten-
der o que estava querendo demonstrar quando exemplifiquei sobre de Groot,
Grotius e sobre a universalidade da fonte do erro (ou seja a incompreensio da
natureza do Estado). Todos esses escritores construiram sobre a mesma base.
Todos procuraram, na luta entre si, o seu proprio ponto de apoio no erro que
respeitaram e que lhes era comum, para que este desfortunado-mal-entendi-
do ganhasse de forma indiscutivel, pela prépria multiplicidade e gravidade
das disputas. Da mesma forma com a qual uma vara, batida de ambos os lados
pelo golpe do martelo, é cravada mais fundo e com mais firmeza no solo. As-
sim, tanto o curso como a origem da ciéncia, a influéncia da Antiguidade, bem
como o curso dos acontecimentos, também o fizeram em tempos posteriores.
Portanto, tudo trabalhou de forma conjunta para dotar o conceito de Estado,
como sociedade de homens livres, para transmitir um poder que ainda hoje se
manifesta na ciéncia e na prética.

f. Que influéncia, enfim, teve a perversio do direito constitucional no ad-
vento da Revolu¢ao?

Mais uma vez, devemos ter em mente a distingao entre as revolugdes an-
teriores e a Revolugdo. A influéncia nas revolugoes foi grande e incalculavel. A
perversao do direito constitucional nao poderia deixar de ocasionar a perver-
sao da politica, das constitui¢oes e dos proprios Estados. Toda a histéria foi
distorcida, desorientando o curso de agao para o futuro. Acreditando-se fiéis
a tradigao historica, defendendo direitos historicos, os homens perseguiam

ilusdes. O desenvolvimento das monarquias europeias foi perturbado por um

80 Tradugio de “monarchomaques” (francés; machomai (gr) combater), rétulo usado pejorati-
vamente contra estudiosos huguenotes que lutavam contra a monarquia na Franga no final do
séc. XVI [Nota da tradutora].

130



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

elemento estranho; toda relagao politica foi distorcida pelo equivoco a respeito
do estado. Os monarcas se consideravam chefes de estado e frequentemente
agiam com maior arbitrariedade do que antes, quando eram governantes po-
derosos por seus proprios méritos. Os suditos se consideravam cidadaos de
uma sociedade civil e assumiam uma postura mais elevada porque viam o rei
simplesmente como o mais alto funciondrio do Estado.

As revolugoes dos séculos 16 e 17 tiveram esse cunho republicano em
quase todos os lugares. Para comegar com os Paises Baixos, serd que esse fato
nao era claramente discernivel aqui? Eu sei que as revolugdes muitas vezes fo-
ram muito politicas. Tenho protestado muitas vezes contra o desrespeito ou
subordinagao do principio religioso, mas, sem querer minimizar o papel da re-
ligiao, nao devemos fechar os olhos a presenca ativa na Revolta neerlandesa de
uma politica mais mundana. Ao longo de seu curso houve uma luta continua
entre o elemento mondrquico tradicional e 0 elemento republicano especulati-
vo. Essa luta se mesclou na resisténcia inicial contra o rei Filipe II; manifestou-
-se mais claramente nas reivindica¢oes dos Estados - nao apenas contra o rei,
mas também contra o arquiduque Matthias da Austria e o duque Francisco de
Anjou, e n3o menos contra o principe William de Orange. Continuou durante
os notaveis anos do governo do conde de Leicester; e pela forma como o cargo
de stadhouder* foi definido. A luta foi encerrada em favor do novo sistema.

Na Inglaterra, também, a religiao teve mais influéncia do que os historia-
dores costumam reconhecer. Ainda assim, misturada com a resisténcia zelosa
nascida do apego ao credo denominacional ou governo, a natureza da sobera-

nia foi mal compreendida, os direitos do povo foram exagerados e o governo

81 “Stadhouder” [‘politerono’] era o oficial encarregado de manter a paz nas primeiras provin-
cias holandesas/dos paises baixos/neerlandesas; mais tarde, o titulo foi usado para o chefe de
estado da prépria Reptiblica holandesa/dos paises baixos [Nota da tradutora]

31



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

terminou sendo concebido em termos de uma comunidade. Isso ficou espe-
cialmente evidente na Revolucao de 1640; em certa medida na de 1688. Isso
ficou evidente na maneira como, um século depois, do outro lado do oceano,
os descendentes daqueles que trouxeram as concepgdes republicanas para a
América do Norte efetuaram sua revolugao muitas vezes mal compreendida e
mal descrita.

Mas por que insistir no 6bvio? Se o efeito foi universal, a0 mesmo tempo
foi fatal. Simplesmente nao poderia haver concérdia ou harmonia no estado,
uma vez que o respeito pelos direitos um do outro se tornou impossivel: cada
lado, por sua vez, sistematicamente ultrapassou seus direitos, anulando assim
os direitos dos outros. Governo e povo aspiravam a submissao total e a supre-
macia irrestrita; a inquietago e a tensao constante tornavam as colisdes inevi-
taveis. A teoria ndo podia deixar de antagonizar rei e stdito, o sudito vendo no
rei um tirano em potencial e o rei vendo no sudito um rebelde em potencial.
Se a tradigdo e o costume ndo tivessem neutralizado por muito tempo a forca
crescente desta fonte de discordia publica, ter-se-ia testemunhado ainda mais
cedo o que foi predito, tendo em vista as ideias da Revolugao, na frase contun-
dente de Edmund Burke: “Os reis serao tiranos da politica quando os suditos
sao rebeldes por principio”*

Mas, serd que a Revolugio, era resultado da corrupgao do direito
constitucional?

Superficialmente nao tem duvida. Pois, como dizem, as teorias da Revo-
lugao sao idénticas as que acabamos de discutir: soberania popular, contrato
social, governo responsével e, assim que houver descontentamento popular,
um direito sagrado a revolta. Alguns irdo afirmar que a Revolugao continuou

e completou o que as revolugoes anteriores comegaram; universalizou e

82 Burke, Reflections; em Works, V, 152.

132



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

popularizou o que antes era propriedade académica do segmento esclarecido e
culto de algumas nagoes. A Revolugao, dirao estes, simplesmente concretizou
as ideias republicanas sob formas constitucionais, a0 mesmo tempo que elimi-
nou tudo o que costumava impedir que fossem implementadas por completo.

Duvido que esta afirmagao esteja correta.

Inquestionavelmente, essas teorias foram popularizadas. Mas como? Foi
a ciéncia que conseguiu isso? As conclusoes académicas de homens eruditos
tornaram-se, por sua propria forga, idénticas a opiniao popular? Ou as nagdes
entraram de outra forma em uma situagio em que a propria ciéncia, a0 ampliar
e agugar essas conclusdes, se tornou apenas mais uma manifestagao do modo
universal de pensar? Eu me inclino para a tltima suposigao. A ciéncia, a menos
que reflita o sentimento popular, nao alcanga popularidade facilmente. Se é
possivel dizer, em certo sentido, que a ciéncia molda a sociedade, é ainda mais
certo dizer que a propria ciéncia é modificada e moldada pela sociedade.

Minha duvida é confirmada quando comparo as teorias republicanas com
as revoluciondrias. Elas parecem semelhantes com certeza, mas nao sao idénticas.
Pois, conformidade nao ¢ igualdade. A menos que eu esteja enganado, encontra-
mos novamente no século 18 o que descobrimos no século anterior; mas desta
vez 0 vemos animado por outro principio muito mais pernicioso. Antes, tinha-
mos que lidar com um erro politico; agora estamos diante de um equivoco social.
Antes, o efeito poderia ser verificado, ou pelo menos mitigado, pela influéncia de
principios superiores; agora o equivoco é reconhecido como o principio mais
elevado, enquanto a religiao é eliminada e renunciada. Quando o sistema de um
Sidney ou Hobbes interferiu nos direitos e deveres da vida social e doméstica,
essa intromissao no funcionamento interno da sociedade foi vista como uma
anomalia repreensivel. O instinto e a consciéncia dos povos e principes recua-
ram. Mas o que era andmalo e anormal tornou-se, na Revolugio, legal e normal.

O instinto e a consciéncia foram cauterizados. A Revolugio social nao teve uma

133



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

base meramente politica; a Revolugdo popularizada foi baseada em mais do que
teorias cientificas. Jamais compreenderemos seu verdadeiro cariter se nio tiver-
mos sempre em mente que foi forjado por uma causa mais geral: por uma crise
mundial que foi a0 mesmo tempo uma crise na histdria da igreja crista, um perio-
do de decadéncia e apostasia, de guerra contra o Evangelho em todos os campos
de aprendizagem e prética.

Mais uma palavra antes de concluir esta palestra. Trata-se de uma obje-
¢ao que também pode ter ocorrido a vocé. Ao discutir as causas da perversao
do direito constitucional, ndo mantive um siléncio partidario sobre a Reforma
Protestante? Sou obrigado a aceitar essa objecao e discuti-la porque estd rela-
cionada a uma critica mais geral.

Homens cujas opinides eu valorizo® pensam que, em geral, dou pouca
importancia ao que eles chamam de principio democrdtico da Reforma de Genebra.
Eles veem nele o fundamento de um Liberalismo Cristao que estd em um polo
totalmente oposto ao do liberalismo que se originou na filosofia da incredulida-
de do século 18. Eles ndo param por ai, mas afirmam que, supostamente sob a
influéncia de Haller, eu confundo essas duas escolas e, assim, chego a um sistema
legitimista que pertence mais ao Faubourg St. Germain, do que a velha Holanda.

Nao espere de mim uma autodefesa elaborada; acho que toda esta série
de palestras fala contra qualquer acusagio desse tipo. Gostaria de me limitar a
esta questao pertinente: a politica democrética da Igreja de Genebra teve uma
influéncia republicana na politica?

O que significa esta politica democratica? Este principio da igreja democra-
tica? Refere-se ao sistema consistorial, introduzido, com modificagoes, onde o
calvinismo se tornou predominante. Desse “sistema republicano de consistdrios

ousinodos” Haller tirou muitas conclusdes sobre o efeito prejudicial da Reforma

83 Alusio, em particular, a H. J. Koenen; cf. Briefwisseling, II, 966; ver também pp. 640, 718.

134



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

sobre o direito constitucional® - o que deveria servir para mostrar que neste pon-
to pelo menos nao estou sob sua influéncia. Em resposta, eu poderia dizer que
em Genebra a organizagao eclesidstica nao era democratica, mas aristocrética, ou
melhor ainda, teocritica. Parece republicana apenas para aqueles que nao con-
seguem distinguir claramente entre uma igreja e uma sociedade. Protestantes,
incluindo calvinistas, no se libertaram da tirania papal para se curvarem as opi-
nides sempre mutdveis da maioria, mas sim para viver de acordo com as normas
da Biblia sob a autoridade daquele que, embora invisivel, mas presente na Palavra
e no Espirito, é o inico cabega e rei de sua igreja. Nao hd tempo para me estender
sobre isso agora, mas em qualquer caso, dificilmente posso atribuir uma influén-
cia muito grande ao surgimento de uma organizagao republicana de conselhos,
sessoes ou consistorios eclesidsticos, pela simples razao de que durante séculos,
como vimos, as pessoas encontraram a realidade do governo republicano em uma
ampla variedade de corporagdes. Tao numerosas eram as relagoes sociais que
refletiam o ideal republicano que os consistérios teriam sido apenas mais um
exemplo dele, sem significado especial.

Isso, entretanto, nao encerra o caso. As bases da acusagdo sao mais pro-
fundas. Embora possamos ter inocentado a politica eclesidstica calvinista,
a tendéncia do calvinismo como um todo permanece suspeita. O espirito
republicano da pequena Genebra espalhou-se por outros paises. Havia uma
tendéncia republicana entre os calvinistas, tanto na teoria politica quanto nos
disturbios que eclodiram por causa do conflito religioso. Estudiosos Calvinis-
tas como Hubert Languet e Francis Hotman escreveram livros em um espirito
republicano. Muitos tragos desse espirito podem ser apontados na historia dos
huguenotes franceses e dos puritanos ingleses. A questao é: isso deve ser atri-

buido ao calvinismo ou aos calvinistas, a confissao ou aos confessores?

84 Cf. Haller, Restauration de la Science politique, 1, 107.

135



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Os responsaveis sao os calvinistas. Nao em virtude dos ensinamentos que
adotaram, mas como resultado das circunstincias em que viviam. Eles viviam
em paises que ja eram republicanos, ou entio, estavam se tornando republica-
nos de maneira independente por influencia politica. Por causa de sua fé, eram
geralmente oprimidos; perseguigdes sangrentas frequentemente os levavam a
autodefesa; portanto, mais do que outros, estavam dispostos a considerar a re-
sisténcia como um meio legitimo de defender os direitos populares. E quanto
aos publicitrios calvinistas, eles eram, como seus colegas catolicos, filhos de
sua época; portanto, nem sempre foram livres dos preconceitos daquele pe-
riodo; ndo seria justo culpar suas crengas pelos erros que eles mantinham em
comum com os mais ferozes perseguidores dessas crengas. Digo erros, pois nio
podemos chamar de liberalismo cristao louvével, o que em outros considera-
mos como uma deploravel confusio de ideias a respeito dos fundamentos his-
toricos e da existéncia legal dos reinos europeus.

Nenhuma culpa recai sobre o Calvinismo. Onde a acusagdo ¢ dirigida ao
calvinismo, Calvino tem o direito de ser ouvido. Qual ¢ a opiniao de Calvino?
Como cidadao de Genebra, ele preferia a reptblica. Mas isso nao era, para ele,
motivo para aconselhar siditos a aspirar aos direitos dos cidaddos. Precisamos
apenas ler o que ele escreve em sua obra principal depois de discutir a com-
peténcia legal dos cidadaos livres: “Mas se aqueles a quem a vontade de Deus
designou para viver sob principes e serem seus siditos naturais, transferissem
essa competéncia para si mesmos, sendo tentados a se revoltar ou a mudar o
governo, o proprio pensamento seria nao apenas tolo e futil, mas também per-
verso e pernicioso”.* Precisamos apenas consultar a confissio de nossa igreja

calvinista, onde também se menciona reis e principes nomeados por Deus.*

85 Calvin, Institutas, IV, xx, 8.
86 Confissio Belga, Art. 36

136



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

Mas, por que se referir a confissoes e escritos? Calvino era um cristao fiel, in-
compardvel no apego cuidadoso as palavras das Sagradas Escrituras. Nao era
tipico de Calvino distorcer as Escrituras para encorajar uma distorgao republi-
cana da lei constitucional. Em tudo, a palavra de ordem do calvinismo era ser
fiel as Escrituras. Se desejamos louvar nossos antepassados calvinistas por sua
coragem e perseveranga e, com relagao a isso, temos o prazer de usar o termo
Liberalismo Cristdo, muito bem. Mas nao procuremos a fonte de sua exceléncia
em um equivoco histérico e politico. Essa fonte era sua piedade nao fingida, a
qual torna alguém que teme a Deus em alguém destemido (embora nio desres-
peitoso) quanto aos poderes terrestres. Eles possutam forga espiritual porque
foram bem nutridos com o alimento espiritual da Palavra de Deus, a qual torna
a pessoa forte tanto contra a baixeza como contra a arrogincia. Eles demons-
traram intrepidez em cadafalsos, campos de batalha e perante concilios porque
estavam armados com a espada do Espirito, com a Biblia, que torna alguém
capaz de nio temer o perigo, preferindo obedecer aos mandamentos de Deus
a atender as exigéncias de outros mortais, lembrando-se da promessa: “Sé fiel
até amorte, e eu te darei a coroa da vida”¥’

O calvinismo certamente nunca levou a qualquer tipo de republicanis-
mo. Néo preciso nem apelar para seus ensinamentos para provar isso. Talvez
eu j4 tenha concedido demais quando disse que as circunstincias as vezes se-
duziam os calvinistas, na pratica, a ter sentimentos que nao estavam de acor-
do com o respeito pelo magistrado civil. Em qualquer caso, alguns calvinistas
evidenciaram o oposto. Aqui, novamente, as apresentagoes padrao da historia
exigem revisao.

Os lideres dos calvinistas na Franca demonstraram maravilhosa paciéncia,

tolerancia, desejo de reconciliagio; evitaram a rebelido e limitaram sua resisténcia

87 Apocalipse 2.10

137



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

auma forma de autodefesa que se relacionava a uma confissao obediente da Pa-
lavra de Deus. Isso apareceu de maneira ainda mais not4vel em homens como [o
principe de] Coligny, que estava familiarizado com os principios republicanos
que lhes teria servido bem. Mas ha algo mais que é quase totalmente esqueci-
do. Sempre que os calvinistas eram forgados a pegar em armas, eles enfrentavam
a oposicao de outro partido, a quem chamavam de ultracalvinistas. Este grupo
condenava o desrespeito ao direito das autoridades civis e resistia a promogao
dos interesses temporais de uma maneira mundana, dando aqueles que pareciam
se guiar mais por consideragdes politicas do que pela simplicidade crista o nome
ambiguo de politiques. Se o tempo nao proibisse, eu ficaria feliz em mostrar a vo-
cés esse contraste de opiniao, aparente em conselho e conduta, nos escritos de
[Frangois de] La Noue e [Philippe du Plessis-] Mornay.

Essa era a situagdo na Franga. Assim foi em outros lugares, como por
exemplo nos Paises Baixos, onde, note-se, o calvinismo sobressaia. Ao longo
dos problemas, os calvinistas demonstraram moderagao, autocontrole e conci-
liagao para com o Rei, e os calvinistas estritos em particular mostraram grande
aversao a qualquer coisa que parecesse contradizer o mandamento: “Que toda
alma esteja sujeita aos poderes superiores”. Muitas vezes, Jodo de Nassau e [Pe-
dro] Dathenus nio se deixaram induzir a fazer o que era considerado bastante
apropriado por Guilherme de Orange ou Marnix [de Santo Aldegonde]. Ou
se 0 nome Dathenus lembra iconoclastas e motins em Ghent, e da intratabili-
dade calvinista em relagdo aos catélicos, ndo defendo tais excessos, mas foram
excessos que nasceram da convicgio de que a remogao das ofensas era exigida
das pessoas, bem como do magistrado civil pelo proprio Deus, de acordo com
o preceito de Sua Palavra. De forma semelhante, o tratamento de Maria Stuart
pelos protestantes escoceses estava relacionado com a crencga de que, em um
estado teocratico, assassinato e adultério, mesmo quando cometidos pelo prin-

cipe, tinham que ser punidos para que a lei divina fosse mantida. Repito, nao

138



A PERVERSAO DO DIREITO CONSTITUCIONAL

defendo esses excessos; tudo o que afirmo é que esse “zelo de Deus, mas sem
entendimento”™ - esse “teocratismo” sobrecarregado - nada tinha em comum
com a influéncia das ideias republicanas sobre o Estado.

Mas, alguém dird, o que dizer do Ato de Abjuragio de 1581, com suas
teorias sobre o principe feito para o povo, e assim por diante!? Nenhuma obje-
¢ao ¢é respondida mais facilmente do que essa. Quando este Ato, do qual data
a independéncia dos Paises Baixos Unidos, é apresentado como evidéncia da
“doutrina da soberania popular, que em certo sentido se origina do Calvinis-
mo”¥, esta qualificagao repousa na ignorancia dos verdadeiros fatos do caso. O
partido consciencioso, mesmo apds anos de sofrimento, olhou para este passo
decisivo com tristeza e apreensao, nao por medo do perigo, mas por escrapulos
de senso de dever. O feito foi obra daqueles que tinham o hébito de invocar a
ajuda de Deus a0 mesmo tempo em que se valiam de expedientes politicos,
algo que os ultracalvinistas nao chegariam a fazer. Tais pessoas deram destaque
as teorias neste importante documento, o Ato de Abjuragao, uma vez que o
tinico principio que poderia justificar a desercao aos olhos dos calvinistas estri-
tos (a impossibilidade de continuar a adorar a Deus de acordo com Sua Palavra
e Lei debaixo do dominio do Rei) havia sido posto de lado a fim de agradar aos
catolicos, que entdo ainda eram fortes no pais.-

Termino aqui. Nao devo me perder nos detalhes, nem antecipar o que per-
tence a proxima palestra. Terei que tentar defender a Reforma contra uma acu-
sagao mais geral, em uma escala mais ampla, a saber: nao apenas que contribuiu
para uma tendéncia republicana, mas que foi a causa da corrupgao revoluciona-
ria. Essa acusagdo deve ser refutada se quisermos alcangar o terreno elevado a

partir do qual a formagao da teoria da Revolugao pode ser vista na verdade.

88 Rm 10.2
89 Cf. De Gerlache, Histoire du Royaume des Pays-Bas, 1, 494.

139






&

PALESTRA VII

A REFORMA

Nos capitulos anteriores, esforcei-me para provar que a Revolugao nao pode
de forma alguma ser explicada unica ou principalmente como uma reagio
contra uma ordem anterior de coisas. Vimos que ela deve ter se originado na
mudanga de ideias, no surgimento de novas teorias. Considerei a teoria do
Direito do Estado; nele mostrei a corrupgao do tinico principio verdadeiro
e especialmente a formagdo do que vejo como um mal-entendido perigoso
ao mais alto grau; a saber, a apresentagdo como se o critério geral do Estado
residisse na associagdo de residentes. Acompanhei, em certa medida, o efeito
prejudicial dessa nogao de Estado na teoria e na pritica; e também indiquei
provisoriamente que tal republicanismo incondicional transmite as ideias revo-
luciondrias do século 18 o desenvolvimento de uma doutrina perniciosa. Mas
acrescentei que o desvio de maior alcance da ciéncia politica niao poderia
ter sido a origem de uma revolugdo que pode ser eminentemente chamada
de social; e fiz referéncia a incredulidade que se apoderou da Europa a qual,
apos banir a fé e a obediéncia a Deus, a conduziu a uma inversao das bases
dos direitos e deveres.

Agora, antes de tratar do surgimento e disseminagdo da incredulidade
como a causa da Revolugao, devo esclarecer, primeiro, uma outra questao:

Qual é a conexdo, se houver, entre a Revolugdo e a Reforma?

141



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Muitos tem dito quea Revolugio de nosso tempo tem sua causa e origem
na Reforma Protestante do século 16.

Essa tese tem sido defendida por conhecidos eruditos catélicos, como
Bonald, Maistre e Lamennais. Eles reconhecem que a Revolugao nao é uma
consequéncia de causas puramente materiais. Apontam como nos sua origem
como proveniente do desenvolvimento de ideias e sustentam que a teoria re-
voluciondria nao surgiu apenas da corrupgao do Direito do Estado. Também
argumentam que o combustivel politico foi transformado em um brilho re-
voluciondrio pela incredulidade. Como nés, procuram explicar a Revolugao
a partir da disseminagao da incredulidade por toda a Europa. Mas, quem eles
dizem que é o culpado por essa incredulidade? A Reforma. E por qué? Porque
rejeitou toda autoridade e em seu lugar empurrou a soberania da razao humana
para o primeiro plano.”® Por conseguinte, colocou em primeiro plano um prin-
cipio de incredulidade e rebelido.

Esta perspectiva também foi divulgada por um outro grupo diferente, a sa-
ber, os liberais, tanto catélicos, ligados a Roma por um vinculo externo, como
protestantes para os quais o poder e o valor da Reforma residem tinica e exclu-
sivamente no seu elemento de protesto. Ao contrdrio de nds, eles consideram a
Revolugao benéfica em seus efeitos e, por isso, gostariam de ver sua ideia central
desenvolvida e aplicada a cada vez mais dreas, desde que isso seja feito de manei-
ra ordenada. Pois, eles acreditam, agora que o espirito humano est4 totalmente
emancipado, ele tem o poder de superar qualquer obstdculo no caminho para a
verdade e a liberdade. E quando essa emancipagao comegou? Nos dias abengoa-

dos da Reforma, quando a liberdade de investigacao foi considerada o primeiro

90 Cf. Lamennais, Essai sur l'indifférence, chaps. i, vi.

142



A REFORMA

e principal artigo de fé.”' Uma escola de teologia em nosso pais hoje — que esta
se tornando bastante popular, talvez também porque seja bastante superficial®
- nao hesita em retratar a liberdade ilimitada de investigagao como o lema prin-
cipal da Reforma e também como o modelo para a nossa época.

Ao ligar assim a Revolugao a Reforma, ambas as partes — catdlicos e pro-
testantes liberais - assumem que a Reforma se baseou na rejei¢ao da autorida-
de e na liberdade de investigacao. Se isso fosse verdade, seria inegavel que a
Revolugao pode tragar seu pedigree até a Reforma e este ditado seria aplica-
vel: ‘Qualquer sistema religioso baseado na exclusao de autoridade contém o
atefsmo e a crianga, mais cedo ou mais tarde. A anarquia politica é apenas um
lado da anarquia religiosa.”” Neste caso eu nao veria como defender a Reforma,
pois, haveria uma semelhanga e afinidade inconfundiveis, entre o principio sobre
o qual Lutero fundamentou sua crenga, a doutrina que Rousseau pregou e o
qual Robespierre pos em pratica. Mas a suposicao, realmente, é verdadeira?

O que era dificil contestar no passado pela multiplicidade de preconcei-
tos que predominavam a histéria, hoje nao é mais assim. Pois, tanto a publica-
¢ao de documentos histéricos como o renascimento da fé evangélica em nosso
tempo langaram tamanha luz sobre a Reforma que nio é mais possivel se enga-
nar sobre seu carater fundamental. Portanto, nao posso deixar de refutar essa
atual representagio errénea da Reforma, que a torna em uma maldi¢io em vez
de uma béncio da cristandade e que, além disso, contradiz o préprio dmago

dessas palestras.

91 Cf. Cousin, Histoire de la Philosophie du 18e siécle, 1, 61; Guizot, Civilisation en Europe, Legon
12. “Todo sistema religioso baseado na exclusio da autoridade contém ateismo dentro dele e,
mais cedo ou mais tarde, d4 origem a ele. A anarquia politica é apenas um dos lados da anarquia
religiosa.

92 [22ed.] A chamada Escola de Groningen.

93 De La Mennais. I. 59.

143



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Agora gostaria que me seguissem com bastante aten¢ao enquanto tento
mostrar o principio da Reforma, a doutrina que dela emanou, e o efeito prove-
niente desta doutrina. Portanto, abordaremos aqui estes trés pontos: a. o prin-
cipio da Reforma, b. sua doutrina, e c. seu impacto.

a. O principio da Reforma - sua premissa basica ou ponto de partida: era
liberdade? Certamente nao. A Reforma pregou a liberdade, mas como o Evan-
gelho: uma liberdade que se baseia na submissio. A liberdade é a consequén-
cia, o principio ¢ a submissao. Submissao a Palavra e Lei de Deus. Submissao,
por amor a ele e também aos homens. Submissao a toda verdade extraida da
Palavra de Deus, a toda autoridade derivada da autoridade Divina. Liberdade
para cumprir seu dever. Liberdade do capricho dos homens, para se submeter
a vontade de Deus.

A Reforma quer ser livre da Tradigao sempre que esta contradiz a Biblia,
livre do preceito humano sempre que entrar em conflito com os mandamentos
divinos. Deseja um exame fervoroso das Escrituras, quer examinar em oragao a
Palavra de Deus, ndo para que a revelagao ceda a razao, mas para que as mentes
presuncosas dos homens se curvem a luz superior da Revelagao. Ao colocar a
Biblia nas maos de cada homem, a Reforma nao coloca sua confianca na sa-
bedoria particular do homem e na visao individual para filtrar o significado
correto das Escrituras, mas coloca sua confianga na promessa do Espirito Santo
para capacitar os homens a receber “as coisas do Espirito”**

A Reforma exige liberdade, nao para impor a lei a reis e magistrados, ou
para obter privilégios politicos para si, ou para usar a liberdade como um man-
to de maldade, mas liberdade para ser servos de Deus, para adora-lo e para
confessi-lo como Senhor. Nio a liberdade de expressar e propagar todos os an-

seios em todos os paises sob o sol, mas a liberdade de guardar os mandamentos

94 1Co 2.14

(44



A REFORMA

de Cristo em todas as terras cujo governo se denomina cristao, ou se impedi-
do de cumprir esse dever, a liberdade de seguir os ditames de sua consciéncia
buscando refagio em outro pais. O cristao sabe: “Se, pois, o Filho vos libertar,
verdadeiramente sereis livres”” O crente sabe que Cristo o liberta da maldigao
da lei, do dominio do pecado, da perdigao. No entanto, no que diz respeito
a liberdade com respeito aos poderes terrestres, o crente também conhece a
liberdade de servir, a liberdade de ser em cada posi¢ao um servo de Deus e, em
Seu servigo, um servo e um sudito também dos homens.

A essencialidade deste principio de fé e obediéncia é duvidosa? E ambi-
gua a sua expressao nos escritos dos reformadores ou nas confissdes das igrejas
evangélicas? Estes ultimos sdo, pelo menos, unénimes. Este principio de fé e
obediéncia encontramos inequivocamente expresso nos escritos dos Reforma-
dores e nas confissoes das igrejas evangélicas.” Nao é um teste da Palavra de
Deus contra a razao humana declarar que nenhuma escritura humana é igual as
Escrituras Divinas, porque “todos os homens sao mentirosos e mais vaidosos
do que a propria vaidade””” Nio é uma exortacao ao deboche ao declarar que
‘todos, quem quer que seja, sao culpados de se submeterem as autoridades e de
as obedecerem em todas as coisas que nio sio contrarias a Palavra de Deus.*®

b. Mas talvez a doutrina da Reforma, o ensino extraido da Biblia, tenha a
tendéncia de tornar os homens revoluciondrios?

Tenho certeza de que ndo preciso desperdigar palavras para atestar o con-
trério. E ndo estou pensando agora em uma série de passagens biblicas que

exortam especificamente as pessoas a crer na Palavra de Deus e a se submeter a

95 Jo 8.36

96 Cf. Confissdo Belga, artigos 7 and 36.

97 Belijdenis der Ned. Geref. Kerk, Art. 7.
98 LL Art. 16.

145



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

todas as ordenancas do homem por amor do Senhor.” Tenho em mente todo
o contetido do Evangelho, todo o espirito da instrugao biblica. Uma doutrina
que aponta para a depravagao total do homem é pouco adequada para promo-
ver a exaltagdo propria. Uma doutrina que fixa os olhos dos homens no exem-
plo daquele que veio para ministrar e dar a Sua vida em resgate por muitos
nao é incentivo para disputar a independéncia e o dominio. Uma doutrina que
recomenda o amor humilde como marca da vida crista nao propaga dissolugao.
Uma doutrina que coloca nossa cidadania no céu nao é um incentivo para uma
busca frenética por bens e felicidade completos aqui embaixo. Uma doutrina
que coloca a nossa cidadania nos céus e nos leva a buscar a cidadania futura
permanente, fora da terra do exilio, no nos levard a perseguir uma perfeigao
de propriedade e prazer com aquele entusiasmo mundano que normalmente
caracteriza as tentativas revoluciondrias, o que, segundo ela, esta fora do nosso
alcance aqui em baixo. Todo o contetdo dos ensinamentos da Biblia gera re-
pugnancia a qualquer coisa que se assemelhe a incredulidade e desobediéncia.
O sangue dos mértires da Reforma fluiu exatamente pelo direito de professar e
praticar os ensinamentos da Palavra de Deus.

c. Agora, para o impacto que esse principio e essa doutrina tiveram.

Digo com confianga que, o que o Apdstolo disse aos Colossenses a res-
peito da palavra da verdade, nomeadamente o Evangelho,'” era aplicdvel aos
tempos da Reforma.

A histéria da Reforma fornece uma abundéncia de provas. Mas, a fim de
conhecer e apreciar estas provas, um pouco minuciosas, é necessrio o estudo

da historia. Se nestes dias, através do progresso da ciéncia e da popularizagio

99 [P.Ex., 1Pe2.13].
100 “Esse evangelho estd produzindo fruto e crescendo em todo 0 mundo, assim como acontece
entre vocés, desde o dia em que ouviram e entenderam a graga de Deus na verdade” Cl 1.6

146



A REFORMA

dos seus resultados, nos foram concedidos grandes privilégios, isto nao ocor-
reu sem o enfrentamento de perigos peculiares. Entre outras coisas, no devo
esquecer ou ocultar o fato de que a calunia de Roma neste momento, também
na Holanda, iguala e talvez ultrapasse a impudéncia de que foi culpada nos
tempos mais negros. Receio que a mentira mil vezes repetida cause frequen-
temente uma impressao nos protestantes bem-intencionados. De fato, nao
acreditam em tudo; hd muito do que sabem ser falso e absurdo; mas ainda ha
algumas coisas de que se tem duavidas. Do lado dos protestantes, dizem, nem
tudo tem sido igualmente excelente; e, sem querer entrar mais na aplicagao real
da questao, entregamo-nos a uma espécie de generosidade mal concebida que,
sem pretender, inclina a escala para o lado do adversério e do errado. Quero
completa imparcialidade. Muitos sabem que fui severamente e, posso dizer,
imerecidamente culpado pela condescendéncia dos crimes dos catélicos ro-
manos durante a Reforma. Sou, como qualquer pessoa, a favor do ‘audiatur et
altera pars’; na condigao de que a outra parte seja efetivamente ouvida e, apds
cuidadosa consideragao, que o veredicto seja proferido; na condicao de que o
juiz, também no campo da histéria, atue como convém a um juiz conhecedor e
justo. Isto é precisamente o que muitas vezes estd em falta.

Desejo observar, portanto, perfeita imparcialidade e ouvir também o outro
lado. Em nossos dias em que o conhecimento se tornou popular, no entanto, a
compreensao de que ambos os lados erraram e exageraram, em vez de motivar as
pessoas a insistirem em uma investigagao completa, as induz a se contentar com
meio conhecimento. Como resultado, muita ignorancia, bem como caltnia e fal-
sidade, ainda persiste com respeito a Reforma. Mesmo assim, acredito que, estu-
dos recentes sobre o assunto sio capazes de convencer de que a Reforma tem fre-
quentemente sido levada em pouca consideragao, até mesmo pelos protestantes.

Nao se ouve, ou ouve-se rapidamente, sem levar em conta seus proprios

principios, sem o tesouro do proprio conhecimento; por sua vez, cada um é

147



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

dominado pela impressao passageira; julga-se o narrado e cada vez ¢ o ultimo
orador que tem a razio. As pessoas se esquecem que o pao do conhecimento
se ganha com o suor do rosto; gosta-se de estudar de forma prazerosa e con-
fortdvel, no entanto, sem tirar tempo para se aprofundar no assunto, como um
fazendeiro, que faria qualquer coisa com prazer, exceto arar e cavar. Em nosso
tempo, o pensamento de que ambos os lados erraram € razao para nio nos
esforcarmos pela exaustividade da investigagao, mas para nos resignarmos
impensadamente a meio conhecimento, com uma audigdo que se assemelha
a0 Nao ouvir.

Assim é, penso eu, com a multidao de caltnias, também com o julgamen-
to dos tempos da Reforma. Examinem o que a investigagao posterior trouxe a
luz a este respeito; comparem-no, nio com a acusagao dos catolicos romanos,
mas com as opinides que sao atuais entre nos; e reconhecerao que muitas vezes
os protestantes, por ignoréancia dos fatos, nao sobrestimaram, mas subestima-
ram a exceléncia da Reforma, tanto nas personagens dos Reformadores como
no decurso dos acontecimentos.

Considere o cardter dos Reformadores. Muito pouca aten¢do tem sido
dada a submissao, paciéncia e passividade desses homens cristaos. A maioria
deles foi transformada em imponentes heréis militares. No entanto, exceto
onde foram chamados para portar armas, como no caso de Zuinglio, eles foram
apenas herois da fé. Eles lutaram com a espada do Espirito. O sangue do martir
que eles derramaram era deles. Sua coragem foi acompanhada de mansidao e
humildade, a sua fé acompanhada de uma devogao consciente ao dever.

Aimagem deles foi deturpada de todas as formas. Considere Lutero. Até
mesmo os protestantes tendem a imagind-lo como autossuficiente, agressivo,
teimoso, imprudente. Mas nunca podemos ignorar sua fé humilde e confian-
¢a simples, juntamente com a turbuléncia interna do seu coragao, diante da

qual ele foi animado e fortalecido apenas pelo pensamento: “Nao posso fazer

148



A REFORMA

de outra forma, que Deus me ajude”. Ele pode ter desafiado os principes, mas
estava preparado para se submeter incondicionalmente a eles sempre que a
obediéncia a Deus assim o prescrevesse ou permitisse. Por exemplo, quan-
do os principes alemaes, enfrentando uma invasao do Imperador, buscaram
o conselho de Lutero, ele aconselhou que nao deveriam tentar impedir seu
senhor supremo e que ele, Lutero, estava pronto para comparecer perante o
Imperador, e se necessério, sofrer por sua fé. Lutero ja nao hesita e aconselha
que o Imperador, mesmo onde ele usa a forga, deve ser deixado a fazer o que
ele pensa ser adequado ao que ele vai responder por sua vez perante Deus.
Lutero pode ter ido além das exigéncias das leis do Estado alemao e cristao,
mas pelo menos nao agiu num espirito de panico. Ele era circunspecto e, no
que diz respeito as suas proprias opinides, era timido em toda a sua atividade
de Reforma; e s6 avangou com passos firmes quando a Palavra de Deus era a
luz no seu caminho; e que nao havia nele nenhuma autoconfianca a no ser
enraizada na fé.

Eu ficaria encantado em relembrar detalhes semelhantes de outros re-
formadores. Porém, uma investigacao pessoal da parte do leitor garantiria uma
reabilitacao mais completa e duradoura da imagem destes. Recomendo a leitu-
ra da Histéria da Reforma de Merle dAubigné ou as obras académicas de Ranke;
leia A Vida de Calvino de Paul Henry e A Vida de Knox de Thomas McCrie; leia
as fontes primdrias, os escritos dos proprios reformadores.

No entanto, nao somente deturparam o cariter de algumas pessoas, tam-
bém avaliaram mal a natureza dos eventos relacionados & Reforma. Recorde-
mos que a historia recebe demasiadas vezes a impressao dos multiplos erros
da disposi¢ao humana natural e corrupta. Estamos inclinados a amar a honra
dos homens mais do que a honra de Deus; estamos mais impressionados com
o que é grande para os homens do que com o que é agradavel a Deus. Este

preconceito pode muito facilmente levar-nos a ignorar o cristianismo humilde

149



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

para manter os nossos olhos fixos apenas no que ¢ belo e colocar em nossos
atos um sentimento de liberdade que eles nao contém. Se tivéssemos posto de
lado as falsas pretensoes e frivolidades, a defesa das guerras que acompanha-
ram a Reforma teria sido menor.

Veja as guerras que acompanharam a Reforma. Que lado deve ser respon-
sabilizado por elas sendo a igreja de Roma? Aliada as forgas temporais, ela intro-
duziu medidas opressoras horriveis. Ao que os protestantes eram vistos desejo-
sos por reconciliagao, perdao e com o desejo de acrescentar a obediéncia a Deus
a obediéncia as autoridades por ele instituidas. Nem os protestantes na Franga e
nem na Holanda ofereceram qualquer resisténcia a persegui¢ao que durou qua-
se 40 anos, exceto no que diz respeito a oragao e a pregagio do Evangelho, até
que, depois destes quase quarenta anos de perseguicoes, principes de alta posi-
¢ao vieram em defesa deles, provando e sinalizando dessa forma que a mao do
Senhor, tendo provado e punido Seu povo, estava por fim sendo estendida para
sua libertagao.

Considere também a Revolta dos Camponeses, aquele terrivel episé-
dio que langou uma sombra sobre o alvorecer da Reforma, devastando uma
parte considerdvel da Alemanha poucos anos apds Lutero ter comegado seu
trabalho. Nessa revolta, os homens usaram mal a Reforma ou a levaram ao ex-
cesso: pois, o principio da Reforma, como vimos, é o oposto da insurrei¢ao
e da anarquia. Ao que parece, a chama da revolta, ji estava ardendo entre os
camponeses por um tempo consideravel antes da Reforma; a nova pregagao
do Evangelho nao teve qualquer relagio com o movimento que terminou em
faria. Além disso, embora até mestres cristaos tivessem sido seduzidos pelas
ilusdes politicas, Lutero permaneceu fiel a0 Evangelho ao repreender os loucos
desesperados. Foi a Reforma, mais do que a intervengao armada dos nobres e
principes, que reprimiu o levante. Pois a Reforma havia mais uma vez impres-

so no coragao dos homens o principio biblico, “que toda alma seja sujeita as

150



A REFORMA

poténcias superiores”. Ranke conclui que foi no préprio movimento da Refor-
ma que Thomas Miintzer e companhia encontraram o “elemento de oposi¢ao
mais forte e verdadeiro”'""

Mas por que continuar tal defesa? Nao precisamos e nio continuamos
a colocé-la na posi¢ao humilde que convém ao acusado antes que a sua ino-
céncia seja estabelecida. Nos, para quem o principio evangélico da Reforma
é conhecido; para quem, nestes dias privilegiados, a luz do conhecimento es-
clarecido varreu a bruma da caldnia ou do preconceito ou da ignorancia; nds,
que melhor do que os Reformadores podemos perceber a unidade da obra de
Deus e a abrangéncia da béngao de Deus; nds reconhecemos na Reforma o
renascimento da verdade crista. Portanto, o que podemos e devemos fazer ¢
apontar o lugar que a Reforma ocupa na histéria mundial. A Reforma foi um
reavivamento cristio verdadeiro por meio de um derramamento do Espirito
Santo, como ndo tinha sido visto desde os dias dos apdstolos. Portanto, a todos

os que suspeitam que a Reforma seja revoluciondria, eu respondo:

1. Foi a Reforma que estancou a onda de incredulidade revoluciondria
no século 16.
2. Somente através do enfraquecimento do espirito da Reforma é que a

incredulidade revolucionaria ganhou vantagem no século 18.

1. Na véspera da Reforma, a assim chamada cristandade viu muita su-
persticao, acompanhada, como sempre, pela descrenga. A Biblia e a Revelagao
eram quase desconhecidos. Estudiosos e letrados preferiram reminiscéncias
da mitologia grega as verdades cristas. O brilho da cerimonia nao conseguia

esconder o espirito de incredulidade, dtivida e negagao entre o clero corrupto.

101 Ranke, Deutsche Geschichte, 11, 212.

151



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Em tal época, o conselho da igreja catélica romana nem mesmo considerou
supérfluo proclamar a necessidade da crenca na imortalidade da alma.'”

Essa condigao estava fadada a afetar o direito constitucional. Em primei-
ro lugar, na propria Roma. Seus ensinamentos sobre o direito constitucional
nem sempre eram consistentes, mas convergiam em um ponto: o interesse e a
supremacia da Sé Papal. A doutrina das duas espadas foi interpretada como sig-
nificando que a espada espiritual deveria ser usada pela igreja e a espada tem-
poral por soldados e governantes em nome da igreja, a seu comando e com sua
permissao. Nesta teoria Roma permanece fiel a si mesma; na aplicagao, ela pro-
cede de acordo com as circunstincias, pronta a apoiar a tirania dos principes
ou a pdr em movimento o espirito de rebelido do povo. Essa teoria continha o
proprio germe da incredulidade. Primeiro, mudou a soberania de Deus para a
soberania do papa, transformando o vigirio em rebelde e a adoragio a Deus em
adoragao de um idolo. Além disso, o fato de a igreja e o estado juntos coagirem
e reprimirem a consciéncia provocou uma reagao a religiao e a autoridade que
estava fadada a levar s situagdes mais terriveis.

Essa reagao era vista claramente na teoria politica. Seu ponto de apoio
sempre esteve na vontade de Deus. Quando este ponto foi removido, ficou
desorganizado. O verdadeiro direito divino foi substituido por uma carica-
tura. A autoridade divina serve como titulo e cédigo tanto para o governo
espiritual quanto para o civil; quando isso desaparece, desaparece também a
estabilidade do trono e a seguranga das liberdades populares. Os direitos re-
ciprocos tornam-se incertos quando os preceitos biblicos sao ignorados. Isso

também explica por que os homens comegaram a buscar certezas além dos

102 [Referéncia ao decreto do V Concilio de Latrio (1513) contra a revivificagio da doutri-
na aristotélica-averroista de que, filosoficamente falando, existe apenas um nous ou intelecto
imortal do qual todos os humanos compartilham e no qual sio reabsorvidos na morte. ]

152



A REFORMA

principios da lei contidos na Palavra de Deus e porque as teorias da liberdade
republicana e da supremacia despética ganharam terreno rapidamente.

A confusao na teoria leva ao caos na prética. O efeito pratico da increduli-
dade no final da Idade Média foi maior e mais difundido do que geralmente se
supde. Alguns paises gozavam de uma aparéncia de ordem, mas ela foi estabe-
lecida e mantida pela forca arbitrdria. Luis XI reprimiu cruelmente os vassalos
franceses. Henrique VII da Inglaterra abriu caminho para o governo arbitrario
de seus sucessores. Na Espanha e nos Paises Baixos, a resposta de Carlos V a
ilegalidade foi o desprezo por todas as liberdades locais. A anarquia prevaleceu
nas terras alemas; O imperador dificilmente era obedecido particularmente
pouco antes da Reforma, havia uma terrivel fermentagdo entre os cidadaos,
os nobres e os camponeses. Em toda a Europa, nao havia respeito, amor e leal-
dade aos magistrados, havia incerteza nas relagdes por todo o lado, impulsos
descontrolados, caga excessiva a liberdade, agitagio, se nio mesmo rebelido
contra a autoridade. Os Estados eram abalados por turbuléncias, seno por in-
surreigdes. O tradicional tornou-se objeto de desprezo e o anseio por grandes
mudancas tornou-se universal. As institui¢des foram consideradas obsoletas,
desgastadas e perniciosas; ruinas que precisavam ser limpas rapidamente. A
solidez dos principios que tinham originalmente animado essas formas foi mal
compreendida. Na desordem geral dos atos e dos conceitos foram detectados
os sinais de uma dissolucao iminente. Tal havia se tornado o estado da cris-
tandade sob as doutrinas religiosas e politicas do papado, que claramente nao
tinham seguranga nem remédio contra a afli¢ao. Nao que culpemos Roma sozi-
nha por este infeliz estado de coisas; mas isto pelo menos mostra que nao havia
nem prote¢ao nem remédio contra esta insanidade. E as terriveis explosoes que
ja tinham afligido alguns paises podem servir como prova para onde, mesmo
naqueles dias, o desenvolvimento de ideias andrquicas teria sido conduzido, se

ndo fosse a intervengao de circunstincias excepcionais.

153



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

E quais foram essas circunstincias extraordindrias? Podemos descrevé-
-las com uma s6 palavra: a Reforma. Esta, em meio a incredulidade e insurrei-
¢ao, langou o principio da fé e da obediéncia, do qual brotam a salvagao e a
ordem, pela uniao da liberdade e da submissao. Sofreu um longo periodo de
perseguicdes, um século de guerras religiosas e dias maus devido a manifesta-
¢do em seu proprio seio de doutrinas grotescas e agdes monstruosas. No en-
tanto, se olharmos para trds, para aquela época, percebemos a operagao salutar
e calmante do Evangelho, permitindo a sociedade progredir inequivocamente
em dire¢ao a uma ordem melhor. Assim, por volta de 1648, a Europa atingiu
niveis sem precedentes de prosperidade, ordem e civilizagao. Esse foi o efeito
e a béngao da Reforma.

Gragas a influéncia da Reforma, uma constituicio como a da Gra-Bre-
tanha foi capaz de se desenvolver e na Holanda, o jugo da aristocracia, tem-
perado pela moralidade crista, tornou-se suportavel. O principio fundamental
de submissdo a Deus, principio no qual repousa a Reforma, tanto reforgou a
autoridade dos governos que se encontrava vacilante, quanto protegeu as liber-
dades dos suditos com o escudo da santidade de todos os direitos adquiridos
e a verdadeira relagdo entre o Estado e a igreja, impedindo assim o avango das
teorias republicanas com seu fermento revolucionario.'”

De modo mais geral, sob ainfluéncia da Reforma a sociedade experimen-
tou um renascimento moral em piedade, moralidade e refinamento cultural.

Sei que muitos acreditam que isto se deve em grande parte a cooperagao de

103 [22ed.] Stahl escreve: “Como principio politico, o protestantismo tem duas grandes conse-
quéncias: o direito divino independente dos reis e os direitos politicos superiores dos povos”
(Der Protestantismus als politisches Prinzip, pp. 11ss). Em oposicdo ao ultramontanismo, a doutri-
na cristd protestante ensina o direito divino do governo civil, um governo pela graca de Deus,
um estado que goza de independéncia em relagao 4 igreja como consequéncia de sua propria
submissdo direta a Deus.

154



A REFORMA

circunstincias favoraveis, a0 nascimento da impressao, a descoberta da Améri-
ca, ao renascimento da literatura; a muitas invengdes e acontecimentos, cuja si-
multaneidade, pouco antes do inicio da Reforma, é tao notdvel. Apreciar todos
estes beneficios de Deus é nosso dever. No entanto, estes ndo podem ser apre-
ciados sem se ter em mente a histéria como um todo. Citarei aqui alguns exem-
plos. No periodo de César Augusto, com a antiguidade em declinio, até mesmo
o esplendor efémero da ciéncia e das artes, e a expansao constante do territorio
romano, nao teriam impedido o progresso da degradagao da raga humana, sem
o nascimento da crianca em Belém. E, quinze séculos mais tarde, o declinio da
arte, da erudigao, da fama, e outros, também nao teria sido evitado, sem a res-
surrei¢ao da quase desaparecida verdade evangélica. Portanto, devemos olhar
para cima. E assim, ao observar, nos primeiros séculos da nossa era, como da
decadéncia romana e da desolagdo barbara surgiu uma ordem de coisas dife-
rente e melhor, reconheceremos neste milagre a maravilha do Evangelho e a
béncao evidente dAquele que disse: “Este é a alianca que farei com eles depois
daqueles dias: porei no seu coragao as minhas leis e sobre a sua mente as es-
creverei”!'® O mesmo aconteceu no final da Idade Média. £ uma interpretagio
errada da sequéncia dos acontecimentos se pensarmos que no século 16 houve
uma continuagao e uma ascensao em relagio aos tempos anteriores. Isto cor-
responderia a doutrina da perfectibilidade, que, para todas as eras da histdria,
tem procurado tao ansiosamente a origem da luz na auto-realizagao das trevas.
Contentar-nos-emos agora em contrastd-lo com o testemunho revelador de
fatos. A superstigao e a descrenga tinham degradado as instituigdes; ao renun-
ciarem a verdade, tinham destruido o proprio germe da vida. A continuagio
destes teria sido a queda dos Estados, a dissolugdo das sociedades, a crescente

decadéncia das nagoes e o triunfo das trevas. Mas o Senhor disse: Que haja luz,

104 Hb 10.16

155

.



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

e houve luz. O sol da justica brilhou e rompeu as nuvens; a Reforma espalhou
vida e calor por todas as partes da sociedade perecedora, e do triunfo da verda-
de logo se viram surgir todos aqueles privilégios e béngaos pelos quais a mais
recente Europa, embora com muitas imperfei¢oes, tem sido eminentemente
marcada. Resumindo, a cristandade, a beira da dissolugao e das trevas, ganhou
um novo sopro de vida. Do triunfo da verdade logo surgiram todos os privi-
légios e béngaos que - imperfeitamente, mas eminentemente - distinguiram o
inicio da Europa moderna. Mas por quanto tempo? até que a influéncia da Re-
forma, pelo desvanecimento do sentido evangélico, seja novamente destruida.

Resta-me mostrar como essa triste mudanga teve lugar e abriu caminho
para a incredulidade revoluciondria. Como é que isto aconteceu? De uma for-
ma muito natural.

2. Este impacto benéfico chegou ao fim quando o espirito evangélico co-
megou a declinar. O Evangelho, o sal da terra, foi deitado fora pelos catdlicos e
perdeu o sabor com os protestantes. A corrupgio geral que se seguiu pavimen-
tou o caminho para a incredulidade revoluciondria.

Considere a Franga, o pais onde a forga da Revolugao foi avassaladora.
Aqui, também, a Reforma teve uma influéncia positiva na igreja romana, tra-
zendo de volta pelo menos uma parte da verdade; despertando a vergonha e a
inveja ao ver a atividade cristd. Também na Franga, a igreja romana, por muito
perseguidora e repulsiva que seja, foi de certa forma reformada pela Reforma.
Pense nos esforgos reformatodrios de um Frangois de Sales. E quando as armas
foram depostas e a disputa transferida para o mundo do conhecimento, a igreja
romana foi protegida de uma apostasia maior, sendo confirmada na verdade

que ela ainda sustentava. Se nao fosse pelo Protestantismo, nao haveria Bossuet

156



A REFORMA

ou Fénelon. Infelizmente, preferiram as dragonnades'® em vez das discussoes e
os protestantes foram perseguidos através da fronteira ou entao silenciados.
Ainda assim, permaneceram os jansenistas, catdlicos leais que defenderam a
graga. Sua influéncia, no entanto, foi suprimida - um segundo triunfo sobre a
Reforma que debilitou a igreja francesa. Com o passar do tempo, os jesuitas
passaram a ser odiados; apenas a politica permaneceu como um topico legiti-
mo de debate publico; a moral continuou a declinar na auséncia de admoesta-
¢ao e exemplo, e 0 aprendizado se transformou em incredulidade, uma vez que
faltou um contrapeso piedoso. Apenas a forma externa de religiao sobreviveu,
apoiada, no entanto - de forma politicamente calculada - pela compulsao e per-
segui¢do. Uma igreja desse tipo mostrou-se impotente contra a crescente onda
de incredulidade.

Para poder manter a sua posigao, a igreja corrupta, ap6s a expulsio dos
protestantes, teve de se submeter a mais uma triste purificagio face a um prin-
cipio tao salutar. Onde se encontra o lema, Servitus Dei vera libertas, onde a per-
da do pecador é reconhecida pela suficiéncia da misericordia salvifica de Deus;
onde a sinceridade da fé se manifesta na entrega da vida, ai o inimigo deve, ou
curvar-se perante a verdade ou, como diz o Apdstolo, crucificar uma vez mais
o Senhor na perseguicao dos seus confessores. Fizeram este ultimo. E qual de-
veria ser a consequéncia? Poderia, aqui, mostrar a origem de muitos fenome-
nos influentes no desenvolvimento da semente da revolugio. Podemos falar do
ddio feroz contra os Jesuitas; do raciocinio sobre assuntos politicos, quando
o raciocinio sobre os assuntos religiosos da época nao era permitido; do vicio

crescente, quando ja no era contrariado por exortagao e exemplo; da aversao

105 [Nota da tradutora: as Dragonnades foram uma politica do governo francés instituida pelo
rei Luis XIV em 1681 para intimidar as familias huguenotes (protestantes) para que se conver-
tessem ao catolicismo].

157



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

ao clero, quando raramente havia exce¢ao a impudéncia ou a hipocrisia; da
tendéncia descrente da ciéncia, quando esta nao tinha oposicao evangélica te-
mente a Deus na bolsa de estudos de Port-Royal. A igreja romana estava rapi-
damente a aproximar-se da completa decadéncia; apenas a forma exterior da
religiao se mantinha, mas ainda era acompanhada de coergao persecutéria por
razoes politicas. Uma tal igreja ndo poderia ter o poder de impedir o aumento
da incredulidade.

Na Espanha, Itlia e na parte catdlica romana da Alemanha, os protes-
tantes também foram expulsos ou suprimidos. Exterminagao ou supressao dos
protestantes era o slogan, a influéncia do Protestantismo pouco ou insignifi-
cante. Na Inglaterra, uma tendéncia romanizante foi corresponsavel pela guer-
ra civil sob Carlos L. Essa tendéncia também foi fortemente patrocinada por
Carlos II. Finalmente, ela foi resistida pelo clero anglicano, porém menos por
zelo religioso do que por medo de perder o poder. Em solo tao venenoso surgiu
a péssima colheita de escritos deistas que tanto contribuiram para a propaga-
¢do da incredulidade.

Mas chega de catolicos. Nao devo esquecer que os protestantes também
tém uma grande responsabilidade e culpa. Uma acusagao contra os catdlicos
romanos nao é uma absolvigao dos protestantes. Aos protestantes foram con-
fiados os oraculos de Deus: como eles preservaram essa preciosa heranga? O
despertar durou pouco. A histdria dos protestantes, como a do povo de Deus
de outrora, como a de cada povo e de cada pecador, foi uma histéria de decli-
nio e degradagao, pois cai assim que deixa de ser erguido, sustentado e condu-
zido pelo Espirito de Deus. Assim, depois de meros quarenta anos, a Reforma
atingiu seu apogeu e a contrarreforma catélica iniciou sua reconquista: muitas
terras que haviam sido iluminadas pela luz da Reforma foram mais uma vez
cobertas pelas trevas do papado. E nas terras onde a Reforma dominou, a vida

de fé ndo prosperou: quase se dissolveu em polémicas. A luta contra nogdes

158



A REFORMA

erradas ¢ indispensével para a manutengao da fé; mas ai da igreja se esta ma-
nutengio consiste apenas em travar uma luta obrigatoria. Esta luta se degenera
num conjunto astuto e pouco amdavel de divergéncias, ignorando as semelhan-
¢as; 0 amor perde-se, e onde o amor se perde, a fé estd em perigo mortal. Os
homens se apegaram a formas externas e adotaram servilmente uma interpre-
tagdo literal dos padroes recebidos. A vivacidade da fé nao acompanhou o rigor
ortodoxo e uma ortodoxia morta emergiu. A verdade era procurada apenas nas
Confissoes, como se o conteido do simbolo, nos minimos detalhes, fosse a
propria fé salvadora. Nao sou inimigo das confissdes, mas sou inimigo da estrei-
teza de visdo, que as usa indevidamente como uma fortaleza, até mesmo contra
a propria Biblia. A Palavra de Deus foi substituida, suplantada, na melhor das
hipéteses reduzida a um depdsito de textos-prova. A destra da comunhao foi
estendida, nao na Biblia, mas nos credos. A comprovagao disto é o tratamento
maldoso dado a Spener e Francke na Alemanha, Wesley e Whitefield na Ingla-
terra e na Holanda a mais de um dos mestres dos Irmaos da moravianos.

A Holanda, mais do que qualquer outro pais, foi escolhida e separada
pela misericordia de Deus para ser uma sede do protestantismo. Mas, serd que
o zelo e 0 amor esmoreceram menos aqui do que em outros lugares? O fluxo
intermindvel de homilias penitenciais, quase desde o dia em que a Reforma co-
megou, atesta a insensibilidade cronica de nossa nagao as promessas e ameagas
de Deus. E o que pensar do estado de nossa igreja, teologia e vida nacional no
inicio do século 18? Sei que nossos tedlogos demonstraram grande conheci-
mento e nosso povo, especialmente a classe média, demonstrou um resquicio
gratificante de piedade e moralidade. No entanto, quando procuro o tipo de
fé que é como o fermento que tudo permeia e pondero se seria de esperar que
ela oferecesse em nosso pais alguma resisténcia real a uma filosofia falsa, sedu-
tora e popularizada, vejo que o contrario é que é verdade. Quando penso nos

elaborados sistemas de doutrina da igreja; nas hostes de discursos e sermdes

159



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

tediosos; nas discussoes sobre firulas de palavras, por meio das quais o poder
da Palavra era tao frequentemente tornada sem efeito; naquela sensibilidade
eclesidstica pela qual a santidade da Revelagao foi transferida para cada jota e
til da conclusdo e suposicao humana; no entusiasmo tolo sobre questdes se-
cunddrias enquanto estavam cercados por todos os lados pelas faldcias mais
grosseiras — entdo eu nao detecto mais em todos esses labores e pompas orto-
doxos a Espada que discerne os pensamentos e intengdes do coragao. Nao, nio
consigo ver neles as armas de nossa guerra apostdlica que, nas maos dos re-
formadores, também se revelaram poderosas por meio de Deus para derrubar
fortalezas.' Entdo, ndo me pergunto mais por que o ceticismo e a depravagao
dominaram a muitos. Entao, nao me surpreendo que tal ortodoxia, depois de
acomodar-se nos estreitos do terreno eclesidstico, tenha se mostrado impoten-
te nos dias de perigo mesmo ali.

Espero que esta breve revisao seja suficiente para indicar a relagao da Re-
forma com o curso da histéria mundial. A Reforma nao pode ter sido a causa
da Revolugao, uma vez que surgiu de um principio antitético: da unidade ob-
jetiva da fé, em vez da diversidade de opinides subjetivas; da infalibilidade da
Revelagio, em vez da supremacia da Razao; da soberania de Deus ao invés da
soberania do homem. A Reforma pés fim & anarquia do final da Idade Média
e preservou a Europa do dominio da incredulidade. A quase extingao de sua
influéncia foi o que tornou a Europa madura para a Revolugao.

Reconhegamos, portanto, que existe apenas um meio de vida e de renas-
cimento também para os povos; a adogdo da Palavra de Vida. Reconhegamos
no trabalho salutar da Reforma o cumprimento da Profecia: ‘A minha palavra
fard o que me agradar, e prosperard para onde eu a enviar’ A pregagao do Evan-

gelho ¢é a alavanca através da qual a historia é feita para servir a execugao do

106 [Cf.Hb4.12;2Co0 10.4.]

160



A REFORMA

conselho de Deus. Esse era o segredo do poder da Reforma - nao qualquer pro-
fundidade filosofica ou teologia cientifica ou apologética ou polémica. Tudo
isto é 1til, necessario e de inestimavel valor na divulgacao e defesa do Evan-
gelho, mas caminha por uma estrada ja aberta; o caminho pavimentado pela
pregagdo clara do amor de Deus. Arrependa-se e creia no Evangelho; creia no
Senhor Jesus Cristo e serd salvo, vocé e sua casa. Seu sangue purifica de todo
pecado; aquele que cré no Filho tem a vida eterna.'”” E dessa linguagem que o
Senhor disse: “Eu te darei boca e sabedoria, a qual ndo poderé contradizer nem
resistir a todos os que se lancam contra vocé”. Nisso reside o que sempre foi a
alegria e a gloria dos fiéis. Reconhego que, ao definir a fé cristd, a pessoa agiu
frequentemente com excessiva meticulosidade na escolha de um xibolete. Nao
hesito em definir o grau de conhecimento necessdrio para a salvagao da alma.
No entanto, existem verdades cuja aceitagao pela fé é indispensével para uma
compreensao adequada da doutrina da salvagao.

As verdades fundamentais da religido crista estao indelevelmente im-
pressas nos coragdes dos crentes, bem como na histéria da igreja. A infalibilida-
de da Sagrada Escritura, a divindade do Salvador, a personalidade do Espirito
Santo, a depravagdo total de nossa natureza, a satisfagio dada na cruz pelos
nossos pecados, aimputagao dajustica de Cristo, a necessidade de regeneragao
e santificacdo - todas aquelas verdades que se resumem na tinica coisa necessa-
ria: paz pelo sangue da Cruz."® Auniao com Cristo pela fé, é o inico conforto tan-
to na vida como na morte, durante a Reforma em meio ao misticismo absurdo
de nossos dias. Essas sao as verdades que invariavelmente aparecem em todos
os simbolos de fé das igrejas evanggélicas. Estas sdo as verdades que no século

16, nao pela forca ou violéncia, mas pelo Espirito de Deus, venceram o mundo

107 [Mc 1.15; At 16.31; 1Jo 1.7; Jo 3.36.]
108 [Cf.Cl11.20]

16l



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

que jaz na maldade e no Anticristo de Roma e do diabo, e que trouxeram, além
dos bens da vida eterna a todos os que creem, béngaos indescritiveis de privi-
légios temporais para as nagdes. Estes sao os que podem fazer o mesmo hoje,
assim que Deus renovar no século 19'* os milagres que o Seu Espirito realizou
no século 16. Estes s3o os que irao manter a vantagem, mais cedo ou mais tar-
de; pelo menos uma vez na revelagao do nosso Senhor JESUS quando vira do
céu com os Anjos do Seu poder. Essas verdades sao as mesmas verdades cuja
negagao marcou a causa e o inicio da Revolugao. A incredulidade venceu, nao
o evangelho, pois este ¢ invencivel. E, quando a fé partiu, tornou-se evidente
que as formas mortas sao um escudo traigoeiro contra os dardos inflamados do
maligno.""” Entao a Europa crista foi descristianizada e passou a experimentar
a verdade do que nosso Salvador diz: “Quando o espirito imundo sai do ho-
mem, anda por lugares dridos procurando repouso, porém nao encontra. Por
isso, diz: Voltarei para minha casa donde sai. E, tendo voltado, a encontra vazia,
varrida e ornamentada. Entdo, vai e leva consigo outros sete espiritos, piores
do que ele, e, entrando, habitam ali; e o tltimo estado daquele homem torna-se
pior do que o primeiro. Assim também acontecer a esta geragdo perversa’.'"!
De fato, o ultimo estado foi pior do que o primeiro. O reino da incredulidade
havia chegado. A Revolugao agora era inevitavel.

Pois a Revolugao é a proclamacao sistematica da descrenga, da incredu-
lidade. Este principio da incredulidade, uma vez admitido, impele os homens,
numa decadéncia de conclusées. Levando-os de consequéncia em consequén-
cia, cada vez mais longe no caminho rumo ao desastre, a ruina. Uma vez que

¢ quebrado o vinculo com o céu, nio se pode evitar a precipitagao ao abismo.

109 Como também nos dias de hoje [comentério da tradutora].
110 [Ef6.16]
111 [Mt 12.43-45]

162



PALESTRA VIII

INCREDULIDADE

Chegamos agora a exposigao direta e positiva do tema principal dessas pales-
tras, a tese de que a causa da Revolugao estd na incredulidade.

Descobrimos que ela nao é uma reagao contra a antiga lei estatal; pois os princi-
pios eram sdlidos e indispensaveis, as formas de governo em grande parte excelentes;
os abusos nao eram grandes nem opressivos o suficiente para efetuar tal Revolugao.
Observei também que a corrupgao da ciéncia também ndo podia ser a causa em si
mesma. Finalmente apontei para a incredulidade; e falei sobre a Reforma, enraizada
nafé, e observamos que nio era capaz de dar frutos contrérios a sua peculiaridade; de
modo que nela reside, ndo a preparacao, mas sim a antfitese da revolugao.

E agora minha tarefa provar a minha afirmagio anterior. Que a Revolu-
¢do, com sua variedade de escolas de pensamento e suas sucessivas manifesta-
¢oes historicas, é a consequéncia, a aplicagao e o desdobramento da increduli-
dade. A teoria e a prética da incredulidade moldaram a Filosofia e a Revolugao
do século 18. Uma série de falicias e atrocidades teve que acontecer uma vez que
aincredulidade ganhou o dominio.

Nao suponha que eu esteja proclamando algum tipo de fatalismo. Foi Ne-
wton um fatalista quando afirmou que, pela lei da gravidade, a maga tem que
cair depois de ser separada de seu caule? Assim como existem forgas e leis

no mundo fisico, também existem forgas e leis no reino moral; e ha ocasides

163



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

em que os homens sio impotentes contra esses principios. No entanto, a
irresistibilidade da marcha dos acontecimentos nao elimina a responsabilidade
pessoal de alguém. Ninguém é obrigado a se curvar diante do idolo de sua
época. Nao ¢ a incapacidade para resistir, mas a prontidio em cooperar que
serd cobrado na conta de uma pessoa.

E, na verdade, para estarmos convencidos da inevitabilidade da Revolu-
¢ao neste sentido, temos apenas de olhar para a condi¢ao da Europa no século
anterior, como a esbocei. Os principios do direito constitucional foram dis-
torcidos: autoridade foi confundida com absolutismo. As constituigdes foram
degradadas, a moral foi corrompida e a religido, para a maioria das pessoas,
tornou-se hipocrisia, supersti¢ao ou forma morta. Certamente, o colapso de
um edificio assim destruido é inevitavel.

No entanto, a inevitabilidade da Revolugao pode ser estabelecida com
muito mais precisdo a partir do exame de sua origem, progresso e resultado
final inicos. O que estou ansioso para mostrar é que o verdadeiro poder forma-
tivo ao longo da era revoluciondria, até nossos dias, tem sido o atefsmo, a im-
piedade, o existir sem Deus. E essa caracteristica que deu a Revolugao sua marca
peculiar, tanto na esséncia como nos seus efeitos, tanto em sua doutrina quan-
to em sua aplicagao pratica. Pela natureza incrédula da Revolugao, pode-se pre-
ver sua historia. E, inversamente, nos fatos de sua historia, pode-se discernir os
sinais constantes de sua origem descrente. Portanto, quero provar da natureza
infiel da Revolugao a necessidade da sua histdria, e da atribuigao desta historia
ainconfundibilidade da sua origem infiel.

Falei anteriormente sobre um “ensaio de biografia” e acredito que este
termo se encaixa no levantamento que pretendo fazer sobre a histéria da Re-

volugdo em conexdo com sua doutrina. No entanto, nio vou comegar essa

164



INCREDULIDADE

pesquisa agora. Um exame fisioldgico''* deve preceder a biografia: isto é, por
meio de uma andlise dos principios do século 18, gostaria primeiro de desco-
brir com o leitor as leis gerais que governam a vida desse século. Na biografia
a seguir, vocé poderd ver como a histéria daquele século tem estado na mais
exata, embora triste, concordincia com essas leis gerais. Por enquanto, entao,
estou preocupado apenas com a histéria natural das ideias da Revolugio: com
suas consequéncias necessarias sob toda e qualquer circunstincia e em todo
movimento revoluciondrio, dada sua natureza intrinseca, bem como sua
colisao fundamental com a verdade.

S6 depois dessa andlise voltarei aos acontecimentos reais da Revolugao,
para apontar essas consequéncias, visto que estiveram ativamente presentes e,
na verdade, preponderantes, na determinagao do andamento das coisas. Antes
de invocar o testemunho da historia, portanto, gostaria de deixa-los ver, como
uma questao de logica clara, que o ateismo na religiao e o radicalismo na politica
ndo sao um exagero, mau uso, distor¢ao, uma aberragao, mas na verdade o
resultado e a aplicagdo consistente e fiel de um principio que pde de lado o
Deus da Revelagao em favor da supremacia da Razao. Gostaria de deixd-los

ver, além disso, que porque este principio contradiz a prépria esséncia e ordem

112 O que entendo por um exame “fisioldgico” talvez fique mais claro pelas seguintes linhas
de Guizot, que sdo dignas de nota: “Os fatos, propriamente ditos - eventos externos, visiveis
- constituem o corpo da histéria; sio os membros, ossos, misculos, 6rgaos, os elementos ma-
teriais do passado; seu conhecimento e descri¢ao constituem o que pode ser chamado de ana-
tomia histérica. Mas como a anatomia ndo é a totalidade da ciéncia no que se refere ao ser
humano, também nio o é no caso da sociedade. Fatos nao sé existem e pronto. Eles estao
inter-relacionados. Eles se sucedem e se engendram pela agdo de certas forgas que operam
sob o dominio de certas leis. Em uma palavra, também as sociedades, como os individuos,
s30 organismos vivos. Esses organismos também tém sua ciéncia: a ciéncia das leis ocultas
que presidem ao curso dos acontecimentos. Esta é a fisiologia da histéria.” Guizot, Civilisation
en France, 1, 33.

165



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

imutével das coisas, é possivel prever, mesmo sem a luz da histdria, que os
acontecimentos ficam a deriva e que a metamorfose do principio acontece a
medida que continua a reafirmar-se.

Esta palestra e a seguinte sdo, portanto, devotadas ao argumento de que,
onde a incredulidade é livre para seguir seu curso natural na religido e na politi-
ca, ela s6 pode levar as doutrinas mais radicais. Em uma terceira aula, mostrarei
como a corrente é levada a alterar seu curso repetidamente pela resisténcia que
encontra na natureza humana e na ordem natural. O século 18 estd diante de
nds para avaliagao. Quando falo em “século 18’ refiro-me a era desse novo movi-
mento da humanidade, toda a época daquela transformagao na histéria mundial
que, ap6s um longo perfodo de gestagao, nasceu no ano de 1789. Que assun-
to tremendo! Quéo importante! Quao dificil! E como esses fatos estio sujeitos
a avaliagoes divergentes! Assim, ao lembrar a firmeza de nossos principios, e o
cardcter historico da nossa abordagem s6 podemos desprezar o que é para mui-
tos, ainda hoje, uma época para se admirar. Portanto, nao estarei exagerando, por
mais que eu repita, que minha oposi¢ao ao século 18 estd livre de partidarismo
tolo. Baseia-se, antes, em minha rejei¢ao de seu principio anticristao.

Nio tenho interesse em apresentar uma acusagao. Desejo fazer um julga-
mento justo. Obviamente, o século 18 deve ter contido muito do que era, em
parte, bom: nenhuma época, por mais fundo que tenha decaido, ¢ inteiramen-
te destituida de virtude ou talento. Em comparagdo com o que o precedeu, o
século 18 se destaca. De muitas maneiras, ele se esfor¢ou energicamente para se
erguer dalama. O que quer que possamos pensar sobre seu principio operante,
ficamos animados em ver o espirito daquele século banir o provincianismo, a
monotonia e 0 egoismo que marcaram os anos anteriores, emnosso proprio pais
como em qualquer outro lugar. Com grande entusiasmo, os homens dedicaram
abnegadamente suas faculdades e talentos ao triunfo do que consideravam

verdade e justica. Belas palavras e grandes ideais nao faltaram. Além disso, a

166



INCREDULIDADE

era se justificava na luta por melhorias: mesmo quando vocé descarta todos os
exageros, havia motivos abundantes para descontentamento com a tendéncia
do governo e a degeneragao das constituioes e havia motivos amplos para
exigir reformas importantes em nome da equidade e da humanidade.

Outra coisa. Se a época errou em sua escolha de principios e se desviou
do caminho da Reforma para o caminho da Revolugao, ela tinha uma desculpa.
O que aconteceu com o calor e o fervor da persuasio evangélica, que antes
havia dado tantos frutos em atos de fé2 Em seu lugar, encontramos o espeta-
culo da superstigao estreita, ou da hipocrisia intolerante, ou do gosto da mera
tradigao por artigos de doutrina. Ignorar a verdade é uma culpa a ser imputada
apenas a época que a ignorou - ou também a época que a obscureceu?

Espero, com estas observagdes, poder ter feito justica aos méritos do sé-
culo 18, também aos seus olhos. Pois aqui devo encerrar minha defesa com
respeito a0 mesmo. Considero seu principio basico, a soberania do homenm, in-
dependente da soberania de Deus, como radicalmente falso. Com prazer digo
com Guizot que aqui foi “uma onda do espirito humano”; mas nao vou acres-
centar: “seu impulso foi muito bonito, muito bom, muito til”'" Isto porque,
libertando-se do solo sélido de principios imutdveis, os homens comegaram
a planar sem apoio nos espagos arejados da especulagao. Eu compararia esse
movimento acelerado com o salto audacioso de alguém que, na dependéncia
desastrosa de asas artificiais, se joga do tltimo andar de um prédio e termina
se esmagando.

O resultado foi uma miséria indescritivel. Uma era de ouro era esperada,
uma era de ferro chegou. E verdade que o progresso e o movimento despertam
menos aversao do que aquele devaneio onde apenas a quietude ou a rotina

sao possiveis. No entanto, embora prefiramos dgua corrente a um péntano, é

113 Cours d'Hist. mod. 14. p. 39.

167



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

preciso lembrar que energia mal direcionada e descontrolada, se torna mais
perversa, a medida que se torna mais poderosa. Assim como a magnitude de
um riacho que s6 aumenta seu efeito gelado e devastador, ao descer a monta-
nha de forma desordenada, enquanto cobre terras mais baixas. Assim, a energia
direcionada incorretamente se torna perigosa e desastrosa.

No que diz respeito a religido, a moralidade e ao direito constitucional,
ndo tem havido nenhum progresso no século 18 a nao ser retrocesso. As pes-
soas celebram o avango do “iluminismo”. Injustamente! Havia fogos de artifi-
cio e tochas em abundéncia, mas faltava luz solar. No entanto, até agora nenhu-
ma sabedoria humana foi capaz de tornar um sé campo fértil sem a luz do sol."*
O trabalho da mente e da genialidade na produgao de ideias e na formagao de
sistemas trabalham em vao quando se afastam dos raios da sabedoria que vem
de cima. Ao renunciar a dependéncia de principios eternos, os pensadores do
Iluminismo confundiram a liberdade da mente com a independéncia da mente
- uma distingao que nem mesmo a filosofia pode ignorar.

Ancillon observa corretamente que “principios sem ideias sao um ful-
cro sem uma alavanca, mas ideias sem principios sdo uma alavanca sem um
ponto de apoio. Entre independéncia intelectual e liberdade intelectual existe
a mesma diferenca que entre um navio sem lastro, 4ncora ou piloto, a deriva,
a mercé de todos os ventos, e um navio que navega contra o vento em meio a
tempestades e tormentas, guiado por uma bussola e os comandos de um piloto

competente”'"

114 Leia na integra a espirituosa Pardbola de Claudius sobre a agricultura ardvel; quando os fa-
zendeiros filoséficos, convencidos da redundancia de “as influéncias do céu” (“die Einfliisse des
Himmels”), cercaram o campo e o cobriram com um teto abobadado com um céu pintado: “E
a semente no queria crescer! E eles construiram, araram, adubaram e araram para frente e para
tras. E a semente nio crescia!” Wandsbecker Bothe (Carlsruhe, 1790.) V. 208.

11S Ancillon, Nouveaux Essais, I, 172-74.

168



INCREDULIDADE

Para avaliar corretamente a influéncia fatal deste século, é preciso ter em
mente que ele transformou até o bem em mal.""* Nao me refiro tanto & abundén-
cia de prosperidade material que lhe foi concedida e a qual perdeu, de modo
que, também neste aspecto, ela era rica em promessas e ainda mais rica em
decepgoes. Refiro-me ao seu programa de justica, liberdade, tolerancia, hu-
manidade e moralidade. Essas foram as ideias com as quais a época se vestiu
inicialmente - como Satands, que pode se transformar em um anjo de luz.'’Elas
nao haviam sido cultivadas em solo préprio, mas em solo cristao.'* Pois s6 o
Evangelho ¢ capaz de produzir tais frutos. Estes ndo seriam concebiveis no
mundo pagio. Somente a proclamagio do Evangelho lhe deu popularidade.
Uma vez que a ortodoxia falhou em preservar esta rica heranca, ela caiu nas
maos dos filosofos. E o que fizeram com esta riqueza? Apesar de toda a osten-
tacao deles, esses tesouros foram arruinados sob sua administragio. E nao é de
admirar. Queriam reter as inferéncias abandonando as premissas. No entanto,
como se deseja ter o prazer das dguas cujas fontes foram paradas? ou como usu-
fruir da sombra das drvores apds o dguas corte da raiz? Essa fatura foi sempre
mal calculada. As plantas que floresceram as margens do riacho do Evangelho
s6 podiam murchar ao serem transplantadas para uma terra seca e sedenta. Pior
ainda, nos campos venenosos do ateismo, as plantas se degeneraram em fru-
tos prejudiciais, cujas cores brilhantes e fragrancias doces ocultavam toxinas
mortais. As ideias de liberdade, tolerdncia e assim por diante - palavras magicas
com as quais os homens pensavam reunir a perfei¢io da sabedoria e felicida-
de - foram repetidamente proclamadas, mas permaneceram meros sons. E nao

apenas as promessas nao foram resgatadas: seus proprios opostos chegaram.

116 [2% ed.] “Toda coisa boa se transforma em mal quando o0 homem arrogantemente se apro-
pria dela em desrespeito as ordenancas de Deus” (Stahl [ Was ist die Revolution?, p. 239].)

117 Cf.2Co 11.14

118 [22ed.] Libertadas dessa fusdo fatal, as ideias modernas pertencem ao Evangelho.

169



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Para a justica veio a injustica; para liberdade, compulsao; para tolerancia, per-
segui¢ao; para a humanidade, barbérie; e para moralidade, decadéncia.

Assim, ndo subscrevo o veredicto final de Guizot, que fala de “um dos sé-
culos mais grandiosos da histdria, aquele que talvez prestou o maior servigo a
humanidade, aquele que promoveu o0 maior e mais universal progresso”'" Tam-
pouco falo com Victor Cousin das “novas conquistas que o século 18 acres-
centou ao legado dos séculos anteriores”.'"** Pois sei que sua marca registrada
nao era aumentar a cadeia do tempo, mas antes quebra-la, para buscar louca-
mente a inovagao. Prefiro muito mais dizer com Ancillon: “A doenca, a mania
de analisar tudo, fez com que se dissesse neste século que foi mais uma era
de raciocinio do que de razao”"*' O século 18 mostrou quanto, mas, a0 mesmo
tempo, quio pouco a engenhosidade humana pode realizar quando deixado
por sua prépria conta. Mostrou que a ruina real segue fortemente o progresso
aparente. E confirmou a promessa, mas em seu sentido inverso, de que todas
as coisas serdo acrescentadas aqueles que buscam primeiro o Reino de Deus e
Sua justica.

Depois de mostrar a visao geral do cardter do século 18, introduzirei ago-
ra minhas consideragoes sobre as pessoas que viveram nele. O leitor ndo precisa
temer que meu julgamento seja duro ou injusto. Ao contrario. Quanto melhor
alguém reconhece o poder das ideias, mais ele esta ciente da verdade de que as
pessoas, como os livros, devem ser julgadas “a luz de sua época”. Uma espécie
de intoxicagao atmosférica pode surgir semelhante a um estado de embriaguez
involuntdria. Em uma época de entusiasmo, como foi aquela, em vez de refle-

x0es sobrias, os homens dificilmente poderiam discernir todas as implicagdes

119 Guizot, Civilisation en Europe, Legon 14.
120 Cousin, Histoire de la Philosophie du 18e siécle, I, 28f.
121 Ancillon, Nouveaux Essais, I, 194.

170



INCREDULIDADE

que s3o claras para n6s hoje. A frieza em meio ao entusiasmo geral é rara. Como
Burke observa em suas Reflexdes sobre a Revolugio na Franga: “Os homens tém
sido conduzidos passo a passo em algumas ocasioes, em outras, eles tém sido
acelerados em certas diregoes, as quais, se eles tivessem podido ver o quadro
completo, nunca teriam se permitido a mais remota aproximagao”.'**

Essas observagoes sao importantes para descobrir e compreender as cau-
sas da Revolugao. As pessoas estao prontas para culpar escritores revoluciondrios
pela Revolugao, a Montesquieu, Voltaire e Rousseau pelo aumento do ateismo e
darebelido, a Robespierre e Napoleao os horrores da anarquia e do despotismo. E
com razao, pois esses homens assumiram uma grande parte da responsabilidade.
No entanto, eles também eram os instrumentos do espirito da época. Como es-
critores apenas proferiram o que todos ja estavam pensando. Eles eram os porta-
-vozes da opinido publica, nio seus professores; no maximo, guiavam os homens
um passo adiante ao longo de uma estrada de raciocinio o qual, de qualquer for-
ma, era impossivel parar. O mesmo se aplica aos homens que detiveram o poder
durante a Revolugao. Levados pelo espirito da época, eles estavam sujeitos a sua
deriva. Eles nao puderam resistir a logica da Revolugao. Eles lideravam porque
viam as coisas antes dos outros homens e promoviam com mais vigor o que o
momento exigia. Eles ndo eram tanto lideres quanto uma vanguarda, pressionada
pelas massas que surgiam atrds deles." Devemos manter este fato diante de nés
se quisermos avaliar adequadamente, a luz da natureza, coeréncia e poténcia das

falsas doutrinas, o papel dos lideres revoluciondrios, bem como a importéncia

122 Burke, Works, V, 232.

123 “Tem havido o erro frequente de atribuir muito aos designios premeditados dos homens,
que ¢é apenas a consequéncia e o efeito natural das coisas. - Em geral, os homens, mesmo os
mais fortes, nunca sio mais do que instrumentos mais ou menos passivos de uma causa supe-
rior independente de seu pensamento e de sua propria vontade: colocados no meio do movi-
mento que arrasta a sociedade, eles a apressam, mas nao o produzem. De la Mennais, II. 262.

171



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

dos “moderados”. Estes tltimos podem ter recuado do extremismo, no entanto,
honraram os mesmos principios. Portanto, sio responséveis pelo erro nio apenas
até os limites aos quais estavam dispostos a segui-lo em sua propria doutrina e
prética, mas em toda a extensao de seu desenvolvimento. Eles sao responsaveis
por toda a série de erros e ultrajes decorrentes do principio. Devemos manter
este fato diante de nés e ouvir o aviso: Principiis obsta [resiste os comegos] - com-
bata a doenga aos primeiros sintomas! Este deve ser considerado como um dos
mais importantes avisos politicos.

O que, finalmente, nosso entendimento daquela época implica para nos-
so dever hoje? Nao devemos romper com aquela época. Nao devemos des-
cartd-la, como se fosse um interlidio que podemos pular. Nao devemos me-
nosprezar nem descartar os beneficios que aquela época produziu no mundo
moral, como uma tempestade destrutiva, mas purificadora. No entanto, ao
mesmo tempo, nio faremos absolutamente nenhuma concessao quanto a sua
base traigoeira. Nao procuraremos salvar o futuro modificando, moderando
ou regulando principios que sdo ruinosos em sua esséncia. Mas também nao
devemos ser indolentes ou resignados. Devemos lutar pela Verdade suprema,
cuja aceitagdo é um pré-requisito absoluto se quisermos chegar ao unico cami-
nho que leva a felicidade das nagdes, enquanto extirpamos o mal e utilizamos o
bem que nos legaram nossos pais como um legado perigoso ou precioso.

Permitam-me, agora abordar o fato de que a Revolugao é, em sua totali-
dade, nada mais do que o resultado I6gico da descrenga sistematica, o resultado
da apostasia do Evangelho. Meu argumento se preocupara com duas vertentes,
com Religido e Politica.

Existe uma conexdo. Lamennais estd certo quando observa que, uma vez
que religido e sociedade tém a mesma origem, que é Deus e 0 mesmo fim, que

¢ 0 homem, um erro fundamental na religido é também um erro fundamental

172



INCREDULIDADE

na politica.”** A histéria da Revolugao atesta essa conexao de uma maneira mar-
cante. O mesmo declinio pode ser observado na corrupgao da religiao, na de-
formagao do direito constitucional e na deterioragao da pratica politica. Na re-
ligido, encontramos um Voltaire, um Diderot, um Lamettrie; na teoria politica,
um Montesquieu, um Rousseau, um Condorcet; na pratica, um 1789 seguido
por um 1793: Necker, Mirabeau, Robespierre, Marat.

A doutrina da Revolugao ¢, por assim dizer, a Religido da Incredulidade.
E a negacio de tudo que se baseia na crenca. Portanto, ela afeta nio apenas o
direito constitucional, mas também a filosofia em sentido amplo - a “ciéncia
das coisas divinas e humanas”, como tem sido chamada. Portanto, devemos
primeiro discutir a Filosofia do século 18, para depois nos voltarmos mais par-
ticularmente para sua Teoria Politica.

O principio dessa filosofia alardeada era a soberania da Razdo e o resulta-
do foi a apostasia de Deus e o materialismo. Que tal resultado era inevitavel,
uma vez que o principio foi aceito, pode ser demonstrado a partir da genealo-
gia das ideias.

Desde o inicio, a supremacia da razao foi postulada como um axioma
na filosofia. Essa supremacia baseava-se na negagao da corrupgao da natureza
humana. Mas onde a Razao foi considerada incorrupta, a Revelagao nao pode-
ria conter nada além de seu alcance, ou pelo menos nada contra seu veredicto.
Assim, a Razdo se tornou a pedra de toque da verdade. Consequentemente,
tornou-se necessdrio selecionar na Biblia tudo o que poderia ser considerado a
Palavra de Deus digna de Deus. A Palavra, portanto, teve que ser ratificada por
sabedoria arbitrdria, e a Sagrada Escritura, para ser santa, passou a necessitar
da sangao da aprovagao humana. Assim, desde o inicio, a prerrogativa Divina é

violada quando o homem busca se livrar de Deus e ser deificado em seu lugar.

124 Lamennais, Essai sur lindifférence, cp. x.

173



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

O fil6sofo acredita no que entende, acredita apenas no que Ihe parece sabe-
doria. Para calcular o efeito de seu ponto de partida racionalista, compare sua pos-
tura com a declaraio apostélica: “Ora, 0 homem natural ndo aceita as coisas do
Espirito de Deus, porque lhe sdo loucura; e nao pode entendé-las, porque elas se
discernem espiritualmente”'>* Obviamente o fil6sofo vird a rejeitar e a considerar
como tolice todas as verdades que sao ensinadas pelo Espirito Santo. Se ele nao
os contradizer ou ridicularizar abertamente, ele serd pelo menos forgado a consi-
dera-los meros simbolos, metaforas ou alegorias. Ele suavizard a dureza da lingua-
gem da Biblia com expressoes que ele considera mais apropriadas. Ele distorcera
a Revelagao ou a expurgard. Por meio de uma variedade de reinterpretagoes, ele
preparard a destrui¢ao de tudo o que é essencial a doutrina da salvagao. A teoria da
acomodagio ¢ apenas um passo logico. O Salvador, que é vero Deus, torna-se um
homem divinizado; o pecado torna-se fraqueza, a depravacao ¢ transformada em
imperfeicao e a santificagio em perfei¢io moral; a ira de Deus se torna santo des-
prazer, e 0 Deus da Revelagao se torna o Deus da Natureza, o Deus desconhecido.

Mas até onde isso vai? Tao longe quanto alguém quiser leva-lo. Nao hd ou-
tro limite, uma vez que se concorda que tudo o que nao pode ser conciliado com
arazao humana deve ser considerado absurdo. Os vérios sistemas desenvolvidos
de racionalismo e neologia exibem o efeito cumulativo do ceticismo. No final, o
Cristo historico ¢ totalmente descartado e os Evangelhos sao considerados nada
mais que ficgdo ou mito! Como poderia ser diferente? Como poderia, por exem-
plo, alguém que nega a divindade do Senhor, devido a sua incompreensibilidade,
ndo estar a caminho de negar a crenga em tudo o que é sobrenatural e milagroso
na Sua aparéncia; de ver na Sua caminhada nas dguas do mar um passeio a luz da
lua, na Sua morte uma farsa, ou, em suma, com desprezo pela natureza histérica

de CRISTO, uma distor¢ao quadrupla ou Mito nos quatro Evangelhos?

125 1Co 2.14

174



INCREDULIDADE

Isso leva rapidamente a uma forma de deismo cristao, com muita con-
versa sobre Cristo, Deus e moralidade: palavras bombiésticas e sem sentido.
Mas é um alarido vaidoso e uma guerra inutil de palavras. Existe um Cristo
- existem muitos Cristos - mas ele nao é mais o Cristo das Escrituras. Ele é um
mestre, um exemplo, um sibio, um celestial talvez, criado em esferas superiores
de sabedoria e virtude, ndo o Filho de Deus, o Mediador entre Deus e os ho-
mens. Este deismo, embora professe honrar a Deus na Natureza, é apenas uma
estagao intermedidria no caminho para o ateismo. Pois onde a Razao se exalta
acima da Revelacio, esta tltima serd rapidamente reduzida a uma compilagao
de lendas e fabulas. E uma vez que os homens estio cegos a luz da Revelagao,
até a propria Natureza pode sempre ser explicada puramente em termos de
forgas naturais. Assim, a declaracio de Pascal é perfeitamente vélida: “Todos
aqueles que buscam a Deus sem JESUS CRISTO néo encontram luz que os
satisfaga ou que seja verdadeiramente 1til para eles. Porque, ou nao sabem que
existe um Deus, ou, se 0 sabem, ¢ inutil para eles; porque constituem um meio
de comunicagao sem mediador com este Deus que conheceram sem mediador.
De modo que eles caem no ateismo ou no deismo, que sao duas coisas que a
religido crista quase igualmente abomina. Em JESUS CRISTO estd toda nossa
felicidade, nossa virtude, nossa vida, nossa luz, nossa esperanga; e fora dele ha
apenas vicio, miséria, escuridao, desespero, e vemos apenas escuridao e confu-

s3o na natureza de Deus e em nossa propria natureza’.'**

126 Tous ceux qui cherchent Dieu sans JESUS CHRIST ne trouvent aucune lumiére qui les sa-
tisfasse ou qui leur soit véritablement utile. Car, ou ils n'arrivent pas jusqua connoitre quil y a un
Dieu, ou, s'ils y arrivent, cest inutilement pour eux; parcequ’ils se forment un moyen de commu-
niquer sans médiateur avec ce Dieu qu'ils ont connu sans médiateur. De sorte qu'ils tombent ou
dans l'athéisme, ou dans le déisme, qui sont deux choses que la religion chrétienne abhorre presque
également. EnJESUS-CHRIST est tout notre bonheur, notre vertu, notre vie, notre lumiére, notre
espérance; et hors de luiil n'y a que vice, misére, ténébres, désespoir, et nous ne voyons quobscurité
et confusion dans la nature de Dieu et dans notre propre nature.

175



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Serd que é exagero tentar igualar o deismo e o ateismo como fez o fiel
e astuto Pascal? Ha os que acreditam que a confissao do deismo, mesmo re-
preensivel, pode ser acompanhada com certa reveréncia pelo resto do conted-
do do Revelagao; e, embora ela desconsidere a Deus na lei e no Evangelho,
ela O adora na Natureza. Mas, percebemos que este é um Autoengano com
o qual nos tranquilizamos em vao! Isto porque, onde a Razao se exalta aci-
ma da Revelagdo, em breve haverd uma miscelénea de histérias e fibulas. Pois,
para quem ¢é cego a luz da Revelacao, a Natureza pode ser explicada por forgas
naturais, a chamada divindade é uma mera abstragio, uma imagem, uma di-
vindade imagindria. E se, para acreditar, é preciso compreender, o que é mais
incompreensivel, o que é mais incrivel do que Deus? Assim, por fim, mesmo
a Divindade se torna uma mera abstragdo, uma hipétese, um deus hipotético.
Como observa Lamennais: “Os deistas parecem incapazes de concordar com
uma tinica forma de adoragao ou um unico artigo de fé. Forgados a ceder tudo
ou nada a Razao, os dogmas lhes escapam, a moralidade se afasta deles e o
que quer que eles facam, eles sio empurrados ao ponto de tolerar o ateismo”'*’
Bossuet, portanto, deu uma defini¢do correta: “Deismo é apenas ateismo dis-
farcado”* - uma defini¢o j4 encontrada na Biblia: “Estéveis sem Cristo [...]
sem esperanca e sem Deus no mundo”.'”

Mas Lamennais diz que “a moralidade foge deles”. Isso é verdade? A pra-
tica deve desaparecer com a doutrina? Na verdade, deve. Pois sem uma fé viva
em Cristo, ligada a fatos histéricos — chame-os de pontos de doutrina ou nio
- ndo pode haver vida crista. Sem crenga em Deus nao héd base para moralida-

de. Embora esta doutrina seja mantida em desprezo por muitos que negam a

127 Lamennais, Essai sur l'indiftérence, cp. vi.
128 Citado em Lamennais, Essai sur l'indifférence, cp. v.
129 Ef2.12

176



INCREDULIDADE

unidade da raiz e do caule e dos frutos poucos iro ao ponto de afirmar que a fé
em Deus é a base da moralidade. Mas, alguém pode dizer, a propria moralidade
tem sido um objeto de estima para alguns dos impios que se autodenominam
filésofos. Certamente, mesmo os fildsofos ateus, para manterem seu lugar na so-
ciedade, estao dispostos a dizer que “um homem deve ser reto, misericordioso,
humano e caridoso”'**No entanto, é uma pena que essa afirmacao no ajude.
Pois, a forca desta declaragao é nula e vazia por causa da natureza e diversidade
de opinides. A experiéncia prova que, assim que a moralidade é considerada
independentemente da religido, ela se torna tio problemdtica quanto a prépria
religido. A moralidade do deismo, assim como sua doutrina, diz Lamennais, “¢
tudo opiniao, tudo mentira. O dever do ateu se resume a nao reconhecer dever
algum. Falando propriamente, diz um célebre philosophe, ‘ha apenas um dever,
que é buscar a felicidade™ "' Consequentemente, nio hd base para obrigagio
além do interesse proprio iluminado. E onde nao hd crenca em Deus, quais
seriam as prescri¢oes do interesse proprio? A virtude é apenas uma palavra, um
sentimento, um engano. Autoridade e lei sao invengdes dos fracos para restrin-
gir os mais capazes. Muito melhor, portanto, viver em harmonia com a nature-
za: “Naturae vivere convenienter oportet!” “Os deveres do homem sao conci-
liados com suas inclinagdes”; ou melhor, continua Lamennais, “as inclina¢des
dos homens sdo a unica medida de seus deveres”'**Esta inclinacao natural do
homem esta de acordo com a sabedoria, que, segundo o apdstolo, nao vem de

cima, mas ¢ terrena, natural e demoniaca.

130 Lamennais, Essai sur lindifférence, cp. v [citando Rousseau, numa carta a Charles de Beau-
mont, Arcebispo de Paris].

131 Lamennais, Essai sur lindifférence, cp. vii [citando Guillaume-Thomas Raynal, Histoire philo-
sophique et politique des établissements et du commerce des Européens dans les deux Indes (1770), bk.
XIX].

132 Lamennais, Essai sur l'indifférence, cp. iv.

177



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Neste naufrégio de verdades, até a tltima prancha na qual os homens po-
dem se agarrar perece. Em vao eles se apegariam a crenga na imortalidade da
alma, ou a qualquer distingao real entre o bem e o mal. Pois sua filosofia preserva
apenas o positivo e considera como positivo apenas o material — aquilo que estd
ao alcance dos sentidos. O cristio enfrenta o sofrimento e a morte com alegria,
os olhos fixos ndo nas coisas que se veem, mas nas que nio se veem: “Porque as
coisas que se veem sio temporais, mas as que no se veem sao eternas”"* Mas o
filésofo nao ¢ assim. Ao inverter a ordem das coisas, ele mais uma vez prova ser
um verdadeiro revoluciondrio também neste ponto. Para ele, as coisas invisiveis
e eternas sao devaneios: nada é real sendo aquilo que for visivel e temporal. Por-
tanto, nada resta a nao ser dizer: “Comemos e bebamos, porque amanha morre-
remos”** E assim, passo a passo, os homens sdo arrastados para o abismo.

A Razio, a quem a supremacia foi concedida, deve ser obedecida. No
entanto, sem se tornar inconsistente, nao se pode permanecer na encosta. Essa
inconsisténcia revela-se a si propria: “a incoeréncia é sempre companheira
do erro, porque o homem nunca se desprende de todas as verdades ao mes-
mo tempo, e aquelas que retém, incompativeis com o erro, inevitavelmente o
obrigam a se contradizer. Evita-se o ateismo, ao qual o sistema conduz, ape-
nas multiplicando as contradi¢des”."* O poder do erro nao é apenas o fato de
conter, como foi corretamente observado, um elemento de verdade a qual é
deformada e usada indevidamente; mas especialmente que o seu desenvolvi-
mento, uma vez aceite o principio, adquire uma espécie de verdade relativa.
Muitas ainda hesitam em continuar caminho e tentam permanecer na en-

costa de forma inconsistente, no entanto, sua hesitagao nao pode resistir aos

133 2C0 4.18
134 1Co0 15.32
135 Dela Mennais, 11 I. 40, 44.

178



INCREDULIDADE

ditames da légica por muito tempo. O erro é atraente nao apenas por causa de
sua aparéncia enganosa, que deve aos elementos da verdade que arroga para
seu proprio uso: ele cativa especialmente porque uma vez que seu principio é
concedido, cada passo em seu desenvolvimento posterior tem a virtude da ver-
dade relativa. Assim, o que muitos evitarao, outros levarao adiante como uma
consequéncia convincente. Onde a maioria se arrastard com relutincia, outros
seguirdo sem hesitagao. Aqueles que estdo totalmente convencidos, apoiados
como estao pela verdade relativa, nada vacilario. O descaramento é a compa-
nheira de uma convicgao que se baseia na verdade relativa acima mencionada.
Aquireside o segredo da vitdria. Aqui estd o segredo do triunfo do erro.**Onde
tudo é uma questao de opiniao, de compreensao intelectual, todas as opinides
s0 iguais, e a vantagem deve ser ganha por aqueles que tém como aliados nao
s6 a corrupcao do coragao infiel, mas também a consisténcia do raciocinio e
a indiscutivel inferéncia. Como alguma verdade poderia ser deixada intacta?
A verdade mais elevada que vem de Deus continua sendo o fundamento de
todas as verdades de fé e moralidade. Desconsiderando essa base, qual é a con-
sequéncia? Que a série de erros que surgem do seu erro tem, em relagao a ele,
o cardcter de verdade, e que cada verdade se torna falsidade, incompreensao,
preconceito, supersticao.

Testemunhamos o retrocesso, a descida, o escorregao para o pogo da fi-

losofia incrédula nos escritos dos deistas ingleses, nos ataques langados por

136 [22 ed.] O que é mais notdvel - na verdade, o que é mais espantoso acerca dessas doutrinas,
uma vez que vocé se dé ao trabalho de atentar para a origem do principio revoluciondrio uni-
versalmente aceito, ndo é que sejam absurdas, mas que estio corretas: onde ndo hd fé alguma no
Deus vivo, os socialistas, os comunistas e os ateus — campedes da Republica cor de sangue - estao
certos. Somente quando se mantem em mente essa legitimidade revoluciondria é que se pode
entender o fanatismo que considera a implantagio da doutrina [revolucionaria] como a missio
mais nobre de todas, e resistir a ela como o crime mais culposo.

179



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Voltaire, nas nogdes deistas de Rousseau, no ateismo de Diderot, no materia-
lismo de Helvetius, na obra O Homem: Uma Mdquina de Lamettrie, e no livro
de Condillac, O Homem: Uma Estitua. Apenas uma observagao neste ponto.
Negar a verdade também ¢, necessariamente, desprezar e odiar ativamente -
ndo apenas filosoficamente, mas militantemente - tudo o que ¢é julgado falso
e, portanto, mau. E o Evangelho e a fé crista sao certamente falsos e maus do
ponto de vista da filosofia incrédula. Uma vez negadas, as verdades reveladas
sao supersti¢oes nefastas, o pior dos impedimentos que bloqueiam o caminho
para a iluminagao e o auto aperfeicoamento. “As revelagdes,” escreve Rousseau,
“apenas degradam Deus, dando-lhe paixdes humanas. Longe de esclarecer as
nogoes do grande Ser, vejo que dogmas particulares as confundem; que lon-
ge de enobrecé-los, eles os rebaixam; que aos mistérios inconcebiveis que o
cercam, eles acrescentam contradigdes absurdas; que tornam o homem orgu-
lhoso, intolerante, cruel; que em vez de estabelecer a paz na terra, eles trazem
ferro e fogo. Eu me pergunto para que serve tudo isso, sem saber como me
responder. Eu s vejo os crimes dos homens e as misérias da humanidade”. ¥/
Nao esquecamos: a mentira é for¢ada a odiar e banir a verdade, uma vez
que ser exclusivo e intolerante a ela faz parte da natureza da verdade. A existén-
cia da verdade é uma constante condenagao do erro. Onde quer que a mentira
triunfe, ela deve odiar cada elemento da verdade que ainda permanece. Mesmo
o deismo, por mais diluido que seja, é uma ofensa ao ateu. Em sua opinido,
todo aquele que acredita em um Deus, seja qual for a descrigao, é um defen-
sor fandtico de ideias infantis e prejudiciais. Como o ateismo iguala todas as
religioes, as pessoas acreditam que podem confiar nele para serem tolerantes.
Eles estao enganados. O ateismo nao pode tolerar a verdade, porque nao pode

ser tolerado pela verdade. Ele vé um inimigo mortal em cada crenca. Suporta

137 11.1.4S.

180



INCREDULIDADE

o menor indicio somente daquela religido que se cala, que curva seu pescogo,
que se submete as regras e regulamentos da descrenga. O ateismo iguala todas
as religioes, desde que todas sejam igualmente destituidas dos sinais de vigor
e vida. A tolerdncia do ateismo é como a tolerdncia do assassino que suporta o
inimigo a quem tirou a vida.

Devemos ter isso em mente se quisermos compreender a natureza da Re-
volugdo. O erudito e perspicaz Albrecht von Haller observou ja em 1759 que
um violento espirito de persegui¢ao podia ser observado entre os mais francos
dos livres-pensadores, embora “por falta de oportunidade, [esse espirito de perse-
guicdo] s6 poderia espalhar insultos. Fandticos tdo ardentes quanto Helvetius
e Voltaire perseguiriam e até mesmo fariam com que sangue fosse derramado nos
cadafalsos se tivessem o poder para fazé-lo”"** Em suas Cartas sobre a Paz Regicida,
Burke explica: “A religiao esta entre as causas mais poderosas do entusiasmo.
Quando qualquer coisa relacionada com a religiao se torna objeto de muita
meditagao, a mente nao pode permanecer indiferente a ela. Aqueles que nao
amam a religido, a odeiam. Os rebeldes contra Deus abominam completamen-
te o autor de seu ser. Eles 0 odeiam ‘com todo o coragao, com toda a mente,
com toda a sua alma e com todas as suas forcas’ [...] Se deixarmos de fora esse
ateismo fanitico, omitimos a caracteristica principal da revolugio francesa”'¥
Na verdade, a caracteristica definidora da Revolugao é seu 6dio ao Evangelho,
sua natureza anticrista. Essa caracteristica marca a Revolugao, nao quando ela
“se desvia de seu curso” e “cai em excessos’, mas precisamente quando se man-
tém em seu curso e chega a conclusao de seu sistema. O verdadeiro fim de seu

desenvolvimento 16gico, pois, comegou excluindo Deus. Esta marca pertence

138 Albrecht von Haller [em uma revisio da obra de Helvetius, De L'Esprit, nas Géttingische
gelehrte Anzeiger], citado por Haller, Restauration de la Science politique, I, 126.
139 Burke, Works, VIII, 165-67.

181



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

i Revolugio. A Revolugio nunca serd capaz de se livrar disso. E inerente ao seu
proprio principio e expressa e reflete sua esséncia. E o sinal de sua origem. Ea
marca do inferno.'*

O mesmo principio de incredulidade operava na filosofia propriamente
dita, nos varios ramos do saber e até na literatura. Até o indubitdvel foi tornado
objeto de duvida nos sistemas dos metafisicos alemaes, na critica dos textos
da antiguidade cldssica e no novo tratamento da historia, enquanto a literatura
acabou sendo denominada como “literatura do desespero”. Na proxima pales-
tra voltarei para a teoria politica para mostrar que, também nesse terreno, estar
sem Deus no mundo acarreta certas consequéncias naturais, como, por exem-
plo: quando o vinculo entre o céu e a terra é rompido, o homem orgulhoso se

torna a presa indefesa da destruigio e ruina.

140 [2#ed.] O ateismo se transforma em panteismo e deificagio do homem. Em sualuta contraa
revelagio e a fé cristd, o ateismo se transforma em adoragio a idolos. Existe uma escola de pen-
samento hoje que despreza o cristianismo como uma tolice supersticiosa; na verdade, o odeia
como uma seita tenaz, como o pior obstéculo para a evolugio da humanidade. Por exemplo,
a chamada neutralidade prescrita para a escola publica esté se transformando na mais perni-
ciosa parcialidade favorecendo a incredulidade e terminard em proselitismo pela religido da
razio e da natureza. Em um ensaio sobre a vida critica de Jesus, Ernest Renan classifica Cristo
entre “todos aqueles que a humanidade escolheu para se lembrar o que a humanidade é e para
encontrar inspiragio em sua propria imagem.” Apontando para um ideal comum que deriva
de todas essas personalidades, Renan conclui: “Voila o Deus vivo, aquele a adorar!” [Etudes
d’histoire religieuse, p. 215.] Esta se torna a religido da humanidade. Vinet escreve em algum
lugar: “Uma incredulidade negadora e sardonica foi sucedida por uma incredulidade que acre-
dita, por um ateismo fervoroso, por um materialismo entusistico. Em nossos dias, a prépria
impiedade se tornou uma religido.” [ Considérations, p. 37.] Como resultado, a incredulidade
também passa a ter sua versio do direito divino e sua religido oficial: a consciéncia publica se
torna a lei suprema para cada cidadio, até mesmo acima de sua prépria consciéncia. Stahl ob-
serva: “A apoteose da humanidade é a culminago espiritual da democracia; é o proprio alento
vital da primeira revolugao francesa. Uma religido ¢ estabelecida aqui, o culto 4 humanidade,
e quem se recusar a adorar serd punido com a aniquilagao” (Die gegenwiirtige Parteien, p. 187.)

182



&

PALESTRA IX

INCREDULIDADE (Continuacao)

Vimos como o renascimento da fé durante a Reforma foi posteriormente cor-
roido em hipocrisia e decadéncia; e como deu lugar a generalizagao da incre-
dulidade, especialmente entre aquelas classes cujo pensamento teve a maior
influéncia no progresso das ideias. Esta incredulidade foi a causa da Revolugao.
A verdade da minha proposta pode ser mostrada a partir da Historia. Além
disto, nao considerei supérfluo outro tipo de argumento. Tentei provar o efeito
inevitdvel da descrenca sistematica, a partir do seu caracter peculiar e esséncia
interior. Para tal, foi preciso primeiro examinar de que forma o erro evolui para
um sistema, na religiao e na politica; em outras palavras, a que conclusdes se
chega com a adogao do falso principio.

Vimos, para isto, no capitulo anterior, a que conclusdes os homens sio levados
nareligiao, uma vez que aceitam o falso principio: a supremacia da Razao culmina no
ateismo e no materialismo. Uma progressao semelhante pode ser tragada na teoria
politica. Quero nessa palestra desenvolver o argumento de que a liberdade revolucio-
ndria, ou a soberania da vontade humana, se dissipa nas profundezas do radicalismo.

A conexao entre a questdo religiosa e a questao politica é facil de ver.
Haller observa que existe “apenas um passo facil e inevitdvel da ideia quimérica
de tornar arazio de cada homem independente de toda autoridade, ou de des-

truir completamente toda a fé, para o projeto nao menos ridiculo de emancipar

183



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

os homens de todos os governantes temporais. A associagao natural de ideias
tinha necessariamente de levar a essa conclusao, essas consequéncias. Isso ex-
plica, também, por quea campanha contra altar e trono, contra igrejae Estado,
contra clérigos e reis, avangou sempre no mesmo ritmo, conduzida simultanea-
mente pelos mesmos homens e sustentada pelos mesmos principios”'*!
Liberdade de pensamento, mas também de conduta. Supremacia do in-
telecto, mas também da vontade. Razao incorrupta, mas também o coragao. O
homem, por natureza, bom; mas entio - de onde vem o mal? O homem, por
si mesmo, disposto a boas obras e atos de amor; mas entao - de onde procede
uma sociedade perturbada e consumida por mil espadas de paixdes humanas?
Os filésofos ja tém sua resposta. A origem do mal estd nas formas, nas
institui¢des. Por meio de institui¢des incorretas, a retidao primitiva da nature-
za humana foi distorcida e comegou a operar em uma diregio contréria a sua
disposicao natural. A conclusao, obviamente, é que o estado pode ser restaurado
e aperfeicoado simplesmente alterando as instituigdes, derrubando todos os im-
pedimentos a liberdade e seguindo as inclinagdes e paixdes naturais do homem.
Eu gostaria que vocé notasse um ponto em particular. Assim como toda
verdade é, em ultima anilise, sustentada pela verdade que vem de Deus, o fun-
damento comum de todos os direitos e deveres estd na soberania de Deus.
Quando essa soberania é negada, o que acontece com a fonte da autoridade, da
lei, de cada relagao sagrada e zelosa no estado, na sociedade e na familia? Que
sangao resta para as diferentes situagoes e posi¢oes na vida? Que razao pode
haver para eu obedecer e outro mandar, que um ¢é necessitado, o outro rico?
Tudo isso é baseado apenas em costumes, rotina, abuso, injustica, opressao.
Apesar de todas as diversidades sociais, ndo pode haver diferengas reais entre

os homens. Elimine Deus e nao se pode mais negar que todos os homens sao,

141 Haller, Restauration de la Science politique, I, 130s.

184



INCREDULIDADE (CONTINUAGAO)

no sentido revoluciondrio das palavras, livres e iguais. Estado e sociedade nao
podem deixar de se desintegrar, dissolvendo-se em uma colegao de seres hu-
manos isolados, de individuos - um termo da Revolugio que expressa ingenua-
mente seu cardter totalmente destrutivo. Dai em diante, o estado é concebido
como uma multidao de particulas indivisiveis, de 4tomos. De dtomos, a partir
dos quais o estado, bom como o mundo segundo o sistema de Epicuro, sera
entao formado “ex concursu fortuito atomorum”, por uma fortuita aglomdera-
¢ao de dtomos.

Do ponto de vista da incredulidade, liquidar toda forma de autoridade in-
dependente significa remover um abuso que é degradante para a humanidade.
E desse ponto de vista o julgamento é correto, visto que a descrenga conhece
apenas a autoridade humana. £ na negagao do direito divino de autoridade que
encontramos a fonte, nao so do liberalismo, mas do entusiasmo que ele desperta.
A teoria liberal nio estd desligada da nobreza de nossa natureza. Um homem
de fato se rebaixa se se submete a um simples semelhante.'* O homem é grande
demais para se curvar a seu semelhante que comanda em seu proprio nome e
nao como um conservo de Deus. Esta verdade, que nos dd uma visao profunda
da natureza das convulsoes revoluciondrias, é poderosamente expressa por de
Lamennais: “O anjo, por sua natureza, estd acima do homem; entretanto, o ho-
mem nio deve absolutamente nada ao anjo. Deixe um anjo assumir uma forma
sensivel e descer a terra, onde estard a razao para obedecé-lo? Nao vejo direito
de um lado, nem dever do outro. Todo ser criado estd em uma independéncia
natural de qualquer outro ser criado, e se o mais elevado dos espiritos celestiais
viesse, por seu proprio movimento, e sem outro titulo que sua vontade, para ditar
leis a0 homem e escraviza-lo a sua dominagao, eu veria nele apenas um tirano e

em seus suditos apenas escravos. O que é entio quando o proprio homem arroga

142 Cf. Lamennais, Essai sur indifférence, cp. xi [citando Rousseau, Du Contrat social, IV, viii].

185



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

para si mesmo o império sobre 0 homem, seu igual em lei, e frequentemente seu
superior em razao, em iluminagio, em virtude? E uma pretensio mais iniqua,
mais insolente, uma servidao mais ignominiosa? Certamente, nao hesito em di-
zé-1o com Rousseau: E necessaria uma longa alteragio de sentimentos e ideias,
para que se possa decidir tomar o préximo por mestre.

Mas o que fazer? Estado e sociedade existem e, a menos que queiramos
viver novamente como barbaros, é melhor que existam. A autoridade e alei e
o dever e a desigualdade sao indispensaveis. No entanto, o estado histérico foi
dissolvido. Muito bem, entdo, como se formard o estado revolucionario?

Ja em si mesma, a propria ideia de se formar e constituir um estado a qual-
quer hora deve ser repudiada. Lamennais nos lembra que é uma ilusao de nossa
época pensar que um estado pode ser constituido, ou uma sociedade formada,
de um dia para o outro, da mesma forma que uma fdbrica se ergue. As socie-
dades, ele observa, nio sao feitas: elas sio o “trabalho da natureza e do tempo
agindo em conjunto”. Os revoluciondrios querem “criar tudo em um instante,
modelar tudo de acordo com a sua imaginagao, formar a sociedade em uma
tnica fundicao, por assim dizer, segundo um modelo ideal, assim como se cria
uma estdtua de bronze. Em toda parte, eles colocam os artificios arbitrérios da
mente no lugar das relagoes essenciais, das leis simples e fecundas que se esta-
belecem por si mesmas, quando nao impedidas, como as condigdes indispen-
sdveis de existéncia. Tendo dissecado povos inteiros vivos para buscar em suas
entranhas os mistérios do organismo social, eles acreditam que a ciéncia deve
afinal ser infalivel e a sociedade perfeitamente compreensivel. Dada essa con-
fianga, nada os impede ou embaraga. Eles constituem, e entao constituem um
pouco mais. Eles escrevem em um pedago de papel que sao uma monarquia,

ou uma repuiblica, e realmente esperam ser algo na realidade, ser um povo, uma

186



INCREDULIDADE (CONTINUAGAO)

nagao”'* De fato; no entanto, o absurdo da inovagao ¢ a tinica sabedoria dispo-
nivel para a Revolugio a medida que seu principio se desenvolve. Com a lei
e a historia postas de lado, os construtores nio tém regra, exceto arrogéncia,
capricho e arbitrariedade.

Mas vejamos como a nova formagao do Estado é concebida na teoria revolu-
ciondria. Examinemos como isto, de acordo com o principio revoluciondrio, pode
ser feito de uma forma que ndo seja desagradével para a humanidade. Como o esta-
do deve ser formado? Como a unido de pessoas livres e iguais deve ser alcangada?

Somente por consentimento mutuo. Se a concepgao revoluciondria de
liberdade e igualdade deve estar na base do edificio, a autoridade e alei s6 po-
dem ser convencionais e, se o discurso ndo for violéncia, o estado nao pode ter
outra origem sendo um contrato social. Aqui temos novamente, portanto, o erro
bésico do direito constitucional moderno. A falicia de que a associagio é a base
do Estado ¢é aqui sancionada pela teoria politica incrédula, seguindo sua pre-
missa atefsta, da maneira mais libertina que se possa imaginar.

Para ilustrar algumas das implicagdes dessa doutrina, vamos examinar
algumas passagens do Contrato Social de Rousseau, uma obra muito instruti-
va, cuja logica rigorosa desnuda a quintesséncia da filosofia politica do século
18."* Se eu ndo me enganar, vocé reconhecerd nessas citagdes, instantaneamen-
te, seus equivocos mais perigosos, mas também discernird que, em virtude do
principio uma vez adotado, eles possuem o cardter de verdade. E que o tom
elevado do escritor é ndo com base apenas na ostentagdo e na pompa, mas na
legitima compreensao da incapacidade de seus adversarios e da indiscutibilida-

de de seus ensinamentos.

143 Lamennais, Essai sur lindifférence, cp. x.
144 Rousseau, Du Contratsocial, ou Principes du Droit Politique [ 1762 ]; em Oeuvres (novaed.; Ams-
terdam, 1769), vol. IL.

187



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Qual ¢, segundo Rousseau, o fundamento da sociedade? Convengdo.
‘A ordem social, uma vez que nao surge da natureza, deve ser fundada em
convengodes”'*

De que natureza ¢, entao, 0 governo? E republicano. “Todo governo legiti-
mo é republicano” (1L, vi).'* Perceba como, em um tinico floreio da pena, Rous-
seau elimina a legitimidade de todos os reinos histéricos da Europa. Resultado
de uma inferéncia inegavel.

Uma republica, portanto, sempre e em toda parte. Mas de que tipo? Um
governo democrdtico: governo popular, no sentido de liberdade e igualdade uni-
versais. Pois, o que é lei? E a vontade do povo. “O Povo, estando sujeito as leis,
deve ser o seu autor” (II, vi).'¥’

De que forma essa autoridade estatal ou essa vontade popular é limitada? O
poder deste estado ¢ a vontade restringida do Povo? - De manira nenhuma. “E con-
trario a natureza da politica do corpo que o Soberano se imponha uma lei que ele
ndo pode infringir. Pois, uma vez que ele nao pode se considerar uma outra pessoa,
ele estd na posi¢ao de um individuo firmando um contrato consigo mesmo. Dai se
segue que ndo existe, nem pode haver, qualquer lei fundamental que seja obrigato-
ria para o corpo do Povo, nem mesmo o préprio Contrato Social” (I, vii).

Que parte de seus direitos o cidadao reteve pelo contrato social? Nenhum.
A esséncia desse contrato reside na renincia completa de seus direitos. “As
cldusulas do Contrato Social, quando bem compreendidas, podem ser redu-
zidas a uma: a alienagao absoluta de cada associado para a comunidade de si

mesmo e todos os seus direitos” (I, vi).

145 Bk. I, cap.I

146 11 p. 46.

147 [22 ed.] Observe que Rousseau nio est4 falando sobre uma reptiblica ou uma democracia
como forma de governo; fala da “democracia” como corolédrio da soberania popular, governo

» 7

por maioria numérica. “Poder para o povo” é a formula da incredulidade para a politica.

188



INCREDULIDADE (CONTINUAGAO)

Qual a relagio do cidaddo com o Estado? Subordinagio total. “Assim como
a natureza dd a cada homem o comando absoluto sobre todos os seus mem-
bros, o Pacto Social d4 ao corpo politico o comando absoluto sobre todos os
seus membros” (11, iv).

Quando o estado pode exigir a vida de um cidadao? Sempre que o estado
julgar sua morte itil para o estado. “Se o Soberano disser ao cidadao: ‘E con-
veniente para o Estado que vocé morra) entao ele deve morrer, visto que foi
somente nessa condigao que viveu até entao em seguranga, e visto que sua vida
ndo é mais apenas o dom da natureza, mas uma concessio, e uma concessio
condicional, do Estado” (11, v).

E dificil conceber um absolutismo mais completo do que esse. A pré-
pria liberdade do cidadao consiste na entrega de corpo e alma ao Estado.
Mas, nao existe nem um ponto em que se possa demonstrar que Rousseau
estd errado? Nao, os seus argumentos sao aterradores; mas corretos: porque,
se houvesse uma coer¢ao menor ou um melhor tipo de liberdade, o sistema
seria destruido. Uma vez que em sua concepgio o estado estd fundado na
convengao. Se suas conclusdes sio aterrorizantes, nio deixam de ser consis-
tentes. O que temos aqui é mais uma vez o sistema monstruoso de Hobbes
- a mesma onipoténcia soberana, com apenas uma diferenca: onde Hobbes
argumentou que o poder passa para o governo, Rousseau insiste que o povo
o retenha.

Pois, e o magistrado civil? Qualquer cargo de governo é apenas um man-
dato provisdrio, sujeito a cancelamento ou modificagio de acordo com a von-
tade do povo. “Aqueles que afirmam que o ato pelo qual um povo se submete
a0s governantes nao ¢ um contrato estdo, portanto, muito certos. Esse ato nada
mais é do que uma comissao, um emprego, no qual os governantes, como me-
ros oficiais do Soberano, apenas exercem em nome do Soberano os poderes

que lhes foram confiados - poderes que podem ser limitados, modificados ou

189



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

revogados a vontade do Soberano. Afinal, a alienagao de tal direito é incompa-
tivel com a natureza do corpo social e contraria ao proprio objeto para o qual a
associacao é formada” (11, i).

Assim, o governo nao tem vida propria: “O Estado existe por si s6, mas o
governo deve sua existéncia inteiramente ao Soberano. Assim, a vontade preva-
lecente do principe é, ou deveria ser, nada mais do que a vontade geral, ou a lei.
O poder que o Principe possui é apenas o poder da comunidade concentrada em
suas maos. No momento em que ele inicia alguma agao absoluta de forma inde-
pendente, o vinculo de unido que mantém o Estado unido é afrouxado” (11, 1).

Consequentemente, sempre que o Povo se retine, o governo fica em se-
gundo plano: “No momento em que o Povo é convocado como um 6rgao so-
berano, cessa toda a jurisdi¢ao do governo, o Poder Executivo é suspenso e a
pessoa do mais humilde cidadao é tao sagrada e invioldvel como a do mais alto
Magistrado: onde os representados estao presentes em pessoa, os representan-
tes nao sio mais necessarios” (11, xiv).

O que acontece com as vdrias formas de governo? A questio perde importancia,
uma vez que ndo existe mais nenhuma distingao real entre Democracia, Aristocracia
ou Monarquia. Embora essas formas variem, é sempre a mesma soberania popular
que prevalece, nao reconhecendo nenhuma autoridade independente acima, a0 lado
ou abaixo de si mesma: “O Soberano pode confiar a custédia do governo a todo o
Povo, ou a um grande ntimero deles. [...] Essa forma de governo é denominada De-
mocracia. Ou pode confinar o governo a um pequeno nimero. [...] Essa forma de
governo é chamada de Aristocracia. Finalmente, pode concentrar todo o governo nas
maos de um tnico Magistrado, de quem todos os outros magistrados terdo o poder.

Esta terceira forma é chamada de Monarquia, ou governo real” (I1J, iii).'**

148 [22ed.] Cada estado ¢ “uma reptblica com uma ou varias cabecas” (Lamartine [Histoire
des Girondins, I, 15].) Nesta base, a monarquia é a soberania popular sob uma tinica cabeca.

190



INCREDULIDADE (CONTINUAGAO)

Que tipo de sistema representativo pode haver nesses principios? Os gran-
des estados, é claro, exigem o expediente de um corpo legislativo de deputados
populares; na verdade, porém, a representagao é um absurdo, outra forma de
escravidao: “A soberania nao pode ser representada pela mesma razao que no
pode ser alienada. Sua esséncia é a vontade geral, e uma vontade nao pode ser
representada: uma vontade ¢é ela mesma, ou é outra vontade; nao hé possibili-
dade intermedidria. Os deputados do povo nio sio, nem podem ser, represen-
tantes; eles s6 podem ser comissarios. Eles nao podem tomar decisoes vincu-
lativas. Qualquer lei ndo ratificada diretamente pelo Povo é nula e sem efeito,
de fato ndo é lei. O povo inglés pode se considerar livre, mas nessa crenca eles
estao gravemente enganados. Eles sdo livres apenas quando elegem membros
do Parlamento. Acabadas as eleigdes, eles s3o escravos, ndo sio nada” (III, xv).

Vocé estd atdnito, ao ler essas doutrinas, quanto ao estranho tipo de li-
berdade que surge deste solo revoluciondrio? Afinal, elas ensinam que sempre
quando hd uma diferenca de opinido, a minoria estd sujeita ao despotismo mais
irresistivel e detestivel da maioria. Mas isso ainda nao é tudo. Rousseau vai lhe
mostrar que quanto mais preso vocé estiver nas correntes, mais liberdade vocé
terd: “Quando se propde uma lei na assembleia do Povo, o que lhes é pergun-
tado nao ¢ se aprovam ou rejeitam a proposta em questao, mas se ela estd ou
nio em conformidade com a vontade geral, que é a vontade deles. | ...] Portanto,
quando uma perspectiva que estd em desacordo com a minha se sustenta, pro-
va-me apenas que me enganei, e que o que considerei ser a vontade geral nao
era assim. Se minha opinido particular tivesse prevalecido, eu teria feito algo
diferente do que realmente desejava e, nesse caso, eu nao teria sido livre” (IV,
ii). Vocé nio quer e eles te coagem? E apenas para que, por meio da submissio
a Vontade Geral, vocé possa alcangar um gozo mais pleno de sua liberdade:
“Para que o Pacto Social nao seja uma férmula vazia, inclui tacitamente o uni-

co compromisso que por si s6 pode dar forga ao todo, a saber: que quem se

191



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

recusar a obedecer a vontade geral serd constrangido a fazé-lo por todo o cor-
po. Isso ndo é mais do que dizer que ele sera forgado a ser livre” (I, vii).

“Liberdade é submissdo a Lei”. Concordamos, se a lei se basear no reconhe-
cimento do Legislador Supremo e na submissao aos Seus mandamentos. Mas
discordamos se por lei se entende a vontade, a aprovagio, o benepldcito da
maioria: deverfamos, mesmo que tivéssemos rejeitado a Biblia, ficar envergo-
nhados diante da sabedoria paga. (Cicero, por exemplo, escreve que “a nogio
mais tola de todas é a crenga de que tudo o que é decretado nas instituigoes e
leis das nagoes ¢ ‘justo’ e a justica fosse fundada na vontade do povo ou nos de-
cretos de principes ou sentengas de juizes, seria ‘justo’ roubar e cometer adul-
tério e forjar testamentos sempre que tais atos fossem aprovados por votagao
ou plebiscito”'*). Se liberdade significa obediéncia incondicional ao bel prazer
dos homens, entao liberdade é uma fic¢ao. Assim, Benjamin Constant nio es-
creve sem fundamento: “A liberdade pode ser perdida apesar do principio da
Soberania do Povo, ou mesmo por causa deste principio”.'*

Dizem ainda: “Liberdade é submissio ao Estado”. “Servire Statui libertas”, é a
frase. Esta defini¢do se difere da anterior apenas na formulagao, nao na substén-
cia. No entanto, nem a teoria nem a experiéncia ensinaram que é possivel en-
contrar a verdadeira liberdade na submissao ao Estado. Esta s6 pode ser encon-
trada no lema servire Deo vera libertas, “servir a Deus é a verdadeira liberdade”.

Como a perda da liberdade pode ser evitada em um estado em que tudo
é feito para se apoiar em convengdes sociais? Na verdade, é de pouco proveito
saber quao perniciosas sio todas essas doutrinas, se nunca se chega a ver que sio
manifestacdes de um sistema coerente, as ramificagdes de uma tinica raiz. Consi-

dere o efeito da incredulidade na sociedade e na vida doméstica e familiar. Esses

149 Cicero, De Legibus, 1,15 e 16.
150 Cours de Politique Constitutionnelle, I. 162.

192



INCREDULIDADE (CONTINUAGAO)

lagos familiares também devem ser afrouxados quando a soberania divina nao
é reconhecida. Se Honra teu pai e tua mde nao valem mais, o que resta sendo um
vinculo passageiro baseado em total desamparo e instinto animal? O que quer
que va além disso nao pode ser mais do que uma questao de convengao. Rousseau
diz: “Os filhos permanecem apegados ao pai apenas enquanto precisam de sua
protegdo. Assim que essa necessidade cessa, o vinculo da natureza ¢ dissolvido”
(I, ii). Onde a vontade de todos d4 origem & onipoténcia do estado, onde a
seguranga e o bem-estar do estado sao a lei suprema, e onde a vontade da mulher
também faz parte da vontade geral, por que nao deveria ser argumentado, em
conexdo com a educagio, que “os filhos pertencem a reptiblica antes de pertencerem
a seus pais? Maxima que, traduzida em linguagem simples, significa que nao se
reconhece nenhuma autoridade ou direito paternal; que a sociedade doméstica
¢ uma quimera, ou pelo menos um abuso que deve ser reformado; que o tnico
objetivo do casamento é fornecer ao Estado os filhos da espécie humana, os
quais faz com que sejam criados como lhe agrada, dos quais dispoe como lhe
agrada”'*! Haller fala de um professor em Wurzburg: “Ele queria (ainda em 1804)
admitir mulheres e meninas como cidadaos ativos na corporagio soberana”'>*
Isto nao é tao mau como parece. Pois, onde é sabidamente desconhecido que o
Senhor Deus fez a mulher para ser uma ajuda para o homem, para que cada um
amasse a sua propria esposa como a si mesmo e a mulher respeitasse o homem;
Ali a mulher ji nao é nossa companheira no caminho da vida e no Caminho da
vida; ali a mulher torna-se co-regente ou escrava; ali somos condenados, quando
rejeitamos a sabedoria e 0 amor de Deus, a cair na loucura e na rudeza do povo

incrédulo e rebelde.

151 Lamennais, Des Progrés de la Révolution, p. 147 [citando Danton, falando na Convengao
Nacional, 12 dez. 1793, durante o debate sobre a frequéncia obrigatéria nas escolas ptblicas].
152 1. 84.

193



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

H4 uma ultima consequéncia importante que deve ser encarada, e que
estd relacionada com a religido. Qual serd a politica do estado revoluciondrio
com respeito a religiao? A resposta seria tolerar todas as religies sem ter reli-
gido em si. Mas, com uma condigao, ¢ claro - que o estado determine a todos
que reverenciem os preceitos de politica e moralidade do estado, e que exclua
qualquer religido que se recuse a se curvar diante do idolo. Por motivos reli-
giosos? Nao, puramente por motivos politicos: quaisquer doutrinas julgadas
inadequadas pelo estado sdo antissociais e imorais. “O sujeito nao é de forma
alguma obrigado a prestar contas de suas opinioes a0 Soberano’, escreve Rous-
seau, “a ndo ser na medida em que afetem a comunidade. Ora, é de consideravel
importancia para o Estado que cada cidadao professe uma religiao que o dispo-
nha a deleitar-se em seus deveres; mas os dogmas de tal religiao nao interessam
ao Estado ou a seus membros, exceto na medida em que afetam a moralidade
do cidadao que a professa e, dessa forma, as obrigagoes que ele deve aos outros
[...] H4, portanto, uma religido puramente civica cujos artigos de fé devem ser
determinados pelo Soberano, nao tanto como dogmas religiosos, mas como os
sentimentos de sociabilidade sem os quais um homem nio pode ser um bom
cidadao nem um stdito fiel. Embora nio tenha o poder de obrigar ninguém a
acreditar neles, o Soberano pode banir qualquer pessoa do Estado que nao o
faga - bani-lo nio como uma pessoa impia, mas como uma pessoa antissocial,
como alguém que é incapaz de amar sinceramente as leis e a justica ou de sa-
crificar, em caso de necessidade, sua vida pelo seu dever. Se um homem que
subscreveu publicamente estes artigos de fé continuar a se comportar como
se ndo acreditasse neles, ele merece a pena de morte” (IV, viii). Em outras pa-
lavras, nenhuma religido bem definida serd tolerada em oposigao as exigéncias
da sociabilidade revolucionaria.

Mas, basta de Rousseau. Tomando o sistema como um todo, em sua total

importancia para a religiao e a politica, e lembrando ainda a expectativa de que

194



INCREDULIDADE (CONTINUAGAO)

seu sucesso haveria de inaugurar um futuro infinito de felicidade para a huma-
nidade, podemos ter qualquer dtvida de que aqui, também, a inimizade entre a
semente da mulher e a semente do diabo é inevitavel? E a tolerancia para com o
Evangelho vivo concebivel em um estado genuinamente revolucionario? Seria
permissivel a Arca de Deus enfrentar Dagom com seu poder esmagador? Aqui
esse verso vem a mente: “Sua impiedade destruiria o Deus que ele abando-
nou”'** De fato; aqueles que chegaram ao terreno revoluciondrio da impiedade
sistematica permanecem consistentes com seus principios e fiéis a si mesmos,
apenas abandonando e resistindo a Deus, apenas desejando, se isso fosse pos-
sivel, ver Deus destruido.

Nenhum argumento contra a Revolugao é mais forte do que aquele que
demonstra que os falsamente chamados ultras estio contra os que se autode-
nominam moderados. O ensino dos moderados ndo somente produz os ultras
como os torna irrefutdveis. Nao hd meio termo. Para estar a salvo, portanto, do
afundamento no abismo revoluciondrio é necessario permanecer na rocha, e
ndo construir sobre a areia movedica da revolugio. Haverd avanco na refutacio
dos falsos principios quando se tiver demonstrado que tudo o que causa aver-
sao e indignagao é o resultado das teorias que ainda sao honradas nos nossos
dias. Mesmo as politicas mais horriveis foram simplesmente consequéncias
das teorias aceitas. E importante, portanto, recolher exemplos e provas de que
nestas teorias reside nao s6 a razao, mas também o germe e a causa do disparate
e da piedade revoluciondria. Para concluir esta palestra, portanto, tenho trés
exemplos para ilustrar meu ponto: (1) a relagio de Montesquieu com Rous-
seau; (2) a ascensdo dos [luministas; e (3) a conspiragio de Babeuf.

1. Montesquieu sempre foi o idolo e Rousseau o terror do partido incon-

sistente. Mas essa avaliagdo sobre eles ¢ justa? O que Rousseau fez sendo dar

153 [Racine, Athalie, 1,1, 41s.]

195



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

continuidade ao que Montesquieu havia comegado, trazendo unidade e integrida-
de ao sistema de um predecessor menos ousado? Ambos procedem das mesmas
premissas. Montesquieu também afirma que todos os homens sao iguais, que a
vontade do povo é alei suprema, que o governo deve ser guiado pelo que a maioria
aprova. E, para a realizacao desses preceitos fundamentais, ele clama por um estado
arquitetado por ele mesmo ao longo das linhas de uma interpretagao, anti-histo-
rica em muitos aspectos, da constituigo inglesa: uma maquina de estado artifi-
cialmente criada na qual ele promete a separagio completa, embora a cooperagao
harmoniosa de trés poderes, o legislativo, o executivo e o judicidrio. Rousseau estd
certo quando comenta que essa separagao de poderes resulta de um mal-entendido
basico sobre a natureza da soberania popular: “Este erro surge de uma falha em se
formar nogdes precisas da natureza do poder soberano, e de confundir com partes
desse poder o que sdo simplesmente emanagdes dele”. (I, ii.) Mas, no geral, a fér-
mula de Montesquieu nao oferece nenhuma garantia para preservar os direitos do
povo soberano. Sua teoria é uma meia medida. Na verdade, é pior do que isso. Seus
escritos nao apenas fracassam em trazer a semente revoluciondria ao pleno desen-
volvimento; na verdade, eles o sufocam ao aplica-lo incorretamente. No entanto,
sua incoeréncia era resultado de miopia ou, como eu pensei antes, um caso de pon-
deragdo de sua parte? Ao desbravar a floresta, ele nao se igualou a Rousseau em ou-
sadia? A ocultagio tempordria do objetivo final ndo seria necessaria aos interesses
da nova doutrina, para que ela ganhasse aceitagao entre os timidos? Seja como for,
tudo o que afirmo é que Rousseau, que na verdade nao fez nada além de descobrir
todas as implicagoes dos principios de Montesquieu, estava certo.

2. Os Iluministas, uma seita que surgiu no ultimo quartel do século 18,
chamavam-se amigos da luz (qualquer luz, nio s6 a verdadeira) - os excepcional-
mente, sendo exclusivamente, iluminados. Em sua origem e em seus efeitos esta
seita foi um produto nativo, uma cultura tipica do solo revoluciondrio. Qual foi

o principal impulso de sua doutrina? Haller o descreve da seguinte forma: “Eles

196



INCREDULIDADE (CONTINUAGAO)

consideravam o préprio ato de formar um estado como artificial e toda alienagao
ou delegacdo de liberdade individual, seja em favor de um unico ou de vérios
individuos ou mesmo da maioria, como apenas uma loucura. O tnico resultado
disso era um despotismo sem remédio, mais opressor do que o primeiro. Além
disso, precisamente porque consideravam os estados existentes como institui-
¢Oes arbitrdrias, eles nio desejavam meramente reformé-los, dar-lhes uma nova
base, ou organizé-los como republicas, assim como fazem os revoluciondrios
comuns, mas sim aboli-los por completo, para destrui-los e restaurar o chama-
do estado de natureza - uma condi¢io que eles consideravam como preferivel a
servidao artificial nascida do Contrato Social. Cada pai de familia devia ter sido
padre e soberano independente”'** Esta doutrina parecerd menos absurda e re-
preensivel se vista em relagao ao que a precedeu. Foi uma reago ao atroz absur-
do de Hobbes e Rousseau. Vimos que tipo de estado o Contrato Social produz.
Seria, portanto, estranho que algumas pessoas preferissem desfazer totalmente a
sociedade e viver numa vida de familia em vez de viver em tal prisao de estado?
3. A conspiragdo de Babeuf data de 1796. Foi o esforco abortivo de um
bando de espiritos turbulentos cujos esforgos temerarios foram interrom-
pidos abruptamente e, portanto, nao tiveram influéncia no curso dos acon-
tecimentos. A apologia publicada por um deles, Buonarrotti, em 1828, nao
teve expressao duradoura. No entanto, no meu entender, é extremamente
util, tanto pela apresentagao como pelo contetido, para ilustrar o carater da
Revolugao. Seu slogan era a aboligao da propriedade. Eles acreditavam que, a
menos que essa raiz de amargura fosse destruida, a drvore da liberdade nio
floresceria: “Babeuf”, escreve Buonarrotti, “ndo hesitou em identificar a pro-
priedade privada como a principal fonte de todos os males que afetam a socie-

dade” Eles concordaram “que a causa perene da escravidao das nagdes reside

154 Haller, Restauration de la Science politique, I, 163.

197



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

inteiramente na desigualdade e que, enquanto a desigualdade permanecer,
o exercicio dos direitos politicos serd pouco mais do que ilusério para uma
série de homens que nossa civilizagao rebaixa a um nivel subumano”"** Mas,
como destruir essa desigualdade? Alguns pensaram que o objetivo poderia
ser alcangado oprimindo os ricos por meio de taxas especiais. Outros de-
fendiam a redistribuigio de terras, leis suntudrias'*® e impostos progressivos.
No entanto, de acordo com os principais porta-vozes do grupo, tais medidas
eram inadequadas: o tnico remédio estava em uma comunidade de bens e traba-
lho, na proclamagao e aplicagdo do grande principio de que o Povo ou o Esta-
do é o proprietdrio geral. Esse principio deveria ser uma caracteristica proe-
minente da nova constitui¢ao: “Na nova ordem social’, explica Buonarrotti,
“seria reconhecido implicitamente que a propriedade privada nao emana do
direito da natureza, mas é apenas uma invengao do direito civil e pode, por-
tanto, ser modificada ou abolida; além disso, seria estabelecido como prin-
cipio que a titularidade de todas as riquezas dentro do territorio nacional é
tnica e indivisivel e pertence de forma inalienével ao povo, o tinico que tem
o direito de dispensar o uso e usufruto das mesmas”"’’ Uma Comunidade Na-
cional deveria ter sido estabelecida, abolindo o direito de sucessao, de modo
que “toda riqueza agora possuida por particulares reverterd apds sua morte
para a comunidade nacional”'s*

E facil considerar este dltimo grupo como despreziveis anarquistas, e
ver em sua tentativa apenas uma revolta avarenta dos pobres contra os ricos.
Mas esta ndo é certamente a forma de beneficiar das sérias adverténcias

que este caso nos oferece. Tais adverténcias sao de vital interesse para nos

155 Buonarrotti, Conspiration de Babeuf, 1, 81.

156 [Nota da tradutora] Isto ¢, leis que limitam gastos ou despesas.
157 Ibid, 1,207.
158 Ibid., 11, 306.

198



INCREDULIDADE (CONTINUAGAO)

hoje, considerando o crescimento alarmante da pobreza extrema, a clara
inadequagdo das medidas empregadas para combaté-la e as iniciativas
nefastas de cartistas e comunistas. Quanto aos conspiradores, ndo havia
neles uma excitagio passageira, nenhuma preocupagao frivola com meras
invengdes da imaginagdo. Aqui encontramos uma dedicagdo firme e bem
fundamentada a determinados principios - principios que a oposigio s
conseguia contestar negando de maneira evidente seus proprios principios
em nome de seus proprios interesses. Pois, se autoridade e direito siao con-
vencionais, por que de fato deveria haver uma excegao para a autoridade do
proprietario e para o direito de propriedade? Em que se basearia tal exce-
¢ao, dada a auséncia de qualquer san¢ao maior? Se o povo, concentrado no
estado, é o Soberano Todo-Poderoso sobre todas as partes do estado, por
que de fato sua soberania deveria ser restringida na disposi¢ao dos chamados
direitos de propriedade? Nao é desejavel, e em vista da discrepancia irritante
entre abundéncia e pobreza, ndo ¢é de fato uma necessidade urgente que o
povo como um todo conceda a cada um de seus membros uma certa “mesa-
da”, fixada pela vontade geral? E possivel conceber um meio mais adequado
do que o0 comunismo, ou a “organizagao do trabalho” [de Louis Blanc], para
acabar com a desigualdade financeira que, de tantas maneiras, frustra a pro-
messa e a intengdo de liberdade politica e igualdade?'*’

Eu poderia facilmente multiplicar esses exemplos de irrepreensibilidade
logica. Mas chega! O que tentei demonstrar é que o principio da descrenga
- que coloca a soberania da Razao e a soberania do Povo em primeiro lugar -

enquanto proclama a Liberdade termina inevitavelmente em radicalismo ou

159 [22ed.] Stahl acredita que “o socialismo é inevitavelmente o sistema econdmico nacional
da democracia sempre que este atinge 0 amadurecimento da autoconsciéncia” (Die gegermwiir-
tige Parteien, . 212).

199



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

despotismo: na desintegragio da sociedade ou na tirania de um estado em que
todas as coisas sao niveladas sem qualquer consideragao as verdadeiras liber-
dades e verdadeiros direitos.'® Radicalismo ou despotismo: tal é o duplo resul-
tado do desenvolvimento l6gico da doutrina da Revolugao, quando é livre para
seguir seu curso natural.

Mas, serd que, agora, neste desenvolvimento légico, temos a chave do
que realmente aconteceu? Certamente que sim, se a teoria tivesse gozado de
liberdade para seguir seu curso natural. Mas foi isso que aconteceu? Nao; pois
essa teoria, sendo o que ¢, enfrenta obstéculos intransponiveis que surgem da
constitui¢do e necessidades do homem, da natureza das coisas e das ordenan-
cas de Deus. Esses obsticulos e a propria teoria, tomados em conjunto, sao
os dois fatores dessa historia. Consequentemente, quando eu afirmo que essa
doutrina foi a causa da Revolugao, ndo estou me referindo as ideias da Revo-
lugao enquanto apenas amadurecidas na mente do filésofo, mas sim a essas
ideias que se enredaram em uma luta com a realidade historica. Para antecipar
o curso da Revolugao, portanto, deve-se colocar a doutrina em desenvolvimen-

to no contexto, nio digo de circunstincias contingentes, mas de sua colisao

160 [2aed.] Claro, endosso o relativo elogio dado por Stahl ao partido hesitante, embora eles
estejam errados quando medidos pela teoria: “O partido democratico, que seus oponentes
liberais apelidam de partido da anarquia, por sua vez oferece uma critica correta aos liberais.
No entanto, o fato de sua critica ser correta ndo prova, por si s, que o partido democrético
estd correto. Ao contrdrio, o fato de representar uma aplicagio mais completa e vigorosa
do principio da Revolugio significa apenas que seu erro é ainda mais flagrante e pestilento
do que o do partido liberal. Ndo hd nada de bom em indiferenga e indecisao, com certeza;
mas a forma consistente do erro sempre ser4 pior do que abragi-lo indiferentemente” (Die
gegenwirtige Parteien, pp. 189, 191s.). Sem duvida. Apenas tenha em mente também que os
inconsistentes preparam o caminho para as coisas que eles abominam. Dai a frase de Stahl:
“Nao tenho medo da doenga aguda da democracia; tenho medo da doenga cronica do libe-
ralismo. Nio é uma inversio violenta, mas uma subversdo gradual que eu temo” (Parlamen-
tarische Reden, p. 135.).

200



INCREDULIDADE (CONTINUAGAO)

inevitdvel com a verdade e a lei. Gostaria de tentar isso na préxima palestra.
Nela me proponho a mostrar por que o principio invaridvel precisa passar por
repetidas transformagoes. Também me proponho a mostrar por que essas
transformagdes podem ser previstas com uma certeza quase que matematica,
uma certeza que é oriunda do conflito entre o ataque da Revolugao e a resis-

téncia da Natureza.

201






&

PALESTRA X

A DOUTRINA DA REVOLUCAO
EM CONFLITO COM A
NATUREZA E A LEI

Nas duas conferéncias anteriores, tentei descrever-vos a incredulidade que
ela provoca, nao por exagero, mas por inferéncia, impiedade na religido, radi-
calismo no Estado. Mas esta teoria nao pode funcionar livremente. A teoria
da Revolugao, uma vez que se torna aceita em geral, tem um poder enor-
me. No entanto, ndo é todo-poderosa, nao é onipotente. Em conflito com
a Natureza e a Histdria, encontra obje¢oes cada vez mais dificeis de supe-
rar e que, por fim, se tornam intransponiveis. Renunciar a verdade imutével
nao converte a mentira em verdade. Negar a Deus nio ¢ destrui-lo. E negar a
depravagao humana nao ¢ alcangar a perfei¢ao humana. Pode-se denunciar
como erro e preconceito o surgimento historico dos Estados e o crescimento
organico das sociedades, a origem sagrada da lei e da autoridade, a suprema-
cia de Deus sobre os governantes terrenos, a relagio necessaria entre igreja
e Estado: no entanto, eles permanecem os pilares basicos do direito consti-
tucional universal. Assim, quaisquer que sejam as circunstancias, a doutri-

na da Revolugao sempre se opord a consciéncia do homem e as verdadeiras

203



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

necessidades do homem, em oposicao a realidade das formas existentes de
governo e direitos e liberdades adquiridos.

E qual é o resultado que se revela em reagdo ao poder de destrui¢ao? Uma
reagao se manifesta contra a Revolugao. A histéria do progresso natural e inevi-
tavel serd alterada por oposigao igualmente natural e inevitavel; e, seu progresso
natural é modificado e desviado de seu curso quando a doutrina da dissolugao
e destruigao é interrompida na busca direta de sonhos por ela inatingveis. Isto
também acontece com rios. O que determina a diregao da correnteza nio é ape-
nas a for¢a da dgua que flui, mas a imobilidade das montanhas e as rochas em seu
caminho. Sua imobilidade d4 ao rio suas curvas, voltas e reviravoltas. Estamos
aqui preocupados com as propriedades e condigdes de vida, e, como jd disse,
com a historia natural da doutrina da incredulidade. Aqui me deparo com mais
uma verdade, pois, da mesma forma que devemos conhecer o solo e a atmos-
fera para o conhecimento das plantas e dos animais, assim também, se quiser-
mos conhecer a histéria natural da doutrina da incredulidade, temos que vé-la
no contexto da atmosfera da realidade. Realidade essa que nao pode deixar de
modificd-la. Consequentemente, para prever a agao histérica da doutrina da Re-
volugdo a partir de sua semente tedrica, devemos agora abordar a questao: como
se desenvolve a incredulidade em seu choque com a verdade e alei?

Primeiro, uma palavra sobre religido. Depois mais amplamente sobre
politica.

Sobre a Religido. O que a supremacia da Razao ird produzir, nao pelalégica,
em abstrato, mas em conexao com a disposi¢ao humana? A fé na infalibilidade da
Razao nao se tornard geral até que a fé no Deus vivo esteja em declinio. Uma vez
que a fé no Deus vivo tenha declinado, é natural que a incredulidade logo preva-
leca sobre os fragmentos mortos da doutrina tao cuidadosamente embalsamada
nos tratados teoldgicos. Apesar dos esforgos daqueles que se alegram em resgatar

a verdade pela metade, onde o Espirito do Senhor nao estd, o que pode resistir

204



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

a0 pai da mentira? A verdade em sua totalidade serd sucessivamente banida: sem
mistérios, sem Cristo, sem Biblia, sem Revelacao, sem Deus! Sob o rétulo co-
mum de “pietismo’, tanto o cristianismo, como o Judaismo e o Deismo serao
(como foi feito recentemente na Alemanha) igualmente desprezados.

Mas o coragao humano nio pode concordar com isso. Relutante e inca-
paz, entretanto, de se voltar para Deus, estd condenado a afundar cada vez mais
no abismo. Como isso sera possivel? De duas maneiras.

Primeiro, ele tentard, tanto quanto possivel, se livrar de todas as nogoes
do Divino. Esgotado pela batalha intermindvel de opinides e sistemas, e pouco
convencido tanto pelos argumentos do ceticismo quanto pelos sofismas da ir-
religiao, o homem nao busca mais a verdade. O grito: O que é a verdade? ja nao
é o slogan da curiosidade ou o grito da alma angustiada. Indiferente tanto ao
erro quanto a verdade, ele se dedicard aos interesses temporais e aos prazeres
sensuais e serd tolerante com qualquer coisa, desde que nao interfira na busca
dos bens terrenos e da paz terrena. O tempo de entusiasmo pela incredulidade
ja passou. Lamennais comenta: “olhe ao seu redor e responda. O que vocé vé
por todos os lados, exceto uma profunda indiferenca aos deveres e crengas,
com um amor desenfreado pelos prazeres e ouro, por meio do qual nada ha
que nao possa ser obtido? Tudo se compra, porque tudo se vende, conscién-
cia, honra, religiao, opinido, dignidade, poder, consideragao, até respeito: um
vasto naufrigio de todas as verdades e todas as virtudes. A extingdo absoluta
do sentido moral nao nos permite sequer nos interessar pelo erro especulativo;
nos o deixamos pelo que é, assim como pela verdade; nio pensamos nisso, nao
nos preocupamos com isso: ndo podendo aniquilar o livro da natureza, que
se desdobra magnificamente em todos os aspectos, apagamos cuidadosamen-
te 0o nome de Deus e, apressando-nos a virar as paginas que nos lembram do
Criador, paramos apenas naqueles que nos ensinam sobre as propriedades dos

corpos e os prazeres que podemos derivar deles”. E ainda: “Todas as teorias

205



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

filosoficas, todas as filosofias de impiedade, vieram a se fundir e desaparecer
neste sistema devorador; verdadeiro timulo da inteligéncia, onde desce so-
zinho, nu, igualmente abandonado pela verdade e pelo erro; sepulcro vazio,
onde nem mesmo se véem 0s 0ssos”.'®"' Se eu tentasse reunir todas as passagens
impressionantes do Essai sur lindifférence en matiére de religion de Lamennais, em
que ele descreve tio eloquentemente a doenga da época, a anestesia do sentido
da religido e da verdade, jamais terminaria minha tarefa. Bem que Lamennais
poderia escrever na pagina de abertura de sua obra: “A era que mais sofre nao
é a que estd apaixonadamente interessada no erro, mas a que negligencia, que
desdenha a verdade. Ainda ha forca e, portanto, esperanga, onde quer que se-
jam sentidos movimentos violentos; mas quando todo o movimento ¢ extinto,
quando o pulso para de bater, quando um calafrio atinge o coragao, o que mais
se pode esperar sendao uma dissolugao iminente e inevitavel?”

Mas existe, por causa desta sufocagéo do sentimento religioso, uma segun-
da dire¢ao na qual alguém foge da abominagao da impiedade, para cair em outra
abominacao. A incredulidade leva & supersti¢ao; renunciar a Deus leva a idolatria.
“Faze-nos deuses que vao adiante de nds”'%* As pessoas fazem como Voltaire disse:
“Se Deus ndo existisse, seria preciso inventd-lo”. Mas como serd aquela divindade
inventada, aquele idolo nao de madeira ou pedra, mas da imaginagao va, do inte-
lecto miope, do coragio corrompido e das emogdes excitadas? No final do século
anterior, um astuto estudante de filosofia, Lichtenberg, observou que “o mundo
alcancard um nivel de sofisticaco tao alto que serd tao ridiculo acreditar em Deus
quanto é hoje acreditar em fantasmas,” acrescentando causticamente: e nio para

por ai. Chegard o dia em que acreditaremos apenas em fantasmas”'®* E, de fato, os

161 1L

162 Ex32.1

163 Lichtenberg [ Vermischte Schriften, I, 166], citado em Berliner Evangelische Kirchen-Zeitung,
1836,p.3

200



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

homens realmente chegaram a este ponto na filosofia. Tendo negado o Deus da
Revelagio, eles se curvam aos fantasmas da mente filosofica. Surgiram inumeros
sistemas, para os quais 0 nome fantasmas, em todos os sentidos, é bem merecido.
Quer exemplos? Aponto aqui aos vérios tipos de misticismo, no qual procuram refd-
gio para seus sentimentos apos o naufrégio desuafé; a0 panteismo, que Bautain cha-

ma de “verdadeira heresia do século 19;”%*a

alardeada filosofia de Hegel, segundo
a qual a Divindade é o produto final e a suprema perfei¢ao do Espirito do Mundo
em auto-formacao; ao Saint-Simonismo, revivido nos horriveis ensinamentos dos
Alemaes Reformistas. Essa sabedoria monstruosa sempre sera o produto da enge-
nhosidade humana quando ela se recusar a reconhecer o Deus que se fez conheci-
do em Sua dupla revelagao, no reino da natureza e no reino da graga. Aqui a palavra
do Apdstolo se aplica com forga redobrada: “Tendo conhecimento de Deus, nao o
glorificaram como Deus, nem [he deram gragas; antes... inculcando-se por sibios,
tornaram-se loucos e mudaram a gléria do Deus incorruptivel em semelhanga” de
imagens desta vez, ndo feitas por maos, mas formada pela razao corrompida. Desta
forma adoraram a criagao de sua imaginago. “Honraram e serviram a si mesmos
acima do seu Criador, que deve ser louvado por toda a eternidade”'®®

Este é o resultado final da teoria (doutrina) da incredulidade em matéria
de religido: uma busca da irreligiao que, embora seja contraditada pelo cora-
¢do, se dissipa ou no completo esquecimento de Deus ou nas representagdes
mais absurdas da Divindade. Nao hd mais libertagao, entao, para 0 homem que
se afastou de Deus? Sim, se tao somente Deus se agradar em fazer brilhar uma
grande luz sobre o povo que anda nas trevas. Para os homens, isso é impossivel,

mas todas as coisas sdo possiveis para Deus.'%

164 Bautain, Philosophie du Christianisme, 11, 148.
165 Rm 1.24-25.
166 Cf.Is9.2; Mt 19.26.

207



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Desejo empregar o resto dessa palestra com politica. Quais sao as conse-
quéncias da teoria da Liberdade e Igualdade quando os homens tentam colo-
ca-la em pratica? Eu gostaria que vocé notasse - totalmente a parte da histdria
real, meramente examinando como essa teoria se desenvolve e suscita obje-
¢Oes - que sua carreira consistird inevitavelmente em uma sequéncia regular de
periodos ou fases, e ainda assim terd sempre o mesmo caréter revolucionario
- uma batalha continua de seu principio basico contra as ordenangas imutaveis
de Deus.

1. Deve haver um periodo de preparagio. Um periodo no qual a doutrina da
Revolugao possa ganhar terreno e se tornar um fato consumado na mente do povo.

Comecemos com a ideia que todo estado surge da associagao de homens
livres e iguais, cujo mandatario é o governo e cuja vontade geral é a tnica lei.
Nao demora muito para que estes conceitos se estabelegam como opiniao ge-
ral. Com uma reveréncia ilimitada, os homens consideram essas falacias anar-
quicas como principios eternos. Passam a crer que esta confissdo deve ser vivida,
que esta Carta da Humanidade, impressa nas almas dos homens pelo préprio
dedo da Natureza, deve ser uma Charte-vérité na formagao e organizacio de
cada estado.

2. Chega, entao, a segunda fase, um tempo de desenvolvimento. A teoria,
que ja domina os coragdes, busca esse dominio na prética. Terd sucesso?

Se vocé duvida de seu sucesso, lembre-se de que, embora a oposi¢ao
seja fraca, a forca da teoria é enorme. Onde essa doutrina prevalece, ela terd
sido precedida por uma época de terrivel declinio. As formas de governo ja
terdo sido corrompidas, o verdadeiro direito constitucional confundido com
um absolutismo deploravel. As queixas terdo sido acumuladas, a mudanga é
desejada com urgéncia, o status quo é claramente insustentével. Enquanto isso,
anova doutrina, por sua propria natureza, da rédea solta as paixdes, leva o or-

gulho as alturas supremas, abre as perspectivas mais atraentes para a ganancia

208



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

e a ambicao e promete liberdade, esclarecimento, refinamento cultural e todas
as outras béngaos. Ao suplantar a Revelagio, adquire a influéncia de uma nova
Religido da Humanidade, acendendo no coragio de seus confessores um fa-
natismo que nao reconhece distingdo de meios para atingir seus fins. Nessa
situagdo, restam ainda uns poucos amigos hesitantes de uma verdade que se
tornou desconhecida, desprezada e odiosa. Vocé acha que eles — os proponen-
tes de uma religiao e de uma lei constitucional que sao agora condenados como
superstigao e tirania e vistos como adversarios que devem ser odiados e perse-
guidos em nome do esclarecimento — podem ter alguma influéncia aprecivel
no progresso das ideias ou na marcha dos acontecimentos? As tentativas de
oferecer resisténcia genuina e antirrevoluciondria dificilmente serao possiveis.

E ainda assim comegard uma luta. Mas como? A simpatia pelos principios e
a convicgao de que devem ser postos em prética sao universais. Donde entdo vird
essa luta? Vird do seio dos préprios revoluciondrios, como logo descobriremos.
Pois a logica por si s6 nao é o guia da raga humana. Nao é apenas a corregao ou
incorregao do raciocinio l6gico que dd origem a controvérsia. Existem diferengas
mesmo quando os homens edificam sobre 0 mesmo fundamento.

Existem diferencas de poder de raciocinio. Nem todo mundo que aceita as
premissas estd ansioso o suficiente para seguir a linha da légica até suas con-
clusdes finais.

Existem diferencas de interesse. Até certo ponto, a aplicagdo da teoria pa-
rece beneficiar a todos; no entanto, ji somente um passo adiante, e uma pessoa
perderd tudo, outra ganhard tudo. O conflito de opinides é reforgado pelo con-
flito de expectativas.

Por ultimo, existem diferencas de cardter. Uma pessoa vai recuar diante
da confusao e atrocidades que vé ou espera ver, enquanto outra vai considerar
esse mal como passageiro e uma ninharia em comparagdo com o grande fim

em vista.

209



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Consequentemente, segue-se uma luta - ndo, com certeza, sobre a solidez ou
praticabilidade da teoria, mas sobre a maneira, a extensao e o momento da pra-
xis. Haverd uma luta, ndo entre revoluciondrios e antirrevoluciondrios, mas entre
os diferentes partidos dentro do circulo revoluciondrio. Alguns desejardo avangar
incondicionalmente, outros apenas na medida em que isso seja compativel com
sua concepgao de justica e ordem, o bem do pais ou o interesse proprio esclarecido.
Assim, imediatamente surgem dois partidos, apropriadamente rotulados de le mou-
vement e la résistance, o partido progressista e o partido da resisténcia.

Aluta inevitdvel ird crescer em intensidade. Os defensores do progres-
so, confrontados com novos obsticulos apds sucessos iniciais, se sentirdo
mais e mais compelidos a continuar com a aplicagao da teoria na pratica,
como um remédio para todas as dificuldades. A principio, o objetivo deles é
uma reforma gradual, o renascimento do que consideram ser as caracteristi-
cas fundamentais da constituigao original. Logo eles percebem que a propria
natureza das institui¢oes é um obstdculo; que a mudanga desejavel nao é co-
locar pedagos de roupa nova em uma roupa velha; que tudo deve ser feito
novo; que apos a demoligio e a retirada de entulhos deve aparecer em seu
lugar um terreno vazio, uma tabula rasa. O estado e a sociedade requerem,
nao Reforma, mas Revolugdo. Seguindo ideias cada vez mais radicais, eles de-
sejarao forcar seu caminho através de todos os obstéculos. Cada vez que um
obstaculo é superado, outro obstéculo é encontrado, e cada decepgio se tor-
na uma razao adicional para eles concluirem que continuam falhando porque
a aplicagao continua incompleta.

Além disso, a veeméncia do ataque aumentard com a veeméncia da resis-
téncia. A cada avango da Revolugao, haverd mais pessoas para se opor a aplica-
¢do incondicional. Naturalmente. O que a principio prejudicou apenas alguns,
logo atinge muitos. Vez apds vez, mais direitos s3o espezinhados, mais inte-

resses prejudicados, mais pessoas vitimadas, mais infimias perpetradas, mais

210



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

crimes cometidos. Depois de cada vitoria, o partido progressista enfrenta uma
multidao maior do que a que acabou de conquistar.

Durante muito tempo essa disputa resultard em vantagem para os pro-
gressistas, os homens do “movimento”. Eles sao apenas exigentes, consisten-
tes em por em pratica aquilo que todos entusiasticamente reconheceram ser
a regra. Eles sao fortes porque sao apoiados pelo principio reconhecido. Seus
oponentes sao fracos porque estiao em conflito evidente com o que professam.
Os governantes oficiais sao impelidos, queiram ou nao, na dire¢ao revolucio-
ndria e, assim que tentam opor resisténcia, sao suplantados por outros, que
em breve, quando fizerem a mesma tentativa, sofrerdo o mesmo destino. £ um
declinio constante de mal a pior, uma proclamagao da anarquia que é cada vez
mais terrivel, nao apenas porque um povo, uma vez solto de toda amarra, acha
insuportével qualquer vinculo, mas também porque a liberdade revoluciondria
como tal parte de um principio de dissolugao. Ao mesmo tempo, para prosse-
guir com essas ideias é continuamente necessdrio regular o caos, substituir a
autoridade pela forga, organizar a anarquia: uma ditadura, diante de cujo reino
de terror desumano tudo deve se curvar ou perecer.

Um ultimo trago caracteristico deste periodo. Dada a conexao da religiao
e da moralidade com a politica, o zelo para destruir a autoridade serd acom-
panhado por uma 4nsia de destruir a fé, e a Revolugao serd movida por um
espirito infernal enquanto persegue a religiao e a virtude.

3. Essa é a fase de desenvolvimento; mas, ela é seguida por uma fase de
reagdo. O triunfo do “movimento” nao dura para sempre. A torrente que varreu
diques e represas serd interrompida.

Nao hé duvida disso. Afinal, cada passo que parece aproximar o fanatico
entusiasmado de seu objetivo revela ao observador mais sobrio a impossibi-
lidade de alcangd-lo. A cada passo, a teoria torna-se duplamente rigorosa em

suas exigéncias, até que, na propria extensdo de seus triunfos desastrosos, ela

211



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

sucumbe a onda de reagdo. Até que limite a ilusdo sistemdtica continuard é in-
certo, mas é certo que a Revolugao serd paralisada. Mais cedo ou mais tarde, a
simpatia pela aplicagao incondicional da teoria, uma vez que resulta apenas em
afligdes, passard. Por um periodo de tempo consideravel, uma pequena mino-
ria, por forca de seu zelo fandtico e poder fisico, pode permanecer no poder,
mas chegard o dia em que nio serd mais possivel ultrapassar as implicagdes
revoluciondrias e a forca da destruicao cederd ao clamor pela autopreservagao.
Como as ondas furiosas do mar, que na tempestade estilhagaram tudo o que
lhes foi atirado, elas quebram-se e dispersam-se assim que atingem as rochas
que impedem a sua arrogincia.

Quais serdo os tragos caracteristicos do triunfo da reacao? Serd que re-
pudiard a doutrina revoluciondria, ao optar pelo verdadeiro direito constitu-
cional? Nao hd motivo para considerarmos como concebivel uma reversao tao
repentina. Ao contrério, embora a furiosa corrida, na pratica, tenha sido desa-
creditada, a doutrina nao foi. Ela permanece, mesmo na avaliagao do partido
da reagao, verdadeira e boa, a tnica fonte de liberdade e felicidade. Existe uma
diferenca apenas na aplicagdo. Segundo os radicais, a Revolugao nao foi sufi-
cientemente longe; os moderados afirmam que ja foi longe demais: nao pode
ir mais longe sem grande perigo. O que deve ser feito para o bem do estado?
A resposta é clara. Quando é impossivel continuar sem perigo, deve-se consi-
derar que o ponto certo de um desenvolvimento desejavel ja foi atingido. O
ponto adequado de desenvolvimento foi alcancado. Nao se deve avangar, mas
também nao se deve retroceder. A bandeira da Revolugao é plantada neste mo-
mento decisivo, na linha demarcada pela nossa propria sabedoria. Todo aquele
que se opde a esta linha é extremista e inimigo da Revolugao.

Desse modo, a parte que chegou ao topo é duplamente inconsistente.
Pois, se a diregao que a Revolugao vinha tomando era louvivel até agora, quem

estd qualificado para deté-la deliberadamente? Se, por outro lado, a reagao é

212



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

justificada, por que persistir no caminho do erro? Por que nao fortalecer o im-
pulso de reversao? Por que nao levar em consideragio os desejos, interesses e
direitos daqueles que tentaram uma reagao por motivos semelhantes anterior-
mente? Uma escolha foi feita; quem deu o direito de escolher em nome dos
outros? Qualquer que seja o ponto em que 0 movimento a frente vier a parar,
ele serd claramente arbitrdrio. Assim, a reagio é pressionada em ambos oslados
por inimigos que, sejam contrarrevoluciondrios ou ultrarrevoluciondrios, invo-
cam os mesmos principios que sao professados pelo partido agora no poder.
E nessa fase, mais do que em qualquer outro momento, que o governo tera de
adotar como lema: Sic volo, sic jubeo, stet pro ratione voluntas - como quero e como
mando; minha vontade toma o lugar da razao.

Consequentemente, a despeito de si proprios, os novos governantes sao
levados a recorrer as mais severas medidas coercivas. Podemos supor que a fac-
¢do, que se autodenomina o partido moderado, leva a sério o exercicio da mo-
deragdo e a reconciliagio da ordem que defende com uma grande medida de
liberdade. Assim como o partido progressista desejava ordem, mas primeiro a
liberdade, os defensores da reagao vao querer liberdade, mas primeiro a ordem.
Eles se esquecem de que no terreno revoluciondrio a ordem s6 pode ser asse-
gurada abrindo mio daliberdade. A forca bruta é pelo menos tao indispensavel
agora para os inconsistentes quanto era antes para os consistentes. Carecendo
de todo apoio em principios, eles s6 podem apelar para as circunstincias, para
a necessidade. Mas a experiéncia ensina que neste mais alto tribunal de apela-
¢ao o veredicto difere de acordo com a opinido de cada um. Acima de tudo, eles
desejam concordia, mas onde a unidade sobre os principios ou ideias estd au-
sente, qualquer tipo de unidade serve como consenso; a ordem deve nascer da
conformidade, da submissao comum de todas as partes ao governo existente.

Pode-se imaginar que tipo de politica é necessaria para atingir esses obje-

tivos: uma politica que é condenada perante o tribunal de seus proprios dogmas

213



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

e busca sua for¢a puramente em expedientes fisicos. Coloca os interesses acima
dos principios, retém as formas e se vale das doutrinas que lhe dao vida apenas
na medida em que possam ser uteis e difamando o resto como “teorias” intteis.
E, finalmente, uma politica que tenta se proteger contra a logica por meio do
amor-proprio, contra o aproveitamento pela intriga, contra o dnimo pela dis-
tragao, contra o entusiasmo revoluciondrio inflamado pela coergao.

No entanto, qual serd, inevitavelmente, o resultado? Conflito renovado, com
certeza — um conflito que serd tanto mais veemente quanto mais insuportavel for
o contraste entre teoria e pratica. No entanto, mesmo nessa luta, a arbitrariedade
sempre prevalecerd. O mesmo horror de um reinado de terror que primeiro deu
origem 4 reagdo agora induz a rendigao incondicional a todas as medidas necessd-
rias para manté-lo. Para evitar a recorréncia de atrito e colisao, até mesmo o menor
resquicio de liberdade é sacrificado. Assim como os homens se curvaram ante um
despotismo que estava enraizado na supremacia do Povo Soberano, agora os ho-
mens serdo capazes de se curvar a uma Autocracia que acorrenta o Povo Soberano
a fim de protegé-lo contra uma recorréncia da anarquia.

Alguém pode afirmar que estas caracteristicas da ditadura que apresentei
sao derivadas de Napoledo. Eu nio nego; em uma ocasiao posterior, proponho
trabalhar a semelhanga em maiores detalhes. Eu s6 pediria em troca a admissao
de que tal ditadura, longe de ser um fenémeno acidental, é a continuagao, ao
reverso, da linha revoluciondria. Muita liberdade popular da origem a tirania.
Eu poderia apontar para a historia da Grécia e de Roma, se necessario. Vocé
estd familiarizado com as pdginas espléndidas da Repuiblica de Platao, onde ele
descreve a sucessao natural de governos. No entanto, hd mais coisas envolvidas
aqui. Nenhuma liberdade republicana pode ser comparada com a ruptura revo-
luciondria de todos os lagos sociais, nenhuma tirania republicana com coercao
revoluciondria. E se minha certeza acerca da inevitabilidade da terrivel coergao

for desacreditada e descartada como uma “profecia apds o fato”, lembre-se do

214



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

que o mestre desse assunto, Rousseau, profetizou sobre sua propria obra: “Este
é o grande problema a ser resolvido na politica: encontre uma forma de gover-
no que coloque a lei acima do homem. Se essa forma nao pode ser encontrada
- e honestamente nao creio que possa —, ¢ minha opinido que devemos passar
para o outro extremo e colocar um homem tao acima da lei quanto possivel
e dai estabelecer um despotismo o mais arbitrario possivel. Eu gostaria que
o déspota fosse um deus. Em uma palavra, nao vejo meio-termo entre a de-
mocracia mais austera e 0 Hobbismo mais completo. Pois o conflito entre os
homens e as leis que envolve o Estado em uma guerra civil sem fim ¢ a pior de
todas as condigdes politicas”'”” De fato, onde a origem divina da autoridade ¢
negada, enquanto o povo ainda tiver energia para lutar, nao resta outra escolha
sendo entre o extremo da anarquia e o extremo da escravidio.'®

4. Até mesmo a reacao terd um fim. Nao se destrdi os principios, cujo
funcionamento é temporariamente subjugado pela arbitrariedade.

Para se proteger, o governo da reagao nao pode prescindir da injustica.
A medida que a energia de sua forga coercitiva aumenta, também aumentam
a aversao, a amargura, o rancor, o 6dio feroz e mortal contra ela. O cajado do
opressor serd quebrado. Aliberdade, ao que parece, retorna mais uma vez. Mas,
serd que ¢ a verdadeira liberdade? Serd que os homens, ao restaurar o estado,
ficarao longe dos equivocos que causaram tanto sofrimento? Os verdadeiros
principios da lei se tornarao o guia do governo e do povo? Certamente, nao!

Ou vocé supde que os tempos de anarquia e despotismo sao particularmente

167 Lamennais, Des Progrés de la Révolution, p. 87 [citando Rousseau, numa carta a Mirabeau Sr.,
26/06/ 1767).

168 [22ed.]  lamentével que os discipulos de Rousseau nio tenham dado ouvidos, antes de
tentarem realizar o impossivel, ao seu aviso proveitoso: “Se houvesse uma nagao de deuses, ela
se governaria democraticamente; um governo tio perfeito ndo é adequado a0 homem.” (Du
Contract Social, 111, iv.)

215



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

propicios a um estudo sobrio da ciéncia da politica; ou que basta apenas aque-
le desastre sozinho para levar as nagdes a uma conversao dos coragdes, que é
onde esta a forca antirrevoluciondria mais eficaz?

Vamos considerar, sem quaisquer preconceitos, como devemos imaginar
o estado da mente publica no amanhecer do novo dia. A verdadeira lei consti-
tucional serd desconhecida para a maioria dos homens; ela serd insultada ou, na
melhor das hipéteses, receberd uma mengao honrosa no catdlogo de antigui-
dades. Além disso, a causa da Revolugao nao terd perda significativa durante a
fase de reagdo, mas terd ganho: o delirio acerca de suas promessas, que morreu
durante as atrocidades da fase de desenvolvimento, terd revivido. Além disso,
na auséncia da verdade real, se assim o posso expressar, nao hd reftigio senao no
irreal; ou seja, naquilo que, em relagao as nogdes erradas assumidas, nao pode
ser contestado. Agora, coloquemo-nos no lugar daqueles que desejam erguer o
edificio estatal. Seu raciocinio simples serd este: A teoria é boa. S6 isso é consis-
tente com a dignidade elevada do homem. E ainda assim os frutos dessa teoria
s30 anarquia e escravidao. Por qué? Ah, a resposta nos foi dada pela amarga ex-
periéncia das desgracas que sofremos. A aplicagdo prética da teoria foi feita de
maneira errada. Houve exagero e excesso. O fanatismo e a ambigao pessoal, o
orgulho, prevaleceram sobre a prudéncia e o espirito publico. Nao vamos negar
a exceléncia da doutrina apenas por causa das aberragoes das pessoas. Em vez
disso, vamos continuar a nos apegar as ideias liberais, mas acrescentando uma
medida de cautela que tem faltado até agora em ambos os extremos. Sejamos
prudentes; s6 a prudéncia é necessdria para evitar as armadilhas tanto da anar-
quia como do despotismo, e para alcangar, com a bussola das nossas teorias, o
porto onde abundantes béng¢aos nos esperam. Um excelente argumento se nao
for conduzido em linha reta por aquilo que considera como uma inestimavel
agulha magnética para um destes dois penhascos. Mas se, como acreditamos,

a bussola é enganosa e a teoria falsa, entao o ditado do poeta romano deve

216



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

aplicar-se também a este raciocinio: “incerta haec si tu postules Ratione certa
facere, nihilo plus agas Quam si des operam ut cum ratione insanias”'%

Esse serd o raciocinio deles. E o que fardo, entao, em seguida? Eles ressus-
citardo velhas formas de modo a animé-las com o novo espirito. Eles vao pegar
o que foi descartado antes, mas irdo transplanti-lo do solo histérico para o solo
revoluciondrio. Nao estando totalmente indispostos a reconciliar a revolugao
com o desenvolvimento nacional histdrico, e com as veneraveis memorias an-
cestrais, eles irdo refazer o fio rompido da histéria fazendo com que o elemento
histérico consista em formas externas e rétulos tradicionais e fazendo sua po-
litica de moderagao consistir em uma aplicagio superficial, quando nao indi-
ferente, das ideias acalentadas. Entao eles fingem ser o que nio sao e, em vez
de realmente ter pensamentos revoluciondrios, vendem ficgdes para um povo
entusiasmado.

Este serd um quarto periodo, uma fase de experimentagdo renovada.
Mas esse juste milieu, em que a luta politica se confina tanto quanto possivel
ao ambito das instituigdes representativas, causa uma oscilagio perpétua,
na qual se busca em vao o equilibrio do Estado. Tal estado de coisas nao
pode ter qualquer estabilidade. Mera fachada nao sacia o desejo de liber-
dade, mas o provoca; e, em correlagio com essa recrudescéncia liberal, é
ainda mais necessdrio fortalecer o brago da autoridade. Enquanto persisti-
rem as ideias da Revolucio, a Oposicao serd mais ousada e mais ambicio-
sa na medida em que o Governo, inseguro de seus direitos, se torna mais
fraco e indulgente. E quando a situagao comecga a ficar muito grave, ambos
os lados sao forcados, onde a influéncia legal for insuficiente, a recorrer a

certos meios diretamente relacionados com a teoria revoluciondria: a um

169 Se requereres razdo para tornar certo o que é incerto, vocé simplesmente estd tentando ficar
louco pelas normas da razao.

27



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

golpe de Estado, garantido por necessidade, ou ao mais sagrado dos deveres
populares, uma insurreigio. E assim eles estao caminhando para convulsoes
durante as quais ou destroem a liberdade ou provocam o colapso do poder
instdvel do governo. Quanto mais violentas sao essas convulsoes, mais as
pessoas suspiram ansiosamente pelo fim da constante inconstincia - mes-
mo ao prego, desta vez, do idolo tedrico.

5. Vocé acha tudo isso estranho? Serd que o entusiasmo, depois de ine-
ficaz por tanto tempo, finalmente ndo arrefeceria? Nao familiarizados com
a verdade, demasiado familiarizados com as consequéncias do que se acre-
ditava ser a verdade, depois de terem sido enganados tantas vezes sob o slo-
gan dos principios, as pessoas comegam a suspeitar de tudo o que se chama
principios. O materialismo serd o fruto das repetidas decepgdes na politica.
Mesmo agora, sob o pretexto de exercer uma sébia cautela, evitando extre-
mos e tendo finalmente elaborado o juste milieu perfeito, os homens nao terao
nenhum sistema ou plano além de preservar tudo, sem discriminar entre o
bem e o mal; manter o status quo, cegamente, seja ele qual for: um sistema
que teme todo “movimento’, portanto, serd estaciondrio; um sistema que evita
todas as mudancas, portanto, serd conservador. Os tragos desta transformagao
sao 6bvios. O medo do pior e a necessidade de preservar a tranquilidade
silenciarao todos os ditames superiores ou aspiragdes mais nobres. A promo-
¢ao dos interesses materiais serd o inico objetivo do Estado, na medida em
que as energias mentais das pessoas sao paralisadas pelo desespero de serem
incapazes de, um dia, unir a liberdade com a ordem. E entao, se dedicam
exclusivamente a busca lucrativa do comércio e da indtstria. A medida em
que isso acontece, a forga se tornard menos necessdria para controlar este
ou aquele infeliz agitador que ainda gostaria de ver o teto da perfei¢ao um
pouco mais alto do que o mundo material. As correntes precisarao apertar

menos porque o escravo é ddcil.

218



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

Essa é a quinta fase, dominada pelo desespero pela liberdade e pela indiferen-
¢a em relagio a justica.'”” Abstenho-me de fazer outras caracterizagdes. Eu deveria
querer evitar a aparéncia de fazer alusoes satiricas a0 que vemos a nosso respeito.
Nao estou aqui para introduzir qualquer conjectura sobre o futuro. Meu objetivo
serd alcangado se eu tiver demonstrado que, onde quer que o principio da Revolu-
¢do tenha se tornado comumente aceito, pode-se esperar essas fases de preparagao,
desenvolvimento, reagio, experimentagdo renovada e resignagdo desanimada.

Antes de apresentar a sequéncia dessas fases em um levantamento his-
torico, gostaria de fazer uma pausa por um momento, como forma de concluir
esta palestra, para apontar nessas fases, agora que vimos a variedade de seus
tragos, quao semelhantes sao em cardter e quao idénticas em natureza e teor.
Um fio continuo percorre todas as voltas e transformagoes do principio da Re-
volugdo. Eu encontro o grande ponto de semelhanca no duradouro despotismo
do estado revoluciondrio.

Vocé se recorda do Leviati de Hobbes e do Contrato Social de Rousseau.
Existe liberdade e igualdade. Existe, portanto, um pacto social, um estado cuja
unidade e forga repousam na onipoténcia da vontade geral. Como essa vontade
¢ formada e verificada? Comecando com circulos menores a boa vontade dos
cidadaos individuais é canalizada de baixo para cima, por meio do voto, para um
ponto central, a partir do qual o Estado soberano, incorporando a soberania do
povo tanto no poder legislativo quanto no governo executivo, impde sua autori-
dade onipotente, em nome do povo, sobre o povo, enquanto esmaga toda oposi-
¢do. Portanto, o estado é onipotente. Todos os outros direitos devem ceder diante

do direito do estado. Como Bossuet disse: “Nao h4 direito contra o Direito”.

170 [22ed.] Tocqueville [em correspondéncia privada de julho de 1856] fala de um “periodo
letérgico”, de uma “geragdo cansada e derrotada, que reluta em ouvir qualquer coisa que possa
mexer com ela e induzi-la a fazer um esforgo” (Oeuvres complétes, V11, 390, 394.)

209



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

O Estado também é indivisivel. As diferencas de suas partes componen-
tes sdo dissolvidas e fundidas no todo. Nao existe um status de independéncia
em relacao ao estado. A glorificagio do estado reside na passividade de seus
“departamentos” - meros distritos eleitorais, meras subdivisoes para facilitar a
administragao.

O estado inclui tudo. Ha uma completa interferéncia por parte do Estado.
Nao hd assunto que ndo esteja no dmbito da vontade geral, nenhuma preo-
cupagdo que nio seja também uma preocupagio do governo. O estado em-
punha seu cetro até mesmo em questdes de consciéncia. Igreja e escola sao
instituigoes estatais. O cidadao pertence ao estado de corpo e alma e nao pode
reivindicar qualquer independéncia, a nao ser na medida em que esta lhe seja
concedida temporaria e condicionalmente pelo estado.

O estado, portanto, é autocrdtico. E o tinico senhor da vida e da proprieda-
de. Como Odillon Barrot afirmou abertamente nos primeiros dias de 1830: “A
Revolugao pode exigir o tltimo homem e o ultimo centavo”.

O estado é absoluto. O estado, que promulga a lei, estd acima da lei.

O estado ¢é ateu. Dentro de certos limites, a religido as vezes pode ser to-
lerada e protegida como til e indispensavel, mas o préprio estado nao esta
sujeito a sua autoridade. A expressao la loi est athée, a lei é ateia, é o lema da
autoridade publica. Existe, portanto, em teoria e ndo menos na pratica, idola-
tria em relagao ao estado. Pois, se o estado assim exigir, mesmo as coisas mais
sagradas e estimadas devem ser sacrificadas ao interesse do estado, conhecido
como bem comum, o bem-estar do povo, a felicidade da nagao. O Bem-Estar
Geral é supremo! Deve-se obedecer aos homens e nao a Deus; o direito de
obedecer a Deus é completo, desde que Sua vontade ndo entre em conflito com
os preceitos do estado.

Essa ¢ a natureza do estado revoluciondrio e da sua autoridade. Mas, a

pergunta vem. Como é possivel que uma doutrina que gera tal poder arbitrario

220



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

tenha sido alardeada aos quatro ventos como uma teoria de liberdade? Pois
que salvaguardas existem para evitar que esta concentragao, esta supremacia
que se exalta acima de tudo o que se chama Deus,"”" no seja mal utilizada para
fins de opressao? Quais salvaguardas? Qualquer apologista da doutrina da Re-
volugio Ihe responderd que o sistema todo, em si, é um complexo de salvaguar-
das. Apenas observe a origem popular de todos os poderes, eles dirdo. Afinal,
¢ da totalidade dos cidadaos que procede a vontade do estado; ¢ a partir dos
cidadaos que o estado exerce sua autoridade; é a partir deles que se governa. O
apologista da Revolugao lhe dird que liberdade e autonomia sao os principios
vitais do estado, cuja vontade ¢ a lei suprema. Dird ainda que todo poder que
queira usar a influéncia que Ihe foi confiada para restringir os direitos de sobe-
rania popular é controlado por elei¢oes livres, liberdade de imprensa e opinido
publica - ou entdo, se necessario, é subjugado por sua oposi¢ao criminosa e
punido.

Essas garantias nao sao desprovidas de palavras doces. No entanto, per-
mita-me apontar que a forca de todas essas salvaguardas repousa na suposi¢ao
de que seja possivel se chegar, regularmente, a uma vontade geral sélida e uni-
ficada - uma hipdtese que, por sua vez, é baseada em duas outras suposigdes
muito instéveis. A primeira é que o homem é bom por natureza, de modo que
o rompimento de seus lagos o habilitard a alcan¢ar muito rapidamente o esta-
do de perfeicao a que esta destinado, também no que diz respeito a sociedade
politica. A outra é que podem ser concebidas formas e meios pelos quais a agao
e a contra agao sao tao bem calculadas que mesmo as pessoas mais malévolas
sdo forcadas a se submeter. De acordo com o célebre Kant, uma constitui¢io
politica deve criar um entrelagamento dos interesses privados com o bem-estar

de todos. Esse entrelacamento deve ser tao hébil e bem construido a ponto

171 Dn 11.36; 2Ts 2.4.

2|



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

que o interesse proprio esclarecido possa garantir, “mesmo em uma sociedade
composta inteiramente de demonios’, a perfeicao da ordem, a tranquilidade e
harmonia angelicais.'”

Mas, quando deixamos o reino sedutor das hipéteses arbitrarias e aden-
tramos o terreno mais seguro da verdade definitiva, a impossibilidade de rea-
lizar essas promessas fica imediatamente evidente. Nos, cristaos, sabemos que
0 homem por si mesmo se inclina para 0 mal. Também sabemos que a forma
procede da esséncia e ndo a esséncia da forma, de modo que mesmo a melhor
das formas politicas depende sempre dos principios que as ativam e animam.
Os homens falam da soberania do povo, mas o que geralmente acontece com
ela? A ordem existente ¢ virada de cabeca para baixo, a direita é pisoteada, a so-
ciedade é desmantelada, uma maquina estatal é organizada com um cordame
de canos e funis para canalizar a Vontade Geral para o centro; mas isso nio é
feito por convicgao undnime: é imposto com poder superior e forca bruta. A
primeira preocupagio de um estado revoluciondrio, sob as pressoes do mo-
mento, é apoiar aqueles que se dizem porta-vozes, defensores e executores da
Vontade Geral. E assim o relacionamento é rapidamente invertido. Ninguém
tem direitos perante o direito que emana de todos. A soberania do povo re-
side alternadamente em cada facgao que tem o poder de se elevar acima do
povo soberano. O Governo ndo pergunta, mas anuncia o que é a Vontade Geral.
Essa vontade, em vez de subir, é direcionada para baixo a partir do centro. O
poder centralizado, em vez de ser o 6rgao da liberdade, é uma rede de ferro
espalhada por toda a populagao, um tecido milenar de cordas que chega a cada
cidadao, para fazer com que cada membro honorério do povo soberano trote
e dance no grande teatro de fantoches, ao ritmo do Governo Central. O povo

tem comissdrios, é verdade; mas esses mandatdrios, sob o nome ambiguo de

172 Citado em Haller, Restauration de la Science politique, 1, 324n.

222



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

representantes, procedem como se a soberania tivesse passado para eles - a pro-
priedade para os administradores. O mesmo acontece com todo partido que
conquista a ascendéncia na legislatura, todo executivo que anula a legislatura,
todo déspota que se aproveita das brigas dentro da administragao e do desejo
de ordem para tomar o poder supremo. Todos se consideram autorizados e
obrigados a fazé-lo em virtude da pressao das circunstincias, a fim de preservar
o principio da Revolugao ou de conter a confusao que o acompanha.

Essa é a fruta nutritiva e perfumada, ironicamente falando, que cresce na
arvore da liberdade. Mas permitam-me, para o devido entendimento e aprecia-
¢do também de nossa propria época, delinear ainda mais esse despotismo da
doutrina da liberdade, esse absolutismo estatal, sob os seguintes titulos:

a. Ele destroi a liberdade civil.

b. Ele destréi a liberdade politica.

c. Ele ndo conhece limites.

d. Ele vai contra os interesses da nagao.

e. Ele é indestrutivel enquanto a doutrina da Revolugao nio for erradica-
da em sua totalidade.

a. O estado revoluciondrio destrdi a liberdade civil - por direito, por causa
do principio aceito. A propria associagao civil, formada pela falsa filosofia, é
seu tumulo. O estado tem comando incondicional sobre todo 0 homem. Tudo
o que ele possui é um empréstimo; propriedade e vida sio concessdes condi-
cionais. Pode haver gozo da liberdade, mas o direito a liberdade nao existe; pode
ser do agrado do soberano aliviar o peso das correntes, mas hi uma condigao
legalizada de escravidao.

Para vermos mais claramente como a destrui¢ao da liberdade é inerente &
esséncia da teoria liberal, vamos dar uma olhada mais de perto na proclamagao
que resume os principios fundamentais de toda politica revoluciondria. Aquele

compéndio e catecismo do Iluminismo, que é a Declaragio dos Direitos do Homem

223



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

e do Cidaddo, nas quais certamente nao se pretende langar uma luz desfavoravel
sobre as doutrinas proclamadas para a Humanidade. Eu gostaria que vocé notas-
se que em cada artigo desta lei fundamental das leis fundamentais, a forga de cada
promessa é viciada pela propria maneira em que é formulada. Falard por mim um
homem que conheceu de perto a Revolugao Francesa, Etienne Dumont, o pers-
picaz jornalista de Genebra. Dumont ird lhe demonstrar, no que diz respeito a
igualdade, liberdade, propriedade, liberdade de imprensa e liberdade de religiao,
como a Declaragao que a Assembleia Constituinte decretou em 1789, na propria
proclamagio de cada direito, eliminou a forga e o significado desse direito.

Igualdade. [Art. I] “As distingdes sociais podem ser baseadas apenas na utili-
dade geral. E um retrocesso, uma retragao fraudulenta. Os legisladores tinham
acabado de estabelecer a igualdade completa. E o que fazem agora? Comegam
a falar de ‘distingdes sociais, esquecendo-se de que haviam abolido todas as
distingdes”. (p. 276)'"

Liberdade. [Art. IV] “Os limites do gozo dos direitos naturais sé podem ser de-
terminados por lei. Limites! Houve uma hora em que esses direitos eram ilimita-
dos e irrevogaveis. Vocé me fala de uma liberdade que era meu direito natural,
e agora me diz que s6 a lei pode regular meu uso dela. Vocé me deu muito e
agora tira muito. Vocé comegou estabelecendo minha independéncia absoluta,
e agora vocé me traz de volta a uma dependéncia total”. (p. 290)

Propriedade. [ Art. XVII] “Sendo a propriedade um direito invioldvel e sagrado,
ninguém pode ser privado dela, exceto nos casos em que a necessidade priblica... claramente
0 exija. Mas, qual o significado e a forca da palavra necessidade? E claro que em

todos esses casos é uma questdo de conveniéncia e nio de necessidade”. (p. 328)

173 E. Dumont, Tactique des assemblées [Iégislatives, suivi d'un traité des sophismes politiques; ouvrages
extraits des manuscrits de Jérémie Bentham (22 edigao rev.; Paris, 1822)], p. 276 [Dumont empre-
ga muito livremente as famosas “faldcias andrquicas” de Bentham].

224



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

Liberdade de imprensa. [Art. XI] “Todo cidaddo pode falar, escrever, imprimir
livremente, estando sujeito a ser responsabilizado pelo uso indevido dessa liberdade. O
que vocé entende por ‘mau uso da liberdade’? Isso é exatamente o que deveria
ser definido. Até que acontega, nao sei 0 que vocé esta me concedendo; vocé
nem mesmo conhece a si mesmo. Todo exercicio de liberdade desagradavel
aos que estdo no poder serd visto por eles como mau uso. Qual é, entio, a se-
guranga que vocé dd a nagao contra os futuros legisladores? Vocé diz, aqui esta
um limite que eles ndo podem cruzar, mas vocé declara a0 mesmo tempo que é
tarefa deles colocarem o limite onde acharem adequado”. (p. 312)

Liberdade religiosa. [Art. X] “Ninguém pode ser incomodado por suas opinides,
inclusive religiosas, desde que a manifestagdo dessas opinides nio perturbe a ordem pii-
blica estabelecida por lei”. Ja vimos como a ordem publica, quando baseada num
principio ateista, é inevitavelmente perturbada ou ameagada por qualquer pro-
clamagao do Deus vivo. Além disso, é impressionante como a propria redagao
destas formulas promissoras trai a sua insignificincia. “O que é aqui concedido
ndo é concedido exceto sob uma condi¢ao que pode continuamente anuli-lo.
Perturbe a ordem publica - o que isso significa? Luis XIV nao teria hesitado em
admitir uma cldusula assim formulada em seu Cédigo. Durante seu reinado, a
lei proibiu estritamente o exercicio de qualquer outra religido que nao a sua e
proibiu a publicago de qualquer escrito em favor da religiao protestante. Al-
guém poderia ter violado a lei sem perturbar a ordem priblica?” (p. 309)

Esse ¢ o destino dos direitos imprescritiveis, invioldveis e sagrados. Teoricamen-
te fora do alcance do governo, eles sao, entretanto, usados ao bel-prazer de todo

regime que esteja no poder.””* O que uma mao d4, a outra tira. As liberdades sao

174 [22. ed.] “Principles, by which they flatter the people with the possession of the theoretical
rights of man, all of which they vitiate and violate in practice” (William Pitt [the Younger,
Speeches in the House of Commons, 11, 61; 20/06/ 1794]).

225



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

exibidas, mas nio conferidas. Tudo é permitido, com uma condigio fatal: que
seja concedido pelo estado, o déspota coletivo, conforme assim o deseje. Nao
quero ser mal interpretado ao dizer isso. O fato de os direitos serem restritos nao
me ofende; isso ¢ inerente a todo direito. A causa da minha reclamagio é que
enquanto os direitos costumavam ser circunscritos e confirmados pelas leis e or-
denangas imutéveis de Deus, eles agora sao feitos para depender da boa vontade
do estado, isto é, da vontade de homens mutdveis, e por essa razao esses direitos
irdo, por definicao, perecer. O estado revoluciondrio d4 liberdade, na medida em
que é possivel, util, desejavel; na medida em que o interesse do estado o permitir;
na medida em que seja considerado compativel com as circunstancias; na medi-
da em que esteja de acordo com os interesses e demandas e desejos e caprichos
e fantasias daqueles colocados acima de vocé. O que eles prometem é liberdade,
liberdade completa, liberdade irrestrita, mas, ao final, irrestritas sao apenas as
restri¢oes. Liberdade perfeita existe, com uma restrigao, aquela que revoga tudo
o que acabou de ser concedido: liberdade perfeita, sujeita a escravidao perfeita.
Autores posteriores, como Benjamin Constant e Guizot, buscaram uma
salvaguarda na doutrina do individualismo, argumentando que existem direitos tao
importantes, tao sagrados, tao intimamente ligados a natureza e ao destino do
homem, que deveriam ser retirados do poder supremo do estado. Totalmente
verdade; infelizmente, eles também nado mostraram como esses direitos podem
ser arrancados do estado, uma vez que este os tenha assumido. Todo recurso é
inutil contra a conexao inevitdvel entre consequéncia e principio. Apenas o co-
ragdo e a consciéncia estao além do alcance do estado. Todo argumento sobre a
justica e inviolabilidade dos direitos e liberdades encalhard em uma proposicao
simples, mas para a qual o estado revoluciondrio carece de toda estabilidade, ou
mesmo existéncia. Essa proposicao é aquela com a qual Rousseau comegou: que
num determinado momento ocorreu a alienagao absoluta dos cidadaos pelo es-

tado. Como que houve uma entrega dos cidadaos ao Estado.

226



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

Os liberais se gabam como se essa doutrina do individualismo intro-
duzisse uma modificagao significativa no sistema. Como por exemplo, nes-
sa citagdo de The Globe de 1828: “Aos direitos do homem, antes invocados
contra a Coroa, se opunham os direitos do individuo, tantas vezes sacrifica-
dos pela sociedade. A doutrina muito mais profunda do individualismo tornou-
-se a base para a nova politica racional. O individuo foi, de certo modo, feito
a célula viva da sociedade civil, obedecendo as leis que ela lhe impds, mas
nao reconhecendo nenhuma como absoluta, exceto as que sao justas, sub-
metendo-se a todas as autoridades soberanas, mas nio aceitando nenhu-
ma como legitima, exceto a da Razao”'”* Mas, Lamennais responde a esse
raciocinio dessa forma: “Enquanto as autoridades ptblicas mantiverem a
resisténcia privada sob controle, os individuos sio realmente obrigados a
se submeter as leis e as soberanias estabelecidas. Mas a questao é se existe
uma soberania legitima que tem o direito de exigir obediéncia. Agora, de
acordo com a filosofia da época, nao ha soberania legitima, exceto a da
Razao. E como essa filosofia, a0 mesmo tempo, nao reconhece outra coisa
sendo a razdo individual e, portanto, nenhuma outra sendo a soberania in-
dividual, cada um ¢é seu préprio soberano, no sentido absoluto da palavra.
Sua razdo é sua lei, sua verdade, sua justiga. Desejar impor a ele um dever
que ele ndo impds primeiro a si mesmo por sua propria mente e vontade
é violar o mais sagrado de seus direitos, que abrange todos os outros; é
cometer o crime de lesa-majestade individual. Portanto, nenhuma legisla-
¢ao, nenhuma autoridade sao possiveis; e a mesma doutrina que produz a
anarquia das mentes também produz uma anarquia politica sem remédio e

subverte a sociedade humana em seus préprios alicerces”'”®

175 The Globe, 30/01/1828; citado em Lamennais, Des Progrés de la Révolution, p. 24.
176 Lamennais, Des Progrés de la Révolution, pp. 241.

227



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Tampouco a separagao de poderes é uma salvaguarda da liberdade con-
tra a arma letal da soberania onicompetente do povo.'”” A liberdade é des-
truida sob qualquer forma que o principio revoluciondrio assuma. Concor-
do com Benjamin Constant quando escreve: “Onde for estabelecido que a
soberania do povo ¢é ilimitada, um enorme grau de poder sera injetado na
sociedade. Esse poder sempre serd mal visto, seja ele confiado 4 uma monar-
quia, uma aristocracia, uma democracia, um governo misto ou um sistema
representativo. O problema é o grau de poder, nao quem o recebe. Nenhuma
organizagao politica pode evitar tal perigo. Em vdo vocés separam os pode-
res: se a soma total dos poderes ¢ ilimitada, esses poderes s6 precisam for-
mar uma coalizio e o despotismo é irremedidvel. Nao basta que os agentes
do Executivo precisem da autorizagao do legislador; o que é necessario é
que o legislador nao possa autorizar a sua agao senao no dmbito da sua es-
fera de competéncia legitima. Nao significa nada dizer que o executivo s6
pode agir autorizado por uma lei, se nenhum limite for estabelecido para os
legisladores”'”®

b. A perda da liberdade civil poders, talvez, ser compensada por um ga-
nho na liberdade politica?

Eu questiono a adequagao, a substancialidade de compensagao. Duvido
que a compensagao seja adequada, ou mesmo real. Acredito que, qualquer es-
tado que garanta as liberdades civis é preferivel a uma situagao que abunda em
direitos politicos, enquanto a vida livre em outras esferas nao é permitida. Mas,
deixando de lado o valor relativo, examinemos o valor dessa liberdade politica

um pouco mais de perto.

177 Onicompetente, aquele que tem competéncia e capacidade paralidar com qualquer assun-
to ou problema [Nota da tradutora].
178 Constant, Cours de politique constitutionnelle, 1, 164.

228



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

Cada cidadao é um co-regente, parte integrante da soberania popular. E
uma grande honra, mas sempre que alguém pertence a minoria, o privilégio é
pequeno. A liberdade que consiste em submeter-se ao despotismo da maioria
¢ muito estranha, no entanto, isto serd inevitavel. A vontade geral nao é a von-
tade de todos. E inconcebivel que haja um consenso perfeito e permanente.
A forga motriz do governo é a vontade da maioria. Esse fato serd motivo de
contentamento e garantia da felicidade para a minoria? A opressao tornar-se-a
agradavel porque é o resultado do consentimento da maioria? Benjamin Cons-
tant tem razao novamente quando escreve: “O consentimento da maioria nem
sempre é suficiente para legitimar seus atos: hd certos tipos de atos que nada
pode sancionar. Quando qualquer governo comete tais atos, pouco importa
de que fonte ele alegue derivar a sua autoridade, nem se essa fonte consiste em
um individuo ou uma nagdo. Se consistir em toda a nagao menos o cidadao
oprimido, perdeu sua legitimidade”'”

Mas, vou mais adiante. A maioria estard sempre, ou como regra, em pos-
se da autoridade que, na visdo revoluciondria, legitimamente pertence a ela?
De jeito nenhum. Nao s6 havera uma disputa entre os dois principais partidos
do progresso radical e moderado, mas cada partido se dividird em segmentos,
em nuances de pensamento e proposito. A populagao estard tao dividida em
suas convicgdes politicas que, quando todas as opinioes forem veiculadas, a
maioria se tornard impossivel. Havera aquela mesma anarquia das minorias,
aquela mesma incapacidade de formular um ponto de vista comum como est4
sendo exibido por tantos drgaos representativos hoje. Para cada questio que
aparece todo dia é possivel encontrar uma minoria que sujeita as outras mino-
rias (as quais, se somadas formariam uma grande maioria) a sua superioridade

fisica ou moral. Portanto, é sempre um segmento, uma fac¢ao, um circulo, um

179 Constant, ibid., I, 167.

229



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

individuo poderoso, um “homem forte” que substitui o povo soberano. Com a
diversidade de formas, nao s¢ a liberdade civil serd privada de toda a garantia
e entregue a vontade do Estado, mas também a liberdade politica. E, apesar
das altera¢oes nas formas de governos e governantes, o Regente Supremo, o
proprio Soberano - o Povo, cuja liberdade e independéncia eram os alegados
objetivos - serd permanentemente controlado pelas constitui¢des revoluciona-
rias e pelos governos revoluciondrios, que funcionarao como freios duplos na
boca de um cavalo.

c. Este despotismo ndo conhece limites.

Na velha ordem, o poder supremo era limitado por corporagdes e pro-
priedades, pela limitagio de seus proprios recursos, pela impossibilidade, a
longo prazo, de exigir sacrificios desordenados dos suditos. No entanto, no Es-
tado Revoluciondrio, todas as restrigoes desaparecem. Tocqueville observou
que “nés destruimos os poderes independentes que poderiam, cada um por
si, lutar contra a tirania, e é o governo que herdou todas as prerrogativas arran-
cadas de familias, empresas e individuos”'* A resisténcia regular acabou. Fre-
quentemente um regime, mesmo que tenha vida curta e seja fraco e instével,
enquanto se mantiver em pé, possui uma forca incalculavel como resultado da
destruigao do tecido histérico da sociedade. Tudo é despedagado ou arrasado,
0 que antes, por sua proeminéncia ou estabilidade, fornecia um fulcro e foco
para a defesa zelosa dos direitos e liberdades legitimas.

Ao contrério do poder legitimo, o estado revoluciondrio tem uma abun-
dancia de meios & mao. Afinal, pode dispor gratuitamente do povo, das pessoas
e dos bens. O estado ¢ centralizado; estd concentrado no Governo, quem quer
que esteja no poder. O provérbio “L'Etat cest moi” tem mais significado aqui

do que sob Luis XIV. - Eu sou o Estado! poderia outrora dizer um Principe ou

180 Tocqueville, Democracy in America, Introduction.

230



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

uma Corporagao Soberana, visto que a existéncia da Dinastia e a continuidade
da comunidade era a condigio de vida da Monarquia ou Republica. “L'Etat,
c’est moi’, dird o governo revoluciondrio; para que nada daquilo que estd ao
seu alcance e violéncia seja considerado, perante o Governo, como podendo
ter existéncia propria, ou direito, ou liberdade, ou vontade.

Com certeza, a autoridade revoluciondria nio opera em seu proprio
nome, mas em nome do Povo Soberano. Tudo o que faz, tudo o que exige é
para o bem comum, para o bem-estar das pessoas. Para encobrir as realidades
mais odiosas, dispoe das palavras mais doces.

d. Este despotismo é contrario a todos os interesses da nagdo.

Na verdade, se a doutrina da Revolugio tem uma cornucdpia,'®' é aquela
que derrama uma plenitude de promessas que por sua vez geram uma plenitu-
de de decepgdes e desastres. A promessa estd sempre em primeiro plano, seu
cumprimento tentadoramente distante. Nunca houve tanta opressao desde a
“liberdade”, nunca tanta perseguicao desde que a “tolerdncia” esteve na ordem
do dia. As palavras “nagao” e “patria” permanecem em uso. Mas o que se enten-
de por nagao, por patria, quando sao destruidos os lagos que foram criados en-
tre ancestrais e descendentes através de uma historia, uma religiao, uma moral
e costumes e principios comuns? De pouco serve dar o nome de “patriotico” e
“nacional” a principios revoluciondrios, interesses revoluciondrios, liberdades
revoluciondrias, cidadania revoluciondria, espirito publico revoluciondrio, pois
colocam de lado tudo o que é peculiar a nagdo e tudo que tem sido querido e
sagrado para a patria. As pessoas falardo de “iluminagao publica” quando a re-

ligido tiver sido relegada para segundo plano e quando o creptsculo preencher

181 Cornucépia, vaso em forma de chifre que se representa cheio de frutos e flores e que é sim-
bolo da agricultura e do comércio. Por extensio, qualquer fonte de abundéncia e prosperidade
[Nota da tradutora].

23



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

as mentes e escurecer os coragdes isto serd designado como “iluminismo pu-
blico”. O povo serd referido apenas nominalmente como o soberano original. A
opinido publica, a voz do povo e a demanda popular serao homenageadas ape-
nas nominalmente. Considerando todas essas coisas, 0 que é Povo apés a dis-
solugdo da sociedade? Agora que a sociedade se desintegrou, o que é a nagao?
Um certo namero de almas. O que é o pais? O que é patria? Um certo numero
de quildmetros quadrados. E o que §, afinal, o estado? E o pays légal, o circulo
restrito de quem tem direito de voto. O fundamento da sociedade burguesa é
a franquia, e a tnica coisa que a mantém unida, agora que as relagdes superio-
res desapareceram, ¢ o dinheiro. A populagao sera dividida em eleitores e nao
eleitores, ricos e pobres, abastados e proletdrios. O proprio nome de “as mas-
sas” serd indicativo de desprezo arrogante - embora o titulo nio seja incorreto:
patentes e classes s3o a estrutura de uma sociedade. Se isso for demolido, o que
mais resta sendo um pedago sem vida, uma massa, um imposto de contribuin-
tes e recrutas para o abastecimento do Governo? Certamente aqui, também,
pode-se dizer da teoria revoluciondria aquilo que foi dito de uma tentadora
perigosa que lisonjeia com seus ldbios: “A sua casa é caminho para a sepultura
e desce para as cAmaras da morte”'®

e. Este despotismo, finalmente, é indestrutivel enquanto nao houver retor-
no a supremacia de Deus, que ¢ a tinica garantia da liberdade.

A Revolugao precisa de um governo despético para evitar a anarquia. Para
os defensores da doutrina da Revolugao, a forca e a compulsio sao indispensa-
veis, seja para apressar ou moderar e deter o progresso da Revolugao. A regra
despotica é tempordria, provisoria, apenas por um periodo de transicao, até que
a teoria revoluciondria se realize. Mas, uma vez que nao pode ser realizada, segue-

-se que 0 tempo para uma regra mais regular deve esperar até “amanha’. Porém, o

182 Pv7.27.

232



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

amanha nunca chega, o momento feliz nunca chega e o despotismo “provisério”
torna-se permanente. Pode haver muitas revolugdes politicas: deslocamentos
de autoridade, mudangas de poder, modificagdes de formas - mudangas revolu-
ciondrias de governo dentro de uma tinica Revolugo. Mas uma revolugio social
requer uma restauragao social. E isso serd impensavel a menos que comece reco-
nhecendo a soberania de Deus. Lamennais escreve: “Assim que se admite apenas
o poder humano, consagra-se a servidao: assim que se rejeita a Lei divina, se re-
jeita qualquer principio de justica obrigatoria e se consagra a tirania: assim que
se separa a ordem politica da ordem religiosa, nos privamos de qualquer garantia
concebivel contra arbitrariedade [...]. Podemos ver aqui por que o liberalismo,
eminentemente social na medida em que quer liberdade, é, no entanto, por causa
das doutrinas que o desencaminham, destrutivo por sua agao. Ele rejeita o jugo
do homem, poder sem direito e sem regra; exige uma garantia contra a arbitra-
riedade que priva a obediéncia de sua seguranga: nada melhor até agora; mas,
separado da ordem espiritual, ele é constrangido a buscar aquela garantia tao de-
sejada, onde nio existe e ndo pode existir, nas formas materiais de governo. O
vicio que o irrita e o preocupa é inerente a natureza do tinico poder que ele deseja
reconhecer. Ele o derruba hoje por uma razao que o obriga a derrotar amanha
aquele que ele colocar em seu lugar; e assim, sem fim e sem descanso”'®

Aqui, na medida em que as nossas especificagdes permitem, temos uma
amostra do que pode ser deduzido de um exame tedrico da doutrina da Re-
volugao para caracterizar suas consequéncias. Se de alguma forma consegui
caracterizar suas consequéncias por meio desses estudos, a demonstragao his-
tdrica agora é necessdria apenas para confirmar a demonstragao légica que aca-
ba de ser feita; entdo serd mais ficil, tendo mostrado o que poderia acontecer,

mostrar agora o que de fato aconteceu.

183 11, 249

233



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Uma parte consideravel de minha tarefa foi concluida nesses estudos. O
que cobrimos nas dez palestras até agora constitui, acredito, uma visao mais
ampla do todo. Mostrei-lhe da melhor maneira possivel a natureza do Direito
Constitucional, tanto da Revelacao quanto da filosofia moderna. Queria que
vocé, caro leitor, percebesse que a palavra de Nosso Senhor se aplica a sabedo-
ria de nossa época, na medida em que, esta dita sabedoria, ignora a origem da
vida, incluindo a vida académica: “Tu dizes: Estou rico e abastado e nao pre-
ciso de coisa alguma, e nem sabes que tu és infeliz, sim, miseravel, pobre, cego
e nu”'** Eu queria que vocé notasse que a palavra ameagadora do profeta tam-
bém merece ser levada a sério hoje: “Eu publicarei essa justia tua; e, quanto as
tuas obras, elas nao te aproveitarao. Quando clamares, a tua colegdo de idolos
que te livre! Leva-los-4 o vento; um assopro os arrebatard a todos”'*

Eu queria que vocé e eu aprendéssemos onde estd a fonte de nossa tinica
sabedoria e o fundamento de nossa tinica gléria: “Pois estd escrito: ‘Destruirei
a sabedoria dos sabios e aniquilarei a inteligéncia dos inteligentes.” Onde esta
0 sdbio? Onde estd o escriba? Onde estd o questionador deste mundo? Nao é
fato que Deus tornou louca a sabedoria deste mundo? Visto que, na sabedoria
de Deus, o mundo nao o conheceu por sua propria sabedoria, Deus achou por
bem salvar os que creem por meio da loucura da pregagao. Porque os judeus
pedem sinais e os gregos buscam sabedoria, mas nds pregamos o Cristo crucifi-
cado, escindalo para os judeus, loucura para os gentios. Mas, para os que foram
chamados, tanto judeus como gregos, Cristo é o poder de Deus e a sabedoria
de Deus. Porque a loucura de Deus é mais sdbia do que a sabedoria humana, e
a fraqueza de Deus é mais forte do que a for¢a humana. Irmaos, considerem a

vocagao de vocés. Nao foram chamados muitos sébios segundo a carne, nem

184 Ap3.17.
185 Is 57.12ss.

234



A DOUTRINA DA REVOLUCAO EM CONFLITO
COM A NATUREZA E A LEI

muitos poderosos, nem muitos de nobre nascimento. Pelo contrério, Deus es-
colheu as coisas loucas do mundo para envergonhar os sébios e escolheu as
coisas fracas do mundo para envergonhar as fortes. E Deus escolheu as coisas
humildes do mundo, e as desprezadas, e aquelas que nio sao, para reduzir a
nada as que sdo, a fim de que ninguém se glorie na presenca de Deus. Mas
vocés sio dele, em Cristo Jesus, o qual se tornou para nds, da parte de Deus,
sabedoria, justica, santificagao e redengao, para que, como estd escrito, ‘aquele

que se gloria, glorie-se no Senhor”'%

186 1Co 1.19-31.

235






PALESTRA XI

PRIMEIRA FASE - PREPARACAO
(até 1789)

Recapitulando. Nosso desejo é mostrar aqui o ponto de vista de um cristao que
deseja ver Cristo, o crucificado, sendo glorificado. De um cristao que deseja
ver, na esfera da religido, moralidade e direito, na familia ou no estado, nenhu-
ma sabedoria ou verdade reconhecida, exceto a que tem o seu inicio na submis-
sa0 do coragao e da mente a Revelagao. De alguém que, com o deista, nao se
limita a tragar e comentar na histéria uma orientagao da Providéncia, mas que,
fiel 4 profissao do Evangelho com firme convicgao, contempla na vinda e no
regresso do Salvador prometido a solugdo dos enigmas da histéria da humani-
dade. Um cristao que ama o aparecimento do Salvador porque viu nele, como
o historiador von Muller o expressa, “a realizagao de todas as coisas”. “A realiza-
¢ao de todas as esperangas, o ponto de perfei¢ao de toda filosofia, a explicagdo
de todas as revolugoes, a chave para todas as aparentes contradi¢oes do mundo
fisico e moral, da vida e da imortalidade”.

O objetivo - A cada um de n6s é dito: “Cada um, conforme o dom que re-

cebeu, deixe-o servir aos outros, como bons despenseiros da multiforme graca

237



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

de Deus”."*” Apds o trabalho que tenho dedicado 4 histéria, considero-me cha-
mado a testemunhar, neste campo, a verdade que estd em Cristo. Propus-me
demonstrar, em linhas gerais, que a historia dos ultimos sessenta anos, nas efu-
soes de raiva, é o peculiar desenvolvimento de conceitos, que sao eles proprios
o fruto inerente da rejei¢ao da verdade crist3, um fruto e uma manifestacao de
descrenca sistemética.

Na sequéncia das nossas palestras iniciamos com a revisao da antiga lei es-
tatal positiva. Vimos que a Revolugao nao pode ser explicada apenas em reagao
a principios, formas de governo ou abusos. Depois disso, percebemos que a cor-
rupcao da ciéncia em si mesma nao era a fonte da revolugao. Assim, abrimos nos-
so caminho para descobrir a causa real. E a encontramos na rentincia do Evange-
lho. Vimos como a decadéncia da religido comegou a ameagar a dissolugao dos
Estados, quando o perigo foi evitado pela béngao da Reforma. Mas também vi-
mos como a verdade que fora colocada no candelabro para iluminar no século 16
foi gradualmente ofuscada sob 0 manto no século 17 devido ao enfraquecimento
e decadéncia moral; de modo que na noite da incredulidade, a filosofia do século
18 conseguiu colocar sua luz equivocada diante da luz do sol.

Nas tltimas trés palestras tentei mostrar que a incredulidade, como o ger-
me do erro e da corrupgao, deve, na teoria e na pratica, culminar no ateismo e no
radicalismo, duas realidades que normalmente, mas incorretamente, sao consi-
deradas meros excessos da doutrina de liberdade que se baseia na incredulidade.
Agora voltarei a histdria, para confirmar na pratica do principio da Revolugao
aquilo que, até agora, deduzi apenas de sua logica. Nessa palestra iniciamos,
portanto, com a consideragdo histérica da Revolugao. Tentarei aqui mostrar a
continuidade do fio revolucionario no tecido dos acontecimentos, fazendo-vos

notar, na atribui¢ao e no cardter das principais mudangas da Revolugao, como a

187 1Pd 4.10

238



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

operagao constante de conceitos errados, presentes em todos os lugares, tem sido
constantemente desconsiderada, enquanto a chave da histéria, em desrespeito a
seu principio essencial, tem sido erroneamente buscada no que é em parte falso,
em parte exagerado, em grande parte o resultado de ideias revoluciondrias.

Em primeiro lugar, quero apresentar algumas caracteristicas que detectei
ao longo da era revoluciondria. A seguir, explicarei como divido o levantamento
historico. Por fim, na parte maior e final desta palestra, quero refletir sobre a
Revolugdo em sua primeira fase, a Preparagao.

Desejo comegar, como disse, com algumas caracteristicas gerais. Isso é
importante, pois somente apegando-nos a elas poderemos, se elas estiverem

corretas, agugar nosso entendimento e manter nosso rumo na direcao certa.

a. A Revolugio é inica.

Essa é a primeira caracteristica geral. Em sua origem e desenvolvimento
tedricos, a Revolugao nao pode ser comparada a quaisquer eventos de épocas
anteriores onde ocorreu uma derrubada de governantes, uma realocagio de
poder, uma mudanga na forma de governo, conflito politico e contenda religio-
sa. A Revolugio é uma revolugdo social, cuja natureza se dirige contra todos os
governos e contra todas as religioes. Mais precisamente, é uma revolugao antis-
social, que mina e destr6i a moralidade e a sociedade; é uma revolugao anticristd,
cuja ideia principal se desenvolve e se torna em uma rebelido sistemdtica contra
o Deus que se revelou a si mesmo. [vamos comparé-la com outras revolugdes]

A revolta holandesa foi comparada a ela, assim como a revolugio americana.
No que diz respeito a Holanda, eu me refiro simplesmente ao que escrevi em meu
Handboek [Manual]: “Aliberdade de culto cristdo era o objetivo principal da guerra, ja
que a supressao do Evangelho tinha sido sua causa principal. Foi sobretudo por causa

dareligiao que aluta comegou; foi acima de tudo, as vezes apenas, por causa da religiao

239



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

que aluta continuou”'** Quanto a revolugao americana: “A separagio das col6nias da
Gra-Bretanha e a reorganizagio de seus respectivos governos produziram mudangas
menos essenciais do que se poderia supor & primeira vista. O Rei, o Parlamento e
o Judicidrio da Inglaterra foram substituidos pelo Presidente, pelo Congresso e pela
Suprema Corte da América. Apesar da independéncia, a natureza do governo per-
maneceu essencialmente a mesma’. Assim escreveu Baird, em seu recente trabalho,
De la Religion aux Etats-Unis d Amérique [Religido nos Estados Unidos da América]."®”
Tampouco posso reconhecer as revolugdes inglesas como comparaveis a Revolugao
Francesa. A explicagio de Burke é fantdstica. Se vocé encontrar qualquer semelhanga
entre as revolugdes de 1688 e 1789, leia Thoughts on French Affairs [Reflexdes sobre
Questdes Francesas), de Edmund Burke, onde ele escreve sobre a semelhanca das
duas revolugdes na aparéncia externa, e o contraste em esséncia e principio.” Em sua
ideia principal, a Revolugao ndo pode ser comparada nem mesmo a 1640 e nem as

correntes democréticas e  tirania dos dias de Cromwell.'*!

188 Handboek der Geschiedenis van het Vaderland, pg 140. 1st ed., § 131.

189 Baird, De la Religion aux Etats-Unis dAmérique (Paris, 1844), 1, 63.

190 [23.ed.] A Revolugdo de 1688 (que foi provocada por Guilherme I sob seu lema apropriado “Je
maintiendrai” [eu manterei] ) foi, em mais de um aspecto, uma Restauragdo. Em seu Thoughts on French
Affairs [Pensamentos sobre assuntos franceses], escrito em dezembro de 1791, Burke comenta: “A
atual revolucdo na Franca parece-me ser de outro cardter e descri¢io, e ter pouca semelhanca ou
analogia com qualquer das que foram provocadas na Europa, com base em principios meramente
politicos. E uma revolugdo de doutrina e dogma teéricos” (Works, VII, 13).

191 [22 ed.] Em uma carta a uma inglesa, datada de 6 de maio de 1857, Tocqueville escreveu: “Nio
ha dois eventos mais diferentes do que sua revolugio de 1640 e nossa grande revolugio de 1789.
[.] Em minha opinido, eles sio totalmente incompardveis” ( Correspondance, I1, 381s). Pense nas pa-
lavras de Stahl: “A liberdade da Inglaterra e da América respira o espirito dos Puritanos; a liberdade
da Franga respira o espirito dos enciclopedistas e jacobinos” (Parlamentarische Reden, pp. 87s). Somos nds
antirrevoluciondrios e nos opomos contra toda e qualquer revolugdo? Claro que nio; nés também
conhecemos as datas de 1572 e 1688. N6s nos opomos contra a Revolugdo - a reviravolta sistematica
deideias pela qual o Estado e a sociedade, a justica e a verdade sao fundadas na opinido humana e na
arbitrariedade, e ndo nas ordenangas de Deus.

240



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

b.  Arevolugio é umarevolugao europeia, uma derrubada da cristandade.

Essa caracteristica, embora seja clara da propria natureza do caso, é tam-
bém confirmada pela histdria. Estd claro, no entanto, que os desenvolvimentos
diferiram de pais para pais. Alguns de vocés me perguntaram em que medida a
sucessao de fases, conforme as esbocei a priori, pode ser observada, por exem-
plo, na Inglaterra. Esta pergunta é justa, uma vez que meu modelo, se for corre-
to, deve valer onde quer que o principio da Revolugao se torne dominante. No
entanto, diferengas surgiram em locais onde o principio da revolugao se tornou
dominante e aqueles onde isso nao aconteceu. E onde se tornou dominante, ha
diferencas relacionadas ao grau em que isso ocorreu.

Alguns paises, como Franca e Holanda, foram revolucionados; aqui
nosso modelo é encontrado na integra. Outros paises foram colocados sob
a influéncia das ideias da Revolugao; ai a situagdo é mais complicada. Em
alguns paises, a teoria continuou a ganhar terreno, embora a pratica, talvez
devido a eventos testemunhados em outros lugares, saltou, por assim dizer,
parte ou a totalidade de uma fase. Assim, a reagao revoluciondria tornou-se
a pedra angular da politica em estados onde o desenvolvimento mal tinha
comegado. Em suma, o fato de a Revolugao ser universal nao significa que
suas fases ocorram em todos os lugares a0 mesmo tempo. Quanto a Ingla-
terra: a julgar pelas modificagdes que as ideias revoluciondrias sofreram
na mente de muitos de seus estadistas, a Inglaterra ja atingiu um periodo
de desinimo e decrepitude. No entanto, seu estado e sociedade nao foram
virados de cabega para baixo. Sua luta inicial contra o jacobinismo francés
interrompeu temporariamente o progresso logico da Revolugao. Nao obs-
tante, a fase de preparagao retomou seu curso mais tarde: e assim a deca-
déncia interna estd se mexendo na Inglaterra, nesse exato momento. J4 nao
existe mao firme para manter o direito publico tradicional. Enquanto isso,

enquanto sua constitui¢io permanecer em vigor, a Inglaterra continuara

24



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

a ser rica em privilégios e desigualdades que continuardo restringindo a
mente revoluciondria. Portanto, pode-se dizer que até a Inglaterra estd no

limiar da revolugao.'**

c¢.  Adoutrina da Revolugao mina e destréi os fundamentos do direito.

Onde quer que a Revolugao esteja em operagao, torna-se evidente que
ela considera a lei uma mera convengao, um produto da vontade humana. A
lei, portanto, sempre mutével em sua origem, é entregue ao arbitrio. Aquilo
que é de pleno direito é substituido pelo que é chamado de “legalidade” e a
legitimidade pela “ordem legal”

Como vocé sabe, algumas pessoas pensam que pertenco a um circulo
de legitimistas parisienses ou pelo menos simpatizo com eles. Isso niao me
impedird de expressar total concordincia com o principio da legitimidade
expresso nas seguintes linhas, que tomo emprestado do Journal des Débats de
1819: “Ha assuntos sagrados, inviolaveis, legitimos que, colocados sob a égi-
de da justica universalmente reconhecida, nunca devem ser alterados e nao
podem ser sacrificados por qualquer autoridade humana. Este ¢é o principio
da legitimidade em sua universalidade mais elevada”. E a visao fundamen-
talmente oposta a essa, e que é confrontada por essas linhas, é esta: “Nao
hd justica universal. Nada é sagrado, inviolavel, legitimo. Qualquer lei pode
ser alterada por vontade do soberano, e o soberano é o mais forte. Qualquer
direito pode ser sacrificado em prol do bem-estar geral, e 0 bem-estar geral
é aquilo que quisermos chamar assim. Eis af o principio da ilegitimidade, ou

da Revolugio, em seu alcance total”

192 [27ed.] Desde 1846, quando escreviisto pela primeiravez, a Inglaterra, conforme transpare-
ce da sua politica interna e externa, se aproximou ainda mais dessa convulsao.

242



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

d.  Ateoria revoluciondria nunca foi colocada em pritica.

Esta tese é sustentada pela historia, sem excecao. Em 1816, Haller es-
creveu o seguinte sobre as experiéncias na Franga e em outros lugares: “Na
realidade, nao havia contrato social, nem soberania do povo, nem separagao
de poderes, mas apenas uma luta dos partidos para tomar posse do poder su-
premo”. E o que Haller constatou em 1816 é inegavel também em 1846: “To-
das as tentativas que foram feitas para colocar o sistema filosofico em prética
fracassaram completamente”. A teoria nunca se realizou na prética porque tal
realizagao sempre fora uma impossibilidade. “Falhou porque tinha que falhar;
porque o proprio sistema é falso, impraticével e contrdrio a razao; e porque a
forca onipotente da natureza resiste a sua execucao”'”* Mas, alguns contestam,
essa falha foi causada por desvio ou exagero; pela imaturidade dos povos; por
uma conjungao infeliz de circunstincias; por erros pessoais e tropegos.

Nao houve desvio ou exagero, mas aplicagdo. Na verdade, embora tenha
sido executada de forma implacdvel, a aplicagdo pritica, em vez de se trans-
formar em exagero, parou bem antes do pico — ou melhor, do ponto baixo - o
abismo de um desenvolvimento puro e pleno. “Nao se pode alegar”, escreve
Haller, “que os principios foram exagerados ou que foram excedidos ou mal
aplicados quando os resultados sao derivados rigorosamente das premissas. Na
verdade, seria ficil demonstrar que foram precisamente as consequéncias mais
desastrosas que fluiram rigorosamente dos principios — o que fez estremecer
varios partiddrios do sistema. Ainda muitos mais males e horrores resultariam
se 0 coragao do homem e sentimentos naturais, menos corruptos do que os
sistemas prevalecentes, nao se revoltassem, de tempos em tempos, contra os

erros da mente para impedir a aplicagdo prética desses erros”.'*

193 Haller, Restauration de la Science politique, 1, 332, 321, 334s.
194 Ibid, 1, 326s.

243



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Os povos, dizem alguns, ndo estavam maduros. Que pretexto! Em meio ao som
da trombeta do progresso e da iluminagao, era mais natural que se pensasse no dita-
do: “Agora ou nunca!” Se esta geragao altamente iluminada, que ensina a humanida-
de, ndo esta madura, quando entio, diga-me, os povos estarao maduros? Além disso,
este pretexto dificilmente corresponde a0 que nos foi dito sobre a verdade do princi-
pio e a exceléncia das formas que dele decorrem. Vocé me descreve uma teoria que
promete a perfeicio do homem no estado e na sociedade, e quando me regozijo na
ideia e desejo a realizagao da promessa, vocé aponta para um futuro distante, e exige
que o fruto, antes que possa se beneficiar dos raios solares, esteja maduro de antemao.
Achei que seu novo brilho do sol fosse para aquecé-lo até a maturagao! Rousseau
escreveu: “Se houvesse uma nagao de deuses, ela se governaria democraticamente.
Um governo tao perfeito nao é adequado ao homem” "> Eunao chamaria esse governo
de perfeito, mas de imperfeito; afinal, a exceléncia de uma doutrina é proporcional as
dificuldades que ela supera. Veja a doutrina que nds, cristaos, professamos. No flores-
cimento da moralidade no solo da doutrina evangélica estd a prova permanente do
poder divino e a verificagao, na prética, das palavras, “estando nés mortos em nossas
transgressdes, nos deu vida juntamente com Cristo”'* Mas quando a sabedoria terre-
na inverte a ordem e diz: “Deixe o povo primeiro ser bom e entdo eu empreenderei
seu aprimoramento: deixe-o primeiro estar vivo e entio eu o farei viver e o fruto de
minhas ligoes serd visto”. Esta afirmagao nos faz reconhecer a confissao de impoténcia
e a contradi¢ao do prospecto indicado. E, diremos com mais ousadia: nunca os povos
estardo maduros o suficiente para encontrar a felicidade por uma doutrina cuja pro-
pria esséncia € perniciosa visto que sua propria natureza é perniciosa.

Mas, dizem outros, a causa e a culpa estdo nas circunstincias ou nas pes-

soas. Desse modo, por meio de desculpas evasivas de todos os tipos, a natureza

195 Rousseau, Du Contrat social, I11, iv.
196 [Ef2.5]

244



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

peculiar da origem é ignorada. Com igual direito, pode-se culpar a aridez do
solo, a instabilidade do tempo, a multiplicagio de vermes ou a incompeténcia
do viticultor por nao se poder colher uvas de espinhos ou figos de cardos. Com
igual direito, pode-se exaltar a arvore da qual apenas frutos mortais foram co-
lhidos. Reclamam das circunstincias, mesmo quando todas as circunstincias
eram favoraveis. Queixam-se dos desvios e aberragdes dos homens e esquecem
que, sob a influéncia das ideias da Revolugao, o livre arbitrio é reduzido somen-

te  variedade dos caminhos que nos extraviam.

e. Em todos os lugares, o principio da Revolugio mantém sua

identidade.

Independentemente de os homens estarem apaixonados por uma forma
de anarquia que é chamada de liberdade, ou por uma forma de governo ar-
bitrério que se orgulha de ser uma administragdo forte e brilhante, ou pelas
institui¢des representativas do liberalismo que ocultam a busca va de um equi-
librio inatingfvel - isto é, independentemente se estamos lidando com o jaco-
binismo, o bonapartismo ou o constitucionalismo,"’ todos esses sao ramos da
mesma drvore. Todos sao continuagoes da linha que o principio da Revolugao
projetou para si na forma de uma espiral, um caminho de auto aperfeicoamento.
Estas nao sao trés filosofias politicas distintas, mas uma tnica e mesma filosofia
tripartida. O Berliner Politisches Wochenblatt escreveu muito bem em 1832: “O
que caracteriza a atitude predominante do homem europeu até hoje é a crenca
persistente em um Estado absoluto que estd acima de todas as leis existentes. As

trés formas principais, Republicanismo, Constitucionalismo e Imperialismo,

197 [22.ed] “Monarquia constitucional, em seu verdadeiro significado, é um avango moral” Stahl
[Die gegenwiirtige Parteien, p. 173]. Nio tem nada em comum com o constitucionalismo: isto é,
com a doutrina da separagio de poderes e freios e contrapesos, que reduz a realeza ao poder
executivo.

245



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

baseiam-se em esséncia nos mesmos principios, por mais diferentes que sejam
suas aparéncias externas. Sempre que se tratava de lutar contra a Verdade, por-
tanto, os seguidores das trés escolas sempre cooperaram uns com os outros,
por mais veementemente que lutassem entre si ap0s a vitoria”.'*®

Parece-me que essa tltima observagdo langa muita luz. Nao apenas luz
sobre o cardter dos acontecimentos, mas também sobre a conduta das pessoas.

Podemos nos irritar com as carreiras camalednicas daqueles que comega-
ram como jacobinos, depois se tornaram bonapartistas e acabaram se opondo
a todas as administragoes legais. Nos aborrecemos com algumas pessoas e isto
com razdo: “Em tempos de revolugao, sempre aparece uma raga de seres per-
versos, que gostam do mal e que amam a si mesmos; eles respiram a vontade
apenas nas ruinas e, quando o poder é deixado para eles, o crime emerge de
suas almas, enquanto a lava transborda da cratera. Outros, ocupados apenas
com o que lhes é pessoal, e indiferentes a tudo o mais, fomentam a desordem
para buscar oportunidades favoraveis aos seus interesses. Vendidos a quem
quiser paga-los, hoje vao pedir cabegas de reis em um clube, e amanha vamos
vé-los, ajoelhados aos pés do mais vil tirano, adorando seus caprichos e legi-
timando seus crimes.'”” No entanto, este sinal, esta amostra de carater nio é
aplicdvel a todos. Portanto, deixando de lado certos canalhas, houve aqueles
cujas convicgdes, de fato, acompanharam as mudangas na pratica da Revolu-
¢ao, embora estivessem sempre trabalhando com o mesmo zelo pelo mesmo
objetivo: a realizagao da teoria revoluciondria.

Podemos ficar ofendidos por muitos estadistas cujo liberalismo bri-

lhou enquanto estiveram fora do governo, mas que, uma vez que entraram

198 Berliner Politisches Wochenblatt, 1832, p. 222.
199 Lamennais, I1. 247.

246



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

no proprio governo, se destacaram por sua arbitrariedade.”” No entanto, até
mesmo nos casos em que sua conduta parecia irresponsavel e traigoeira, esses
que se tornaram instrumentos uteis da doutrina da Revolugao estavam apenas
sendo fiéis a teoria, uma teoria cheia de promessas e vazia de cumprimento.
Podemos ficar indignados com aqueles que foram subservientes com a
mesma prontidao a todos os governos e nunca tiveram escrapulos em fazer um
juramento ou aceitar um cargo distinto ou lucrativo. Em muitos casos, em que a
ganancia e a honra foram a forga motriz, a nossa indignagao é justificada. Mas nao
percamos de vista as concepgdes diferentes de estado e governo que essas pessoas
tinham. O que sempre sobreviveu e viveu foi um estado revoluciondrio. As varias
revolugdes que aconteceram foram apenas transferéncias de poder revoluciond-
rio, de uma administragao para outra. Neste sentido, cada administracao, por sua
vez, foi reconhecida como emanando da vontade onipotente da maioria. Assim,
segundo essa visao dos subservientes, o governo nao era, como se pensava antes,
um monarca ou uma corporagao soberana com cuja existéncia independente o
proprio estado permanece ou cai. Em vez disso, o governo era uma personificagio
passageira do estado, uma manifestagao transitoria do povo soberano, projetado
para ser apenas o servo da nagao, 0 mandatdrio do pais. Portanto, apoiar ou se opor
a um governo tornou-se uma questao centrada nas pessoas, uma questao que foi
resolvida em nome do publico assim que o Partido mais forte prevaleceu. Conse-
quentemente, longe de ser considerado lealdade louvavel, o apego a um governo
banido passou a ser considerado tendencioso, sendo traidor. Talleyrand, por exem-
plo, depois de participar de todas as alteragoes de governo, costumava argumentar

que, ao servir e abandonar cada governo, ele sempre permanecera leal a seu pais e

200 [Nota marginal escrita 3 mdo por Groen na p. 257 de sua copia da 22 ed .: “D. Curt. °. Vide
377 (Leia-se: Veja a postura intolerante assumida em 1837 por Donker Curtius, presidente do
Sinodo e pelo lider liberal Thorbecke, com respeito & persegui¢ao das congregagdes que se
separaram da igreja nacional).]

247



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

consistente consigo mesmo. ‘Como a grande geragao a que pertenceu, ele amava
sinceramente sua patria e sempre manteve o apego as ideias de sua juventude e aos
principios de 1789, que sobreviveram em casa a todas as vicissitudes dos aconte-
cimentos e da fortuna. Ele falou sem nenhum constrangimento sobre os governos
aos quais serviu e deixou. Disse que ndo eram os governos a quem servia, mas sim
0 pais, na forma politica que, no momento, Ihe parecia mais adequada e que nunca

quis sacrificar os interesses da Franga [...] em nome de uma poténcia.*”"

f.  Ahistéria da Revolugio mostra que, em meio a muitas lutas inter-

nas, a esséncia da Revolugao nunca foi contestada.

Muitos esforgos considerados opostos a Revolugio nao eram nem um
pouco antirrevoluciondrios. Nao houve guerra, exceto a guerra civil e fratrici-
da, uma luta constante dos revoluciondrios entre si. A falsa teoria foi atacada
em seu desenvolvimento, nunca em sua origem e raiz, nem mesmo pelos es-
tudiosos. Haller escreve: “Empregando apenas as armas da histéria contra o
sistema filosofico, varios escritores demonstraram que o contrato social nunca
existiu; mas eles ndo conseguiram demonstrar que tal contrato ndo poderia e
ndo deveria existir. Outros atacaram apenas as consequéncias perigosas, nio os
proprios principios; os frutos ruinosos, nao a raiz do erro. Finalmente, mostra-
ram-se incapazes de construir um sistema alternativo que fosse satisfatorio em
todos os aspectos e adequado para explicar, de forma legitima e completa, a
origem, a natureza e o exercicio da autoridade soberana. Eles alertaram contra
0 veneno, mas nao ofereceram um antidoto eficaz”** Eles agiram como o médi-

co incompetente, que luta contra os sintomas, mas nao sabe a causa da doenga.

201 Cf. Mignet, Etudes et portraits politiques, I, 159.
202 Haller, Restauration de la Science politique, I, 339s.

248



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

g.  Este ultimo ponto é importante porque nos tranquiliza quanto a su-
posta invencibilidade do erro. Pois, se a descrenca € o principio, o
remédio estd na crenga, na fé.

Nao hé razao para desinimo desde que o remédio eficaz nao tenha sido
experimentado e ainda esteja disponivel. O que pode ser aprendido com a ex-
periéncia da era revoluciondria? O homem, sem Deus, mesmo com as circuns-
tancias a seu favor, nao pode fazer nada além de produzir sua propria destruigao.
Ele deve sair do circulo vicioso revoluciondrio; ele deve se voltar para Deus, cuja
verdade ¢ a tinica que pode resistir ao poder da mentira. Se alguém considerar
estaimportante licao da histéria mais um lamento sentimental do que um conse-
lho para a politica, estard se esquecendo de que o poder do Evangelho para pro-
duzir a ordem, a liberdade e a prosperidade tem sido substanciado pela historia
mundial. Que ele tenha em mente que tudo o que é 1til e benéfico a0 homem ¢é
promovido pelo temor de Deus e distorcido pela negagao de Deus. Ele deve ter
em mente especialmente que a teoria revoluciondria foi o desabrochar do germe
da incredulidade, e que a planta venenosa que foi cultivada pela apostasia da fé
murchard e sufocard na atmosfera de um avivamento da fé.

Permitam-me acrescentar a estas linhas historicas o que disse no final da
Palestra anterior sobre a arbitrariedade da autoridade revoluciondria do Estado.
O erro fatal do qual vimos a origem na corrupgao da ciéncia e nos escritos dos
Magquiavélicos e Monarchomachistas; que mais tarde descobrimos ser insepa-
rivel da teoria revoluciondria; o erro da Liberdade e Igualdade original, com
todas as suas conotagdes, ¢ o principio fundamental do Estado revolucionario,
no qual se concentram a Vontade Geral e a Administragao. A maquina do Es-
tado, que ¢ gerida por diferentes Governos, em busca de objetivos diferentes,
com menos ou mais energia, de acordo com as circunstincias em mudanga ou
opinides e pontos de vista diferentes continua sendo o mesmo na natureza e

em funcionamento. Para que, sob tiranos ou Monarcas benevolentes, com uma

249



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Representacao que resista ou que se curve, sob um Governo Democratico ou
Autocrético, tudo o que pertence as liberdades mais importantes, as memorias
mais preciosas, as premissas mais sagradas da Nagao, s6 seja respeitado, prote-
gido, tolerado e poupado na medida em que cumpra e se submeta as exigéncias
do Estado, isto é, daqueles que direta ou indiretamente influenciam o Governo.
Isto é o que chamei Despotismo do Estado Revoluciondrio.

Prosseguindo agora para o levantamento historico, devo indicar como
pretendo dividi-lo. Parece-me que a divisao mais simples é dada nas cinco fa-
ses delineadas anteriormente em conexdo com o curso puramente logico das
ideias da Revolugio: Preparagio (até 1789), Desenvolvimento (1789-1794),
Reagio (1794-1813), Experimentacio Renovada (1813-1830) e Resignagdo
Desalentada (desde 1830). Um breve tratamento dessas fases completard mi-
nha tarefa proposta, pelo menos em linhas gerais.

Muitas vezes terei de dirigir sua atengdo quase exclusivamente para a
Franga, onde mais do que em qualquer outro lugar essa doenga teve livre cur-
so. Devo ainda advertir contra considerar a Revolu¢io uma doenga nacional
a ser explicada tinica ou especialmente apenas pela ligagio com o caricter de

laissez-faire, a natureza frivola dos franceses.*” Veremos que o oposto é verdade.

203 [22ed.] Ver, por exemplo, ainterpretacio oferecida por Renan na Revue des Detix Mondes 28 (1858),
X1V, 519: “A revolugio francesa, que sempre foi considerada um acontecimento universal na historia
mundial (mesmo Hegel cometeu esse erro), era no fundo um fato bastante peculiar & Franga. Foi um
fato gaulés; foi o resultado, se posso ousar dizer dessa forma, daquela vaidade que permite ao gaulés
tolerar qualquer coisa, exceto a desigualdade de posigao social; e daquela l6gica absoluta que o leva a
reformar a sociedade segundo um modelo abstrato, sem levar em conta a histéria ou os direitos sagra-
dos.” Essa interpretagio de Renan é espirituosa, mas errada. Uma vez que os verdadeiros principios sao
abandonados, as paixdes e a logica para desenvolver a falsa doutrina entram em jogo entre todos os
povos. Ainda em [26 de maio] 1848, Tocqueville escreveu: “Estamos no meio de uma revolugdo geral
dos povos civilizados e acredito que, a longo prazo, nenhum deles escaparé dela” (Oeuvres complétes,
V], 141.) “Ha apenas uma revolugdo, que ainda esta em curso e que demorar4 muito para terminar”
(Ibid, VI, 198).

250



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

A doenga era mais epidémica do que contagiosa. Por muito tempo houve tur-
buléncia e agitagio em toda parte. Se o incéndio abriu uma saida para si mesmo
na Franca, nao podemos esquecer que todo o solo europeu era vulcinico. A
prolongada superioridade das armas francesas deve, em grande parte, ser ex-
plicada pela universalidade da corrupgao revoluciondria. A resisténcia contra
a violéncia franco-revoluciondria foi insuficiente porque o ddio & Franga foi
ofuscado pelo amor e admiragdo para com a revolugao, experiéncia iniciada
em solo francés. A revolugio europeia encontrou seu epitome, por assim dizer,
na francesa. A Revolugao nio deve ser imputada ao povo francés.** Ela foi o
trabalho de uma faccio, de uma seita, de uma escola filoséfica que usou os poderes
irresistiveis de um governo centralizado para trazer a nago francesa — e cada
nagio na mesma propor¢ao em que estava passando pelo processo revolucio-
nério — para debaixo do jugo das sucessivas personificagoes de seu principio.

Visto que a Revolugdo Francesa serd uma parte importante das palestras
que se seguirdo, gostaria de observar brevemente o valor das principais obras
sobre o assunto. O ponto de vista da maioria dos autores deriva das proprias
ideias revoluciondrias. Isto faz com que, com relagio a seus julgamentos, de-
vemos ter cuidado com erros relacionados com principios que desaprovamos.
Para uma revisao critica, embora eu tivesse autoridade, nao tenho tempo. Mas
deixo aqui uma palavra com referéncia sobre o assunto assim como o fiz com
os livros antirrevoluciondrios.

A. Thiers e F. A. Mignet escreveram cada um uma Histdria da Revolugdo Fran-
cesa, ambos excelentes na forma. O primeiro como um relato continuo, o ultimo
como um esbogo compacto. Eles defendem a revolugiao mesmo em seus horrores.

A condigao, dizem eles, para seu triunfo. No entanto, eles ignoram, dissimulam ou

204 “Depois de 1789, quase nenhuma das crises que ocorreram na Franga foi desejada pela
nagio francesa” (Madame de Staél, Considérations, 11, 57).

25



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

distorcem os argumentos e evidéncias documentais, as provas apresentadas pela
parte contréria.”® J. Necker, Sobre a Revolugdo Francesa, e Madame de Staél, Conside-
ragoes sobre os Principais Eventos da Revolugio Francesa, embora fortemente influencia-
dos pela anglomania, talvez ainda estejam entre os melhores. A Histéria da Franga
na Era da Revolugio, obra de W. Wachsmuth,** marcada por um liberalismo fraco, é
importante por sua precisdo e vivacidade, pelo menos até o Consulado. Seu trata-
mento da Restauracdo ¢ unilateral e superficial. A Restauragao, no entanto, é tra-
tada com uma unilateralidade que se assemelha a uma escrita satirica, com uma
superficialidade que, quase poderia dizer, se assemelha a ripida elaboragio de um
registo, como se encontra frequentemente por detrds num Almanaque.

Atribuo grande importincia a A Histéria da Europa desde o inicio da Re-
volugdo Francesa em 1789 até a Restauragio dos Bourbons em 1815, de A. Alison.
Este se destaca de imparcialidade; de maior consideragao do ponto de vista da
religido, da moral e do direito; contra o qual, contudo, no que diz respeito ao
ponto de vista geral, no curso da Revolugao, confunde o efeito exemplar da
Revolugao com os efeitos mais ordindrios da agitagdo democratica. A julgar
pelos volumes publicados até agora, a Histéria do Século 18, de F.C. Schlosser
pode ser considerada uma das contribuigdes mais significativas para o estudo
da Revolugao, embora sua falta de conhecimento do Evangelho transparega

em percepgdes erroneas e julgamentos dsperos.

205 Uma revisio muito detalhada dos trabalhos de Thiers na Revista Trimestral (184S, no
76, p. 521-583) ¢ de todos os modos adequada para dar convicgio ao que ¢ dito nas linhas de
abertura: “Nos 14 Volumes Octavo das suas Histérias ndo hd uma unica pdgina, dificilmente
uma unica linha, de verdade sincera e nao adulterada”. - A publicagao da Histéria da Revolu-
¢do foi: “uma especulagio dos livreiros sobre o estado dos partidos politicos na Franga; um
ramo da conspiragao geral contra os Bourbons mais velhos; uma apologia paradoxal da velha
Revolugio, e uma provocagio encoberta a uma nova’. - O retrato de Thiers elogia a Revolugao,
alterando os detalhes; A mao mais grosseira e incolor do Mignets falsifica o contorno.”

206 Geschichte Frankreichs im Revolutions-Zeitalter, na cole¢io de HEEREN en UKERT.

252



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

Muitos outros livros eu poderia colocar na mesa.*”” Mas j4 é tempo de de-
dicar os nossos momentos restantes e mostrar-lhes a Preparagio da Revolugao
no periodo anterior a 1789.

A Preparagao foi dupla, dependendo de considerarmos a Europa em geral
ou a Franga em particular. Vamos primeiro refazer os passos de como na Euro-
pa, como um todo, o espirito da Revolugao ganhou terreno, e entio como uma
sublevagdo do Estado se tornou inevitdvel, especialmente na Franga, muito an-
tes de 1789.

Sobre a Europa serei breve. Do que foi observado anteriormente sobre
a natureza do direito constitucional histérico e do direito constitucional re-
voluciondrio, é evidente logo de partida que, se o ltimo prevalecesse sobre
0 primeiro, a preparagao e o inicio de uma imensa revolugao necessariamente
se seguiriam. Tenho que provar apenas uma coisa: que a falsa teoria, cheia de
tantas calamidades, de fato entrou em campo, ganhou terreno e alcangou o do-
minio. Mas, eu pergunto a vocé, quem de nés ignora isso? E visivel em todos os
lugares e em tudo. A drvore da vida que havia sido mais uma vez plantada em
solo europeu pela Reforma estava quase morta. Com isso, o solo estava pron-
to para receber outra semente, uma semente mortal. Teologia, teoria politica,

literatura e educagao: tudo isso logo foi permeado pela nova doutrina. Este

207 [2aed.] No Preficio da primeira edigio, mencionei L. Blanc, History of the Revolution, e A.
de Lamartine, History of the Girondists. Este ultimo é marcado por numerosas histérias infun-
dadas e imprecisdes demonstraveis, de acordo com J. W. Croker, Essays on the Early Period of
the French Revolution. Numerosos livros sobre a Revolugdo Francesa foram publicados desde
1847. Menciono apenas J. Mallet du Pan, Memoirs and Correspondence Illustrative of the History
of the French Revolution, uma importante colecdo de artigos de um notével jornalista antirre-
voluciondrio; H. von Sybel, History of the Revolution Era, 1789-1795; e, por tltimo, mas néo
menos importante, os inestiméveis trabalhos de A. de Tocqueville em The Old Regime and the
French Revolution e, especialmente, nos numerosos fragmentos de suas reflexdes sobre a propria
revolugdo, infelizmente inacabadas (1789-1815) [Oeuvres Complétes, V, 259-93; VIII, 55-225.

253



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

fermento levedou toda a massa. Com a eclosio da Revolugio Francesa, vir-
tualmente toda a Europa estava pronta para uma sublevagao. Muitos preludios
foram observados em estados menores. Praticamente em todos os lugares, a
maioria dos que se destacaram em capacidade e cardter tinha uma mentalidade
revoluciondria.’® O que Madame de Staél escreve sobre a Revolugao Francesa
em particular pode ser aplicado no geral: “Tudo e nada deve ser responsabili-
zado pela revolugao: cada ano do século conduziu a ela ao longo de todos os
caminhos”**”

Porém, se quiser que eu escolha, como se fosse, um traco da fisionomia
europeia para especificar alguns detalhes, entdo destacarei o pensar e o agir
dos monarcas. Praticamente todos eles acreditavam na nova filosofia, e sua fiel
obediéncia aos seus preceitos revela que essa crenga era uma fé sincera e viva.
Por mais estranho que pareca, pode ser explicado tanto pelo entusiasmo que
prevaleceu sobre o interesse proprio de alguns, quanto pela isca que ocultava
deles as farpas das falsas ideias. Isto ¢, a atraente nogao de que sua autoridade
é pessoal.

Importantes aqui sao as observagoes feitas sobre este assunto por Haller,
que aponta que os philosophes mantinham relagdes confidenciais com os gran-
des do mundo: na Espanha, com os duques de Aranda, Alva e Villa Hermosa,
ministros do Rei, em Portugal com o famoso Marqués de Pombal; na Itdlia,

varios grandes lords foram contados entre os alunos e patronos dos sofistas

208 “O mundo parecia ter adentrado uma nova era. [...] Ndo foram apenas os facciosos, os
inquietos e os ambiciosos que entretiveram estas opinides; elas foram partilhadas por mui-
tos dos melhores e mais sibios dos homens; e na Inglaterra pode dizer-se com verdade o que
um historiador eloquente (Botta) observou da Europa em geral, que os amigos da Revolugio
Francesa compreendiam nesse periodo os mais esclarecidos e generosos da comunidade”. AL-
ISON, L11. 260.

209 Madame de Staél, Considérations, 1, 88.

254



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

franceses. Como também eram o rei Cristiano VII da Dinamarca, Gustavus III
da Suécia e Stanislas Poniatowski da Polonia. E a imperatriz Catarina I da Rus-
sia se correspondeu em particular com os fil6sofos franceses e expressou total
concorddncia, se ndo com suas ideias politicas, pelo menos com seus dogmas
antirreligiosos.*"’ Esses governantes também foram rapidamente conquistados
para a nova visao do Estado. A perspectiva de ganho incalculdvel era atraente.
Os novos principios filoséficos pareciam adequados aos soberanos para au-
mentar seu poder e libert-los de todas as limitagoes que sua autoridade havia
encontrado até entao na justica natural e nas convengdes positivas. Haller ex-
plica: “Embora por um lado seja bom e agradavel ser senhor e mestre e coman-
dar em seu proprio nome por direito préprio, por outro lado também ¢é lucra-
tivo ds vezes aparecer como o mais alto funciondrio ou empregado; unir o pessoal
com a autoridade delegada; e em caso de necessidade, agir em virtude de um
suposto mandato que ninguém pode jamais criticar ou revogar. O emprega-
do é pago: a vontade presumida de seu senhor constitui uma desculpa sempre
pronta para todas as agoes do servo. O interesse proprio e as injusticas de todos
os tipos sao cobertos com a capa chamada felicidade do povo. No momento em
que os governantes se fazem passar pelos primeiros funciondrios da nagao, suas
guerras se tornam guerras nacionais, suas dividas, dividas nacionais, suas ne-
cessidades, necessidades do Estado. O servigo militar obrigatdrio, os impostos
arbitrérios e qualquer outro tipo de servigo for¢ado sao convenientemente jus-
tificados pelos conceitos de estabelecimento publico e de soberania do povo.
Os direitos privados e os acordos celebrados com pessoas fisicas ou juridicas
deixam de ter qualquer valor no momento em que tudo deva ser subserviente
aos pretensos fins do Estado, ao interesse da maioria, ou a presumida vontade

do povo, a qual é até mesmo apresentada como a fonte de toda a justica. Esse

210 Cf. Haller, Restauration de la Science politique, 1, 145.

255



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

é o canto da sereia com o qual monarcas crédulos foram seduzidos e em segui-
da mergulhados no abismo. Mas os bajuladores sabiam espertamente ocultar
deles o lado oposto desses principios: um empregado também pode ser des-
tituido, demitido ou ter seu saldrio reduzido. Muito menos lhes disseram que
0 povo, aquele soberano imagindrio, naturalmente desejaria dar ordens a seus
servos; para decidir sobre guerra e paz; em uma palavra, o povo iria querer
governar - diretamente ou de outra forma - todos os assuntos, que de qualquer
maneira seriam considerados seus préprios assuntos. [...] E dessa forma que se
pode explicar como nossos dias testemunharam principes poderosos desen-
caminhados pelos principios do direito filoséfico constitucional, eles proprios
minando os alicerces de sua autoridade e cavando o abismo que os engoliria”*"!

Posteriormente, poderei ter a oportunidade de provar a mudanca na dis-
posigao dos monarcas, também no Direito das Nagoes: agora me refiro a sua
administracao interna. A fraseologia revoluciondria também se tornou comum.
Como observa Haller: “O sistema politico dos fil6sofos, a ideia antinatural de
que a autoridade deriva do povo, espalhou-se amplamente durante as ultimas
décadas do século 18. Criou raizes em quase todos os cérebros. Predominou
quase sem excegao nas obras literdrias e populares. A linguagem do novo siste-
ma foi penetrando gradualmente até mesmo no estilo das chancelarias, onde
as expressoes e denominagdes anteriores, derivadas da natureza, deveriam ter
sido preservadas com o mais devotado respeito, mais do que em outro lugar
qualquer. Em vez dessa antiga linguagem paterna, cheia de for¢a e cordialida-
de, impregnada da consciéncia dos proprios direitos e dos direitos dos outros
ser ouvida nas leis e portarias reais publicadas durante os ultimos trinta anos
do século 18, ouviu-se falar apenas de associagdo civil, de autoridade delegada

pelo povo, de poderes legislativos e executivos, de servidores do Estado ou de

211 Ibid., 1,200-02.

256



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

funciondrios publicos, das finangas do Estado, dos bens do Estado, da finalida-
de do governo, do destino da humanidade, dos cidadaos do estado, das cons-
tituigdes e organizagdes, das obrigagoes do soberano, dos direitos do povo, e
assim por diante. Essas expressoes e locugdes, que se originaram nas escolas da
filosofia moderna, acabaram por agravar ainda mais a confusdo geral de ideias e
apagar até mesmo a memoria das antigas relagdes corretas”'?

Palavras produzem agdes. Uma vez que 0s monarcas passaram a ser con-
cebidos como chefes de um estado — de acordo com uma teoria com a qual eles
também concordaram - estado esse definido pelo carater absoluto da sobera-
nia popular, tais monarcas nao foram mais impedidos por qualquer sacralida-
de de direitos adquiridos ou liberdades histéricas, mas comegaram a trabalhar
com onipoténcia revoluciondria como deputados coroados do Povo Soberano.
Regularizagao geral, centralizagdo e codificagao tornaram-se a ordem do dia.
O despotismo, que por si s6 ja é ilegal e odioso quando exercido em seu pro-
prio nome, agora aparece mascarado como dever e benevoléncia praticada em
nome da liberdade e da iluminagao e em prol do bem comum.

Eu poderia mencionar aqui algumas das figuras principais que desempe-
nharam um papel importante neste concurso. Entre os portugueses encontra-
mos Pombal, muito aclamado por ser inimigo do clero, nio menos abominavel,
com sua Reforma filoséfica, do que um Danton ou um Marat.*"* Na Russia houve
Catarina IT que convocou em Moscou uma assembleia de todas as classes, linguas
e credos, para a formagio de um Cddigo Geral de Direito; uma assembleia que
de fato se convocou; que recebeu em nome da imperatriz uma instrugio, uma

mistura miseravel da sabedoria de Montesquieu e Rousseau;*'* e que nao deixou

212 Ibid, 1, 154.
213 Gesch. des achtz. Jahrh. (20 Ausg.) I11. 29.
214 11211

257



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

nenhum sinal de vida, exceto a nomeagao de quinze comités de constituico, fi-
nangas, assuntos militares, legislagao e assim por diante: comités que depois de
sete anos de trabalho também voltaram para casa, sem realizar nada. Na Prussia,
temos Frederico II, o amigo dos filésofos, que deu um forte impulso ao avango
do liberalismo (embora fosse evidentemente dotado de muita energia anti-filo-
s6fica sempre que suas préprias prerrogativas estavam em jogo). Seu sucessor,
Frederico Guilherme II, um brinquedo nas maos de iluministas e jacobinos, mal
subiu ao trono e cogitou em fazer seu povo feliz da noite para o dia emitindo um
codigo geral de leis em quatro partes, de acordo com o estilo da filosofia. Na Aus-
tria, vemos José II, um verdadeiro aprendiz de filosofia; um governante que viu
na destruicao de propriedades e na demoligao de antigas instituigdes a primeira
condigao para a elevagao da sociedade. Pensava que poderia jogar todas as pecu-
liaridades étnicas, leis e costumes no caldeirdo revoluciondrio; que finalmente,
tendo tomado posse, na sua ascensao, de paises prosperos e bem-sucedidos, os
deixou para trds depois de poucos anos em confusio, guerra civil e desperdicio;
de modo que a morte do despético criador do projeto veio como uma mensa-
gem de alivio universal, o inico remédio possivel na hora certa.

Ja dissemos o suficiente para lembrar que os governantes e magistrados
em quase todos os paises foram encontrados “a frente do movimento”. Napo-
ledo uma vez fez a observagao de que “uma revolugao na Franca é sempre, mais
cedo ou mais tarde, seguida por uma revolugao na Europa”*" Esse fato é 6bvio.
Mesmo nos dias de sua preparagio, 0 movimento revoluciondrio era europeu,
de modo que em alguns lugares, por exemplo na Holanda, o surto que quase
nao foi reprimido nesse pais precedeu até mesmo 1789.

Ainda tenho que provar mais especificamente que a Revolugao France-

sa estava em preparagdo por muito tempo. Mas nao seria essa uma conclusao

215 Alison, 1. 257.

258



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

precipitada? Depois do que foi dito sobre a Europa, nao ha razao para supor
que a Franga foi uma exce¢do. Eu quase poderia me contentar em citar a ob-
servagdao de Madame de Staél sobre o advento da revolugao na Franca: “Todas
as palavras e todas as agoes, todas as virtudes e todas as paixdes, todos os sen-
timentos e todas as vaidades, o espirito ptiblico e a moda tendiam igualmente
para o mesmo objetivo”*'6

Nao devo e nao me furtarei completamente a expressar 0os meus pontos
de vista. E verdade que em certa medida a estreiteza de visao que confundia
a causa e o efeito da Revolugao, desapareceu. Ja nao se diz que a monarquia
francesa entrou em colapso devido o embarago financeiro. Muitos agora reco-
nhecem a verdade da afirmagio com que Madame de Stael abre sua obra: ‘A
Revolugao Francesa marca uma das grandes épocas da ordem social. Aqueles
que a consideram um evento acidental nao prestaram atenc¢ao nem ao passado
nem ao futuro. Eles confundiram os atores com a pega e para satisfazer seus
preconceitos culparam as pessoas da presente época por aquilo que os séculos
prepararam”*"” Porém, se alguém perguntar o que esta senhora inteligente e,
com ela, muitos autores ainda hoje querem dizer por “aquilo que os séculos
prepararam’, verifica-se que se referem a preparagao, nao do jacobinismo, mas
de um empreendimento muito salutar: a reforma de institui¢oes antiquadas
e degeneradas de acordo com as exigéncias do bom senso e para o bem-estar
das nagoes. Ignorando o verdadeiro caréter das falsas teorias, eles afirmam que
até 1789 houve uma tendéncia constante em direcdo a uma meta desejével;
que nao houve desvios deploraveis até mais tarde, por mal-entendidos. Desse
modo, esses autores, talvez sem perceber ou sem ter essa intengao, sio induzi-

dos a distorcer a historia. O resultado é que eles julgam mal o verdadeiro curso,

216 Madame de Staél, Considérations, 1, 471.
217 Ibid, 1, 1.

259



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

ou o cardter real, ou a importdncia relativa dos acontecimentos. Gostaria de con-
cluir essa palestra com alguns exemplos de tais distorgoes.

Um exemplo de avaliagao errada do curso real dos acontecimentos é a re-
clamagao de que Luis XVI resistiu obstinadamente aos desejos e necessidades
da populagio ou, pelo menos, cedeu a eles com pouca prontidao. No entanto, é
impossivel ser um pioneiro da Revolugao com mais simpatia e zelo prestativos
do que aqueles demonstrados por este jovem rei. Metade de seu reinado foi
uma constante antecipagio dos desejos dos revoluciondrios. Mignet escreve
sobre ele: “Ele sucumbiu por causa de seus esforgos de reforma. [...] Até a reu-
niao dos Estados Gerais, seu reinado nada mais era do que um longo empreen-
dimento de melhorias™*'*

Quem eram seus conselheiros? Malesherbes, Turgot e Necker. Esses ho-
mens eram totalmente a favor da revoluciondria. Malesherbes foi um defensor
apaixonado da nova filosofia. Para caracterizar Turgot, segundo ele, nenhum
direito de qualquer pessoa juridica se aplicaria se fosse prejudicial ao benefi-
cio publico; esta ¢ a lei suprema; ter respeito por tais direitos é supersti¢ao.””
Necker escreveu no mesmo estilo que o bem comum - isto é, o que é bom
para a maioria - deveria ser o guia para a administragao publica.”** Enquanto
isso, esses conselheiros da Corte recomendaram a mais grosseira arbitrarieda-
de ao rei: Necker considerava a liberdade salutar apenas na medida em que
fosse compativel com o bem-estar comum,*' e Turgot afirmou que medidas

para o bem da nagdo devem ser executadas mesmo em oposi¢io a opiniao dos

218 Mignet, Histoire de la révolution, 1, 16.

219 Geschichte der Staatsverinderung, 1, 162 [citando o artigo de Turgot, “Fondation” na Encyclopé-
die, VII (13 ed.; Paris, 1757), pp. 72, 75].

220 Ibid., 1,179 [citando Necker, Sur la législation et le commerce des grains (22 ed.; Paris, 1775),
I, 12; 11, 155, 170].

221 Ibid., 1,183 [cf. Necker, ibid., 1, 174-177, 181-183].

260



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

representantes de sua livre escolha.”* Nao posso inserir aqui a longa cadeia de
éditos reais pelos quais se tentou a concretizagao dessas teorias. Os decretos
s30 notdveis especialmente por sua destruicdo de incontdveis regulamentos
que haviam sido inerentes aos direitos de propriedade das cidades e territorios
durante séculos; e por sua obliteragao das distingdes provinciais no interesse
daindivisibilidade revoluciondria. Sua caracteristica comum é fazer tudo novo,
organizar tudo d la Rousseau e, assim, reformar a monarquia de modo a condu-
zir, com a manutengao da institui¢ao da realeza, a uma republica revoluciona-
ria. E assim, com seus ministros liderando o caminho, o calmo e modesto Luis
XVTI foi persuadido a tomar agoes semelhantes as do turbulento e vaidoso José
I1. Ele se tornou o aliado dos revoluciondrios, e com energia. S6 quando expe-
rimentou a injuriosa violéncia reformatoria lhe escapou a dolorosa admissao:
“O despotismo nao é bom para nada, nem mesmo para forgar um povo a ser
feliz”**

Em segundo lugar, que o cardter dos eventos foi mal julgado é evidente na
mesma ilustracao.

Luis XVI descobriu que em varios lugares houve rebelido e em todo o
Império a repugnéncia e a revolta foram o fruto dos seus esforgos sinceros.
Assim, como fruto de seu zelo, ele logo colheu repugnancia e resisténcia. E
agora que ele, ao contrdrio de José II, nao prosseguiu no caminho da arbi-
trariedade, como vocé acha que sua louvavel reconsideragio foi julgada? Ele
ndo tinha forca de vontade, escreve Mignet, “para submeter as classes privi-
legiadas as reformas”*** Sua resolugao de nao prosseguir ¢ entio vista como

se a questao fosse falta de vontade de disciplinar um bando de opressores.

222 Cf. ibid, 1, 233.

223 Correspondance de Louis XVI,1, 58. [ J4 foi provado que essa obra é; cf. Catalogue Générale de
la Bibliothéque Nationale, t. 100, pag. 702.]

224 Mignet, Histoire de la révolution, 1, 16.

201



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Esqueceram o fato de que a chamada resisténcia das classes privilegiadas nao
era sendo a insatisfagio de homens cujos direitos estavam sendo lesados;
que, além disso, na linguagem dos revoluciondrios, tudo que nao se encaixa
no sistema da nova igualdade é rotulado de privilégio; e, finalmente, esque-
ceram também que aquela violagao dos privilégios acabou atingindo direta
ou indiretamente todo o povo. Apelo a esta altura a um homem que, de for-
ma alguma, ¢ antirrevolucionario, o Schlosser que escreveu: “Em toda parte
o povo estava ligado ao antigo e Principes e Ministros despéticos o derru-
baram. O sentido de justica e de origem préprio do Povo se ergueu contra o
filoséfico, como contra todo tipo de violéncia. A luta ndo foi apenas contra
os Privilegiados, mas contra o Povo”**

Permitam-me mais uma ilustragao que é muito importante para julgar
eventos subsequentes. Refiro-me 4 interpretagao da discussao generalizada
nos meses anteriores a reuniao da Assembleia Nacional. Até entio, diz-se, a
atitude de quem almejava a mudanca era irrepreensivel, impecével e exemplar.
Foi “o0 movimento sublime de 1789”. Os homens falavam de reforma, nio de
revolugao. O unico objetivo da revolugao de 1789, segundo nos dizem, era re-
gularizar as “limitagoes 4 autoridade que existiam na Franca desde o inicio”**
E vocé estd se perguntando em que esta declaragio se baseia? Nos cahiers de
doléances (livro de reclamagdes), isto é, nas instrugdes elaboradas para os depu-
tados aos Estados Gerais pelos colégios eleitorais da Nobreza, do Clero e do
Terceiro Estado. Esses cahiers, afirma outro autor,””’ testemunham em todas as
suas partes um espirito genuinamente monarquico. No entanto, quando olha-

mos mais de perto os cahiers, de que natureza ¢ esse espirito dos eleitores que é

225 Gesch. des achtz. Jahrh. II1. 3.

226 Madame de Staél, Considérations, 1, 145.

227 Appel a la France contre la division des Opinion, p. 7. Reimpressdo de uma série de artigos [de
J. H. Lelarge de Lourdoueix] na Gazette de France, 1831.

262



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

tao altamente elogiado? Eles querem a monarquia, sim, mas qual monarquia?
Ahistdrica ou a revoluciondria? Uma monarquia na qual o rei é o soberano de
seus suditos, ou uma na qual ele é o servo do povo soberano? Olhe e veja o que
¢ afirmado unanimemente nos cahiers da Nobreza: o rei é o primeiro oficial e
possui um poder que lhe é delegado.

Vocé gostaria de mais amostras, tiradas dos cahiers, do chamado apego
deles ao direito constitucional histérico? Vamos 14: A Nagio deve ser consulta-
da sobre tudo o que é importante para ela. Todas as leis gerais devem ser feitas
e sancionadas pelos Estados. O poder legislativo pertence a Nagdo, o poder
executivo a0 Monarca. O Terceiro Estado exige dupla representagio e votagao
por cabega.”® Certamente, a conclusio é justificada de que os cahiers “foram na
verdade uma dupla declaragao de guerra: pelos trés estados a0 monarca e pelo

Terceiro Estado  Nobreza e ao Clero”?

228 [22 ed.] E bastante incorreto afirmar: “Das ideias de Rousseau, nenhum trago pode ser
encontrado nos cahiers: eles ndo comegam a funcionar até que a revolugio esteja bem enca-
minhada” [R. J. Fruin, Het antirevolutionaire staatsregt van Mr. Groen van Prinsterer ontvouwd en
beoordeeld (Amsterdam, 1853), p. 17; reimpresso em seu Verspreide Geschriften, X, 76-167, em
90]. Tocqueville escreve: “Esses cahiers [...] permanecerdo como testamento da velha socieda-
de francesa, a expressio final de seus desejos, o antincio auténtico de sua tltima vontade. [...]
Quando fiz uma lista de todas essas propostas, percebi com certa consternagao que o que se
pedia de fato era a aboli¢do simultinea e sistematica de todas as leis e costumes entio vigentes
no pais. Eu vi imediatamente que se tratava de uma das revolugdes mais vastas e perigosas que
o mundo ja viu” (LAncien Régime et la Révolution [Paris, 1856, pp. Viii, 219f]).

229 “Se as demandas das trés propriedades fossem atendidas, o rei se veria privado de todos os
privilégios essenciais de poder superior e de todos os meios necessarios para manté-los; ele se
tornou o sudito de seu povo do Senhor. Se o terceiro estado era capaz de fazer cumprir os de-
sejos de seus cahiers em relagao aos dois primeiros, o destino deste ultimo estava inteiramente
em seu poder, e seus esfor¢os os deixavam com pouca esperanca de economia. Em esséncia, os
Cahiers foram uma declaragao de guerra dos trés estados unidos contra 0 monarca e, ao mes-
mo tempo, uma declaragio de guerra do terceiro estado contra a nobreza e o clero.” Geschichte
der Staatsverdnderung, 11, 263.

263



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Em terceiro lugar, com a questdo principal assim negligenciada, muitos
autores erram exagerando a importdncia dos assuntos secunddrios.

Desta vez, tenho varios exemplos tirados de uma tnica pagina de An-
cillon. Este talentoso autor escreve o seguinte: “Longe de se ver a revolugao
como algo inevitivel, pode-se aduzir uma grande quantidade de detalhes que
por sua presenca ou auséncia a teriam impedido ou dado a ela um curso dife-
rente. Entre esses detalhes temos: (a) o convite que em certo sentido foi esten-
dido a todos os franceses para discutir a maneira de sua representagio; (b) o
longo intervalo entre a convocagao e a efetiva convocagao dos Estados Gerais;
(c) a duplicagdo do Terceiro Estado; d) A marcagio do ponto de encontro em
Versalhes, perto do vulcao parisiense, em vez de Blois, Tours, Compiégne ou
cidade semelhante; (e) a timidez da Corte, que a impediu de resolver as ques-
tdes maiores antes que os deputados tivessem tempo de se reunir e chegar a
um plano de acdo. A declaragio de 20 de junho, se feita em S de maio, teria
alterado toda a situacdo na Fran¢a”* Essa visdo merece ser testada, tanto em
sua premissa basica quanto em seus detalhes.

A premissa bésica ¢ clara. Ancillon nio aceita que a revolugao fosse ine-
vitavel antes de junho de 1789: “Dizer que a revolugao era inevitdvel é dizer
que a fraqueza do Governo e a impertinéncia criminosa da Assembleia eram
necessarias e inevitdveis. Quem quiser que adote esse entendimento, mas é tao
contrdrio a liberdade do homem quanto a sua dignidade, e o humilha absol-
vendo-o de tudo que ele faz e tudo que ele tolera”*' Esta passagem nao me
deixa alarmado. Ancillon rejeita a visao de que a revolugao era inevitivel com o
argumento de que isso anularia a responsabilidade do homem. Insisto em mi-

nha opinido de que, em junho de 1789, bem como antes, a Revolugao Francesa

230 Ancillon, Nouveaux Essais, 1, 98.
231 Ibid, 1, 96.

204



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

era inevitdvel; mas protesto contra a inferéncia feita por Ancillon. Minha opi-
nido nada tem em comum com o fatalismo, com a absolvi¢ao de crimes ou
criminosos. Pois, ndo estd escrito: “é inevitivel que venham escindalos, mas
ai do homem pelo qual vem o escindalo!?”** O fato de que um erro sedutor,
dada a depravagao do coragio do homem, sempre se manifestara naquele solo
fértil em uma colheita abundante de equivocos e mds agoes nao anula a culpa e
a responsabilidade de uma pessoa em particular. E o fato de que eu nio posso
evitar o mal que procede de homens cujos principios eu condeno nunca me
obriga a assisti-los ou aplaudi-los.

Nao convencido da irresistibilidade dos principios uma vez colocados
em movimento, Ancillon busca uma explicagio nos feitos daqueles que, pelo
menos nominalmente, estavam “no poder”, enquanto esquece o espirito da at-
mosfera em que o rei e seus conselheiros foram apanhados. Em tempos nor-
mais, é totalmente verdade: a hesitagao encoraja a rebelido e as concessdes par-
ciais feitas por fraqueza s3o 0 meio mais seguro de se ver humilhado e for¢ado a
ceder completamente. Mas esses nio eram tempos normais. Aqueles de quem
tal firmeza é exigida - como poderiam eles, filhos de sua época, té-la? E mesmo
que o tivessem feito, como poderiam ter encontrado uma oportunidade de fa-
zer valer a sua vontade que ia contra a vontade de praticamente todos!?

Nao se espera que alguém mantenha seu rumo firme quando existe uma
intoxicagao geral no ar. E mesmo que uma pessoa consiga resistir a esta influén-
cia atmosférica, ndo se deve imaginar que, em meio aos gritos apaixonados e
correria louca de todos, precisamente essa pessoa, por permanecer sossegada
e sObria, serd capaz de manter o controle e ganhar o dia. A observagao de Stael
com respeito a Lafayette, ¢, em geral, muito verdadeira. “Qualquer que fosse

sua opinido politica, se ele quisesse se opor ao espirito da época, seu poder

232 [Mt18.7]

265



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

teria sido destruido. Naquela época reinavam ideias, ndo individuos. A terrivel
vontade do préprio Bonaparte nao poderia ter feito nada contra a direao dos
espiritos”* E desse angulo que se deve olhar para os detalhes da visio de An-
cillon e se perguntar se uma geragao que absorveu as ideias de Montesquieu e
Rousseau como evangelho politico teria se permitido ser impedida de buscar
a plena realizagao da teoria revoluciondria por qualquer ato ou decisao, quais-
quer precaugdes sabias ou manobras hébeis por parte do Tribunal.

Os Estados Gerais, ele sugere, deveriam ter sido convocados como em
1614. Um conselho espléndido, mas invidvel. Em 1614, o rei era autocrata,
os stditos eram apenas ouvidos, seu consentimento era pedido apenas para
subsidios. Serd que alguém pensa seriamente que a opinido publica, ciente
de sua forga superior, poderia ter sido apaziguada por tal zombaria de suas
demandas?

Ancillon ainda nos diz que se deveria ter pelo menos cuidado para nao
duplicar o namero de deputados do Terceiro Estado, o que implicava automa-
ticamente em voto por titulares e, portanto, a preponderancia do principio de-
mocratico. Certamente, para evitar a revolugao, nada teria sido mais desejavel
do que ter cada estado deliberando separadamente, ou ter providenciado, pelo
menos, que em suas sessoes conjuntas, decisoes do Terceiro Estado pudessem
sempre ser vetadas pela nobreza e pelo clero. Esses cdlculos astutos, porém,
tinham apenas uma deficiéncia: o Terceiro Estado também conhecia as regras
do jogo. Agora que o clero e a nobreza eram ambos objetos de desprezo; agora
que todos concordaram que o niimero de representantes deve ser proporcional
ao nimero dos representados — Serd que agora o Terceiro Estado, que pos-
sufa o poder irresistivel em numero e teoria, teria concordado passivamente

em ser constantemente vetado pelos votos de uma minoria pequena e odiada?

233 1.378.

266



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

Madame de Staél é de opinido contréria: “Se a dupla representagao nao tivesse
sido concedida legalmente, ninguém duvida que o Terceiro Estado, irritado
por ndo ter obtido o que desejava, teria enviado um niimero ainda maior de
deputados aos Estates Genérdl [...] Esse era o clima. Foi o desfecho de todo o
século 18”**E, de acordo com THIERS, também neste aspecto, a tradi¢ao era
contraria a lei e a razao: “Por um lado, foram afirmadas tradigoes antigas, por
outro, os direitos naturais e a razio”**

No entanto, havia outro preventivo, o inverso do sugerido por Ancil-
lon. A Franga poderia ter sido salva, ndo pela inflexibilidade, mas por uma in-
dulgéncia mais generosa. Madame de Staél, ao escrever que os Estates Genérdl
“foram introduzidos sob os pressagios mais auspiciosos’, comenta: “Sem du-
vida, ainda havia importantes pontos de discordia entre a nagdo e as classes
privilegiadas, mas a posigao do rei era agora tal que ele poderia ser seu arbitro
reduzindo voluntariamente seu poder ao de uma monarquia sabiamente limi-
tada”>* Imagine! Mas a aspiragdo da filosofia daquela época nao era limitar o
poder do monarca; era assegurar o poder ilimitado do povo soberano. Thiers
considera as concessdes feitas como infrutiferas porque foram muito peque-

nas e tardias.??’ ¢

Os Estados Gerais foram prometidos a Nagao, ela pediu que
o fim da convocagio fosse aproximado; o termo reunido, queria a prepon-
derancia ali: foi-lhe recusado, mas ao duplicar a sua representagio, foi-lhe
dado o meio de o conquistar. Portanto, nunca cedemos apenas parcialmente,
e quando ndo pudemos mais resistir; mas entao sua forga foi aumentada e
sentida, e ela queria tudo que pensava que podia. Uma resisténcia continua,

irritando sua ambigao, logo a tornaria insacidvel. Mas mesmo entdo, se um

234 Madame de Staél, Considérations, 1, 170, 172.
23S Hist. de la Rev. Franc. (Liége, 1828).1.22.
236 Ibid., 1, 179f.

237 Thiers, Histoire de la révolution, 1, 25.

267



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

grande ministro, comunicando um pouco de forga ao rei, reconciliando a ra-
inha, domando os privilegiados, de repente antecipasse e satisfizesse as pre-
tensdes nacionais, dando a si mesmo uma constituicao livre; se ele tivesse
satisfeito essa necessidade de agdao que a nagao sentia ao convocd-la imedia-
tamente, nao para reformar o Estado, mas para discutir seus interesses anuais
em um Estado plenamente constituido, talvez a luta nao tivesse ocorrido. De
fato, quando hd motivo para insatisfacao, deve-se, por vontade prépria e sem
demora, dar satisfagdo a um desejo justo, de modo a resistir com ainda mais
forga a exigéncias injustas que sao incitadas por semi-concessoes dadas de
ma vontade. Nao tenho nenhuma obje¢do contra essa sabedoria tradicional,
exceto que nao a considero aplicavel neste caso. Em 1789, o Tribunal foi
confrontado com uma doutrina segundo a qual tudo o que o povo exigia
aparecia como seu direito indiscutivel, tudo o que obtinham era apenas um
pagamento adiantado, um resgate parcial de uma divida impagavel. Os re-
voluciondrios eram insacidveis (onde até mesmo a abundancia de dgua era
inadequada para encher o buraco sem fundo).

Parece-me que o comentdrio de Stael é absolutamente correto: “Ao
examinar a conduta de Luis XVI, certamente encontraremos falhas, quer
alguns o censuram por nao ter defendido habilmente seu poder ilimitado,
quer outros o acusam de nao ter cedido sinceramente as luzes do século;
mas suas falhas foram tanto na natureza das circunstincias, que seriam
renovadas quase tantas vezes quanto as mesmas combinagdes externas
ocorreriam novamente”** Nao importa o que foi feito ou deixado por
fazer, uma vez que a Revolu¢ao conquistou as mentes, ela estava fadada
a sujeitar todas as circunstncias a si mesma e reforcada pela resisténcia

e pela indulgéncia.

238 1.49.

268



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

O dominio das mentes era inegavel, e a historia agora traria a luz o que
j4 havia sido concluido na esfera do pensamento. E nesta perspectiva que os
acontecimentos devem ser avaliados quanto  sua origem, carater e importn-
cia. Os exemplos sdo numerosos.

Veja a publicagio do célebre panfleto de Siéyes, O Terceiro Estado. Com
perguntas e respostas do tipo: “O que foi? Nada. O que é2 Tudo. O que ele
pede para ser? Alguma coisa!” teve uma influéncia incalculdvel. Mas por qué?
Porque foi o resumo sucinto do raciocinio longamente aplaudido sobre a su-
premacia do povo.

Considere a fusao dos estados formando a Assembleia Nacional. A for-
mulagio de Madame de Staél na verdade nio é muito forte: “Este decreto foi
a propria revolugdo” No entanto, esta promulgacio da revolugio, este desa-
parecimento dos estados privilegiados em um corpo que representava o povo
como um todo foi apenas o primeiro passo da aplicagdo de uma teoria que ja
havia triunfado.

Considere os ataques aos privilégios durante a noite notéria de 4 de agos-
to de 1789. Os resultados foram radicais, mas essa destrui¢ao geral foi a execu-
¢ao de um veredicto pronunciado hd muito tempo.

Mas continuar assim nos levaria a fase de Desenvolvimento, para a qual
reservei a proxima palestra. J4 terei dito o suficiente se tiver conseguido mos-
trar como em 1789 a Preparagio, agora completa, foi forgosamente seguida
pelo Desenvolvimento. Até Ancillon, de forma um tanto incoerente, data a
inevitabilidade da Revolugdo Francesa ao decreto pelo qual a Assembleia Na-
cional se constituiu — “A revolugao foi consumada em termos de principios no
dia em que o Terceiro Estado se declarou Assembleia Nacional; a revolugao

foi consumada em termos de meios no dia em que o povo tomou a Bastilha A

239 Madame de Staél, Considérations, 1, 204.

269



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

primeira, a soberania do povo foi decretada; a segunda, a forca da populagao
foi empregada. Agora toda a revolugao é apenas o desenvolvimento deste prin-
cipio, e deste meio, que era a realizagdo da soberania da populagao”**’ - esque-
cendo que este ato em si era inevitdvel. A teoria da supremacia do povo, dona
das mentes pelo espirito da época, ndo deveria ser interrompida em sua busca
de um estado correspondente.

O que testemunhamos em 1789 é a Revolugao. Nao é “uma reforma geral
que, apesar de seus males concomitantes, pertence em objetivo e resultado aos
eventos salutares da histéria mundial’, como alguns autores afirmam. E mais
do que apenas uma revolugao politica que termina em democracia, como ou-
tros concluem. E a Revolugio: com sua influéncia funesta que, embora tem-
perada pelos beneficios de uma providéncia superior, continua mesmo em
nossos dias a frustrar a operagao de principios verdadeiramente benéficos. E a
Revolugao: com sua aplicagio sistematica da filosofia da descrenga; com seus
crimes e massacres e devastacao; com sua auto deificagdo e sua adoragao a Ra-
z30 nas ruinas do antigo estado.

Dada a predomindncia da falsa filosofia, esse curso de eventos era previ-
sivel. Tao cedo quanto 1770 o rei foi informado pelo clero, reunido em uma
Assembleia Geral: “A impiedade guarda rancor tanto de Deus quanto dos ho-
mens. Nao ficard satisfeita até que tenha destruido toda autoridade, divina e
humana. Ela mergulhard a Franca em todos os horrores da anarquia e dard a luz
as mais indescritiveis revolugdes”**!

Permita-me mais um detalhe, que pode nao ser conhecido por todos. Em
um sermao perante o Tribunal, nos primeiros meses de 1789, o orador pro-

nunciou estas notéveis palavras: “Teus templos, 6 Senhor, serdo destruidos;

240 Ancillon, Nouveaux Essais, 1, 97.
241 Citado em Soulavie, Mémoires, I, 219, 222.

270



PRIMEIRA FASE - PREPARACAO (ATE 1789)

Teu servigo destruido, Teu nome blastemado. Os canticos de louvor a Ti darao
lugar aos cinticos vergonhosos da licenciosidade; e no lugar santo a Ti consa-
grado um deus amaldigoado serd colocado no trono para receber a homena-
gem da adoragao”**

O que aconteceu em 1789 tinha que acontecer. E em contraste com a
superestimagao de Ancillon do ato pelo qual o titulo “Assembleia Nacional”
foi assumido, vocé, provavelmente, ird concordar com a declaragio vigorosa

de Mignet, “Os Estates Genérdl apenas decretaram uma revolugio ja realizada”>*

242 “Padre Beauregard, um ex-jesuita, que pregou a Quaresma na corte, pronunciou com voz
estrondosa aquelas palavras das quais a violéncia sacrilega de Hébert e Chaumette fizeram
desde entdo uma profecia tio surpreendente: “Sim, teus templos, Senhor, serdo despojados e
destruidos, teus festivais abolidos, teu nome blasfemado, tua adoragdo proscrita”. Mas o que
ougo, grande Deus, o que vejo? Os hinos sagrados que fizeram ressoar os cofres sagrados em
sua honra sio sucedidos por cangoes lascivas e profanas! E vocé, divindade infame do paganis-
mo, vem aqui ousadamente para tomar o lugar do Deus vivo, para sentar-se no trono do Santo
dos Santos, e para receber o incenso culpado de seus novos adoradores” CH. LACRETELLE
Hist. de France pendant le 18e S. (Paris, 1821). VIL 11.

243 Mignet, Histoire de la révolution, 1, 36.

271






PALESTRA XII

SEGUNDA FASE -
DESENVOLVIMENTO (1789-1/94)

Vimos como a Revolugao surgiu na Europa e como, particularmente na Franga,
uma inversao politica e uma revolugao social foram preparadas pela crescente
prevaléncia de teorias anticristas. Era natural que a marcha dos acontecimen-
tos revelasse o que o curso das ideias ja havia realizado e que a aplicagao total
das ideias prevalecentes estava na ordem do dia. Portanto, agora, apds a fase
de Preparagao devemos considerar a fase de Desenvolvimento. O qual contém
ligoes eminentemente importantes.

Quando examino aquele periodo terrivel, mas também altamente ins-
trutivo, de 1789 a 1794 (cinco anos), redescubro nele todas as caracteristicas
que deduzi, em meu esbogo provisério, da logica e da natureza do principio
da Revolugio: consenso sobre a natureza salutar da doutrina da Revolugao;
contenda sobre o grau e a forma de sua praticabilidade; movimento incessante
para a frente, em meio a uma luta cada vez mais veemente; liberagao de todo
vinculo moral e legal; unidade compulséria sob o jugo de ferro de um governo
centralizado e cada vez mais violento.

Nenhuma prova poderia ser mais contundente da perniciosidade de

uma doutrina do que essa. Fato que esta doutrina, nos anos em que nio foi

273



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

controlada, levou o pais a tamanha confusao e abominagoes. Mas o poder desta
prova foi reconhecido por muitos? Nao. A forca dessa prova nao é amplamente
reconhecida. Até hoje, as virtudes deste argumento sao desmentidas por mui-
tos que se enganam a si mesmos e aos outros. Muitos argumentam que a falta
de um estadista e muitas outras contingéncias fizeram com que a Revolugio
se desviasse de seu objetivo original e que a oposicao a levasse a excessos. Eles
sustentam que a revolugao nao teve de forma alguma seu progresso peculiar;
que, pelo contrario, por circunstancias fortuitas, ela se desviou de seu propdsi-
to original e, por oposicao, foi exagerada.

Inabaléveis em sua convicgao da superioridade da teoria, eles tém um argu-
mento simples em maos: a doutrina é boa; portanto, é impossivel que produzisse
frutos prejudiciais. Minha tarefa agora é fazer com que os frutos apontem a pe-
culiaridade e a perniciosidade dessa doutrina. Apontar, na propria aplicagao das
coisas, a inexatidao do que é apresentado para negar e refutar a origem natural e a
coeréncia necessaria. A refutagao completa equivaleria quase a uma histdria com-
pleta da Revolugao. Portanto, devo me contentar em escolher alguns detalhes em
uma pesquisa breve. Deixe-me demonstrar, portanto, os seguintes pontos.

Primeiro, que as contingéncias aludidas foram em sua maior parte conse-
quéncias da doutrina da Revolugao, e que nunca tiveram o tipo de impacto que
lhes foi atribuido.

Segundo, que os horrores da Revolugio nao foram resultado de desvio
ou exagero, mas, pelo contrério, da aplicagao implacével da sua falsa filosofia.

Essa investigacao deve, até certo ponto, ser independente de nossa avalia-
¢ao da doutrina da Revolugao. Desejo deixar de lado todo preconceito contra
ela e, com a mente aberta, tragar a conexao entre causa e efeito. Meu desejo é
puramente obter o resultado de uma investigagao historica imparcial; depois
serd possivel ver se essa investigagao é favoravel ou desfavordvel a doutrina da

Revolugio.

274



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

Deixe-me comegar, portanto, com as circunstincias cuja confluéncia fa-
tidica, alega-se,*** fez com que a Revolugao se desviasse do caminho correto
tragado por sua filosofia. Se o rei tivesse um carater mais firme, se a aristocracia
e o clero fossem menos obstinados, se as poténcias nio tivessem se introme-
tido nos assuntos do povo francés, entdo o grande projeto teria sido iniciado,
continuado e concluido com compostura filoséfica e gentileza filantrépica. Sao
estes, portanto, os trés argumentos para explicar por que o sol nascente, qua-
se invisivel acima do horizonte, desceu novamente em sangue e ligrimas; em
suma, por que 1789 foi seguido por 1793.

1. A vacilagdo do rei. Ele era frequentemente acusado disso por seus ini-
migos e algozes, mas a essa altura ja era possivel perceber que a natureza das
inconsisténcias em seu comportamento jd era suficientemente conhecida para
protegé-lo dessa acusagdo. Embora o monarca, que era digno de pena, fosse
geralmente indulgente, ele também ocasionalmente, quando a honra, o devere
areligiao assim o exigiam, opunha resisténcia. Mas essa disparidade, que pode
ser explicada pela crescente irracionalidade das demandas, encontra sua expli-
cagdo adicional, muito simplesmente, no dilema em que sempre se fica preso
quando a revolugao prevalece. Em busca de uma saida, fica-se preso entre al-
ternativas desesperadas de resisténcia ftil e de indulgéncia igualmente fatil.
Se houve alguma duplicidade em Luis XV, foi a vacilagao da vitima indefesa
que se vira, ora para a esquerda ora para a direita, com a faca do assassino na
garganta. Mais plausivel parece a reclamagao frequentemente repetida sobre a
fraqueza do rei. Ele era, dizem, um principe louvavel em muitos aspectos, apto
para empunhar o cetro com dignidade em qualquer época, exceto na sua. “A

historia dird dele que, com um pouco mais de firmeza, teria sido o modelo de

244 [Referénciaa G. de Clercq, num artigo de Louis Blanc, Histoire de dix ans and Organisation du
travail, in De Gids X/2 (1846): 1, 1-33,43-78, 131-62, esp. 3ss).

275



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

um rei”** Dizem que faltou-lhe coragem e energia que, naquela época, era o
tinico remédio.

Mas, serd que ele carecia de coragem pessoal? Eu duvido; na verdade,
eu nego. Nao foi covardia quando, convocado perante a Assembleia Nacional,

olhou calmamente em volta?*

para o circulo dos seus autonomeados juizes e,
em resposta as acusagoes que lhe eram imputadas, repudiou, com a dignida-
de de uma inocéncia que foi lesada, a acusagio de ter derramado o sangue do
povo.**” Nao foi covardia quando, em meio a abuso e sofrimento, ele exibiu
uma resignago e uma grandeza de alma que brilhava cada vez mais & medida
que todo o esplendor real ia sendo removido. Nao foi covardia quando uma
ralé incitada, trinta mil homens, a escéria da populagao, armada, ameagadora,
forgou seu caminho para o paldcio e penetrou até as cimaras internas com o
propdsito de extorquir a sangao real a algum decreto revolucionario. O rei, em
aparente perigo de vida, em meio a furia e furor de uma multidao j4 acostumada
a matar, a cada pedido de sua assinatura nio deu nenhuma outra resposta,
exceto: “Esta ndo é a maneira nem a momento de obter a minha assinatura”
Nenhuma covardia, quando subiu no cadafalso a passos firmes e com postura;
quando clamou ao povo com voz que se ouvia nos cantos mais longinquos da
vasta praga: “Morro inocente de todos os crimes que me sao imputados; eu
perdoo os autores de minha morte; eu oro a Deus para que o sangue que vocés
estao prestes a derramar nunca caia sobre a Fran¢a” Aquele que demonstra tal
firmeza, na vida e na morte, pode nao ter sido um guerreiro, mas foi um heréi.

Mas, alguém dird, esse destemor, embora possa merecer admiragao, foi

acompanhado pela falta de fibra moral. Luis foi incapaz de conter a revolugao

245 Mignet, Histoire de la révolution, I, 359.

246 “Sua dignidade, seu semblante calmo, em tao grande infortunio, toca a todos” Thiers, 1. 263.
247 “Suasrespostas sempre foram medidas. Mas nesta interpelagao, vocé derramou o sangue do
povo em 10 de agosto, ele gritou em voz alta: Nao, senhor, nio, nio sou eu!” L1. 265

276



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

por meio do uso apropriado e oportuno da for¢a militar e de medidas firmes
que poderiam té-lo colocado no controle. Mas, serd que uma resisténcia mais
forte teria sido til> Madame de Staél faz uma analogia instrutiva com a revo-
lugao inglesa, quando a conduta de Carlos I foi em todos os aspectos oposta a
de Luis XVI, mas o resultado foi 0 mesmo: “Tal ¢ a forca irresistivel das revo-
lugdes provocadas pela convicgao da maioria.”** Sobre o uso da forga militar,
ela escreve: “Em que consiste a for¢a de um soberano senio na obediéncia de
suas tropas? De 1789 em diante, o exército passou a compartilhar amplamen-
te das opinides populares contra as quais deveria ser empregado.”* Luis XVI
reconhecidamente nao foi 0 homem para conter o impeto da revolugao, mas
entao, quem teria sido? Madame de Staél observa corretamente que “mesmo
se 0 homem com a maior forga de vontade dos tempos modernos, o préprio
Bonaparte, tivesse se encontrado no trono, ele teria naufragado na opiniao pu-
blica por ocasido da abertura dos Estados Gerais.” Impedir que o trono caisse
estava além do poder do rei; o médximo que podia fazer era enterrar-se, com uns
poucos fiéis, sob as ruinas de seu palacio.

No entanto, hd mais aqui que merece nossa atengao. Nao nego que a
atitude e as medidas de Luis XVI as vezes revelam timidez e vacilagio exces-
sivas. Mas por que encontramos a mesma falta de energia, a mesma hesitagao
e irresolugio em um governante como nosso stadtholder William V22! E sim-
plesmente devido a semelhanga de circunsténcias e personalidade? Mas de
onde entdo procede aquela mesma fraqueza fatal quando a oportunidade de

oferecer resisténcia efetiva era infinitamente maior, como no caso de Carlos

248 Madame de Staél, Considérations, 11, 91.

249 Ibid., 1, 163.

250 Ibid., 1, 209.

251 Stadtholder, governador ou vice-rei de provincias, ou magistrado principal de um estado
[nota da tradutora].

277



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

X, ou mesmo, o que é mais significativo, no caso de nosso préprio intrépido
e indomdvel Rei Guilherme I? Francamente, é porque nenhum deles tinha
o apoio de principios inabaléveis de lei; nenhum deles se livrou das ideias
segundo as quais a vontade do principe deve se curvar a vontade do povo.
Ancillon escreve: “Luis XVI sacrificou sua autoridade como se fosse um as-
sunto pessoal, de modo que em breve ele nao tinha mais nenhuma autori-
dade, seja para sua seguranga pessoal ou para a seguranga do Estado.”>* O
mesmo vale para quase todos os principes que se submeteram a doutrina da
Revolu¢do. Comegaram a vacilar quanto a consciéncia dos seus direitos e
deveres; eles hesitaram em empregar os meios de autopreservagao; proteger
o trono parecia-lhes defender uma forma de governo, uma dinastia, seus in-
teresses pessoais; eles temiam que, assumindo uma posi¢ao condizente com
os principes que buscam o melhor para seus povos, ganhariam o nome de
déspota e tirano. Assim, é claro que a propria doutrina da Revolugao deve ser
responsabilizada pela hesitagao e fraqueza a que suas repetidas vitorias foram
incorretamente atribuidas.

2. A resisténcia irrefletida da parte das ordens privilegiadas, argumenta-se ain-
da, corrompeu a boa causa. Agora, estou longe de negar que a nobreza e o clero con-
tribuiram para o surgimento e influéncia das falsas ideias por meio de sua persisténcia
nasupersticao e intolerancia, mais tarde especialmente por meio de sua incredulidade
eimoralidade. Talvez a gravidade de seu sofrimento seja uma medida da gravidade de
sua culpa e da justica da retribuicao divina. Mas culpar a resisténcia deles pela corrup-
¢ao da revolugao é alégica do lobo conversando com o cordeiro.

Supondo que tenha havido resisténcia, ainda pergunto: Qual foi o crime
deles? Que eles nao renunciaram voluntariamente a seus privilégios? Mas esses

privilégios também eram direitos. Suponha que eles demorassem a renunciar a

252 Ancillon, Nouveaux Essais, 1, 96.

278



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

esses direitos: se tal relutincia justifica a ira dos revoluciondrios, entio o assas-
sino também é inocente se sua vitima, ao ser roubada de seus bens, nao perma-
neceu completamente passiva.

Mas vamos examinar se a suposigao estd correta.

O caso ¢ exatamente o contrdrio. Os que estavam em um estado privi-
legiado iniciaram a revolugdo. “Os parlamentos, os nobres e o clero foram os
primeiros a desejar limitar o poder real. [...] Entre a antiga nobreza, a maio-
ria dos homens de talento abragou o partido popular. [...] As préprias ordens
privilegiadas foram as primeiras a comegar, com coragem e razao, o assalto a
prerrogativa real.”>>

Eisso foi feito com espirito de abnegagao. Os cahiers de 1789 registram que
foi unanime o desejo da nobreza e do clero de que seus privilégios financeiros
fossem abolidos e a igualdade de tributagao fosse estabelecida para todos. E du-
rante o entusiasmo geral na Assembleia Nacional na noite de 4 de agosto, quando
um membro apds 0 outro corria para a plataforma para renunciar aos seus privi-
légios, foi a nobreza que deu o primeiro exemplo, enquanto o clero, ndo menos
ansioso, se apressou em segui-lo. Mesmo mais tarde, quando os confiscos e as
perseguices estavam em pleno andamento, a repulsa foi quase a tinica resistén-
cia que eles ofereceram. Nao que essa moderagao seja um crédito deles; eles nao
tinham o poder de fazer muito mais. Mas nao se pode negar que sua oposi¢ao nas
assembleias revoluciondrias se limitava a nao cooperar, a nao aplaudir.

Mas, dizem, o grande mal estava em sua emigragdo imprudente. Eles causa-
ram danos incalculdveis a causa que defendiam ao abandonar prematuramente o
rei e o pais. De acordo com Madame de Staél, é claro que uma “crise democratica
se tornou muito mais provavel quando todos os homens que haviam trabalhado

na velha monarquia e que poderiam ter contribuido para recompor a nova, se

253 Madame de Staél, Considérations, 1, 125,297, 47.

279



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

quisessem, abandonaram seu pais.”*** Eles poderiam ter ficado entao? Quem saiu
antes de 1792 saiu cedo demais, diz Madame de Staél. Segundo seu testemunho,
quando ela propria partiu, em 1792, apés a derrubada do trono e o inicio do rei-
nado do terror, “todos nds emigramos para escapar dos perigos que ameagavam a
cada um de nés”. Da emigragao de 1791, ao contrario, ela diz que “nao foi provo-
cada por perigo algum” e deve, portanto, ser considerada uma “decisao partida-
ria”* Que justificaao tola! A desculpa s6 se tornou vélida no dia em que ela saiu.

Antes de 1792, ela disse, ndo existia “perigo nenhum!” Refutar essa afir-
magao é ficil. Todos nds sabemos que desde a propria convocagio dos Estados
Gerais havia uma confusio e uma anarquia crescentes. Em 3 de agosto de 1789,
ndo em 1792, foi relatado na Assembleia Nacional por uma de suas comissdes:
“Os bens, sejam eles quais forem, sao tomados pelos piores bandidos; por toda
a terra castelos estao sendo queimados, conventos destruidos, fazendas abando-
nadas a pilhagem. Impostos, taxas senhoriais, tudo isso foi abolido. As leis nao
valem, os magistrados nao tém poder. A justica nada mais é do que uma sombra,
procurada em vao nos tribunais.”**¢ Quando, depois de 5 e 6 de outubro de 1789,
Mounier e Lally-Tollendal, principais porta-vozes do partido constitucional
moderado, renunciaram a Assembleia e a Franca, afirma Madame de Staél que
embora uma “justa indignagao os fizesse cometer esse erro,” “em consequéncia,
o partido moderado tornou-se impotente.””’ A situagio, contudo, era exatamen-
te 0 oposto. Seu partido nao ficou impotente porque eles partiram; eles sairam
porque seu partido estava impotente. Eu acredito que a melhor coisa a fazer aqui
é ler algumas linhas de uma carta do préprio Lally-Tollendal: “Eu nao fui mais

capaz de suportar o horror inspirado por todo aquele sangue, - aquelas cabegas,

254 Ibid, 11, 9.

255 Ibid,, 11, 1s.

256 Citado em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, I, 152.
257 Madame de Staél, Considérations, 1, 347.

280



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

- arainha, quase massacrada, - o rei, conduzido como um escravo, entrando em
Paris cercado por seus assassinos e precedido pelas cabegas decepadas de seus
infelizes guardas. Aqueles pérfidos seguidores fandticos, aqueles assassinos,
aquelas mulheres canibais, que gritavam, Todos os bispos para os postes de luz! no
exato momento em que o rei estava entrando em sua capital com dois bispos
de seu conselho em sua carruagem. Um tiro que eu vi disparado contra uma das
carruagens da rainha. Bailly, que chamou este dia um ‘lindo dia, - a Assembleia
Nacional, que tinha declarado friamente naquela manha que nao era condizente
com a sua dignidade ir pessoalmente para escoltar o rei, - Mirabeau, que tinha
dito impunemente nessa mesma assembleia que o navio do estado, longe de ter
sido preso em seu curso, agora se langaria mais ripido do que nunca em diregao a
sua regeneracao. Barnave, trocando gentilezas com ele enquanto riachos de san-
gue flufam ao nosso redor. O nobre Mounier, escapou como por um milagre de
vinte bandidos empenhados em adicionar sua cabega aos seus troféus. Tudo isso
me fez jurar nunca mais colocar os pés nesta caverna de devoradores de homens
[a assembleia nacional], onde eu nao tinha mais forgas para levantar minha voz e
onde nas tltimas seis semanas eu a havia levantado em vao. Eu, Mounier e todo
homem decente percebemos que a ultima coisa que podiamos fazer pelo bem
era sair >

Ja disse mais do que suficiente; mas, se for necessario dizer mais, contrapo-
nho ao depoimento de Madame de Staél uma testemunha que ¢, pelo menos para
ela, incontestavel - seu préprio pai. Necker, escrevendo sobre a emigragao ante-
rior a 1792, declara: “Era sabido, perfeitamente bem conhecido, que a maioria
dos nobres que deixaram a Franga foram obrigados a fazé-lo para se protegerem

de insultos e escapar dos atos pessoais de violéncia pressagiados pela queima de

258 Citado no original francés em Burke, Reflections; em Works, V, 14S [interpolagio entre col-
chetes por Burke, tradugio do tradutor da obra para o inglés, Harry Van Dyke].

281



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

suas sedes no campo, a pilhagem de suas propriedades e muitos outros excessos.
Nao se deve, ao pensar neles em nome da nagio francesa, esquecer deliberada-
mente a opressao que sofreram. Antes de considerar sua estada no exterior uma
ofensa capital, se deveria ter garantido sua seguranca em casa.”**® Finalmente, in-
vocamos suas proprias palavras pois, afirma: “as declamagées democréticas com
que conseguimos a tribuna transformaram-se em mds agoes nas provincias: os
castelos foram queimados, em execugao dos epigramas pronunciados pelos ora-
dores da assembleia, e foi com sentengas repentinas que desorganizamos o rei-
no.”® Onde os castelos sao incendiados e a influéncia de uma linguagem violenta
de insurrei¢ao se manifesta em uma safra de delitos estes nos permitem questio-
nar a seguranga total sobre a qual repousa sua acusagao contra os Emigrantes.

3. Mas, diz-se, o crime deles nao foi emigrar, mas em se valer de ajuda
estrangeira contra a pétria. Foi a intervengao dos Poderes que fez com que o
trabalho dos reformadores tomasse o caminho errado.

Este ponto pertence mais propriamente ao que eu gostaria de apresentar
mais tarde, em conexdo com o direito internacional. No entanto, uma vez que essa
parte de minha tarefa proposta, agora percebo, terd de permanecer em grande parte
inacabada, oferego a seguinte breve observagao neste momento. Uma facgio que
conquista o poder e ignora os direitos mais sagrados, suprime a verdadeira voz do
povo e sacrifica os reais interesses populares aos seus proprios interesses, essa fac-
¢30 ndo é a nagao. Enquanto oprime e viola o pais, ela nao representa o pais. Pode
haver circunstincias em que se torne um dever patridtico pedir ajuda estrangeira.
Essas circunstincias existiam na Fran¢a. Um vizinho ndo deve se envolver em bri-
gas domésticas, mas ninguém hesita em convida-lo a entrar quando a casa estd em

chamas ou quando um dos membros da casa se transforma em ladrao ou assassino.

259 Necker, De la révolution frangaise, 11, 187.
260 1.267

282



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

A intervengao das Poténcias estrangeiras nao foi sem convite; ndo somente foi
solicitada pelos emigrantes como também desejada por todos os que podiam ser
considerados representantes do estado historico e legitimo. Mesmo sem ser con-
vidada, a intervengao teria sido legal, assim como seria legal entrar a forga na casa
ao lado para apagar um incéndio que tinha sido iniciada por maldade e esta prestes
a se espalhar por sua propria casa. Além disso, realmente nao houve intervengao.
Além da questao do que as Poténcias estrangeiras deveriam ter feito, ndo ha duvida
do que elas fizeram: lutaram em legitima defesa; e embora a veeméncia dos revo-
luciondrios seja atribuida a uma guerra supostamente deflagrada pela indiscrigao
estrangeira, foram os proprios revoluciondrios que ambicionaram e fabricaram a
guerra para atingir seus proprios fins.

Depois desses trés pontos,* basta acrescentar mais alguns exemplos de
historias da Revolugao, as quais, também no que diz respeito a esta fase, nao
reconheceram a verdadeira natureza da Revolugio e sua forca irresistivel ao
exagerar a importancia dos assuntos secunddrios.

Se a0 menos Mirabeau nio tivesse morrido! E o lamento de muitos. Con-
tudo, o impeto da revolugio teria sido realmente contido se ele tivesse vivido
mais? A sua posi¢ao, sempre que tentava se opor as exigéncias da Revolugao, ja
era digna de pena. Quando ele morreu, seu prestigio havia praticamente desapa-
recido. Se ele tivesse vivido mais, suas faculdades oratérias de nada teriam valido

contra as ideias as quais Mirabeau devia sua superioridade anterior. O tempo e

261 Preconceitos sobre estes pontos sdo s vezes encontrados em escritores onde nao seria de
se esperar. E o caso da Alison. “A concessao oportuna da Coroa ¢ a primeira circunstincia que
talvez tenha alterado o carater da Revolugao Francesa [...]. Nenhuma ligio é mais fortemente
impressionada na mente pelo progresso da Revolugao Francesa do que as consequéncias de-
sastrosas que se seguiram a desercio de seu pais pelas ordens superiores [...]. Sem dévida agora
pode existir que a interferéncia dos Aliados aumentou os horrores, e acrescentou a duragio da
Revolugao” II. 357.

283



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

as circunstancias tinham estado a favor desse demagogo aristocrético, mas, como
observa Mignet, “Mirabeau morreu em um momento oportuno, seu cérebro gi-
rando em torno de grandes esquemas: ele queria reforgar o trono e consolidar a
revolucio, duas coisas muito dificeis naquele momento especifico.”**

Outros suspiram, quem dera a Assembleia Constituinte nao tivesse co-
metido a loucura de declarar que nenhum dos seus membros era elegivel para
participar na préxima assembleia! Se fossem membros da Convengao Nacio-
nal, teriam protegido sua obra querida, a Constituigao, contra todos os ataques.
Mas agora uma nova assembleia de homens “nio fez nenhum esforgo para con-
solidar seu trabalho, e a revolugao, que deveria ter terminado, comegou de no-
v0.?® Aqui eu me contento apenas em citar Madame de Staél: “Que confianca
na estabilidade de uma obra deste tipo! A maioria da assembleia fez uma cons-
titui¢do como um tratado entre duas partes, e ndo como uma obra para sem-
pre. Os autores desta constitui¢ao langaram ao mar um navio mal construido,
e acreditavam que justificariam todas as falhas citando a vontade de tal ou qual
homem, ou o crédito de outro. Mas as ondas do oceano, que o navio teve que
cruzar, nao se prestaram a tais comentdrios. A Constituinte sempre acreditou,
erradamente, que havia algo de magico em seus decretos e que parariamos, em
tudo, apenas na linha que ela tragou. Mas, a autoridade da Assembleia Cons-
tituinte assemelhava-se a da fita que era pendurada no jardim das Tulherias
para evitar que o povo se aproximasse do paldcio: enquanto a opinido publica
se inclinasse favoravelmente a quem esticou esta fita, ninguém pensava em ir
além dela; mas assim que o povo ndo tinha mais uso para essa barreira, ela nao

significava mais nada.”*%*

262 Mignet, Histoire de la révolution, 1, 180.
263 Ibid. 1,207.
264 Madame de Staél, Considérations, 1, 416-18.

284



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

Se quiserem entender como o preconceito cega os mais perspicazes leia
o préximo periodo de Madame Steal: “Se a Assembleia Constituinte tivesse
acrescentado a esta nobre indiferenca pelos ataques dos seus adversarios, cuja
opiniao publica a vingou, uma justa severidade contra todos os escritos e as-
sembleias que provocavam desordem; se ela tivesse dito a si mesma que quan-
do qualquer partido se torna poderoso, ¢ antes de tudo seu que deve reprimir,
teria governado com tanta energia e sabedoria, que o trabalho de séculos po-
deria ser realizado em dois anos.”*** Mas é entao uma questio desconhecida que
a Assembleia, todo-poderosa antes do Rei, era impotente perante o Povo; que
ela tinha crédito apenas para persuasio e de forma alguma para contengao!? E
o que diremos do que se segue: “Nao se pode deixar de acreditar que o destino,
que deve castigar o orgulho do homem em tudo, é o tnico que se opoe a ele:
porque tudo parecia ficil entao, tanto havia unido nas mentes, e felicidade nas
circunstincias!”*% Existe maior contraste imagindvel do que aquele que existe
entre aquelas palavras e a disposi¢ao da Franga naquela época?

Citarei mais um exemplo. Ah, dizem, se a0 menos a agitagao de monarquistas
e aristocratas em seu proprio pais nao tivesse causado a degeneragio da revolugao!
Contudo, no é estranho que a Franga, embora tivesse expulsado ou guilhotinado
0s monarquistas, continuasse contaminada com esses defensores “estupidos” do
antigo regime? O que acontecia, de fato, é que qualquer um que quisesse um rei era
chamado de “monarquista,” mesmo que fosse um rei nominal, um servidor publi-
co e stidito do povo. E qualquer que nao pertencesse a burguesia era chamado de
“aristocrata.” E rapidamente, em seguida, o termo passou a ser usado para qualquer

um que ndo fosse incluido na aristocracia da ralé, os sans-culottes.>”

265 1.295.

266 11

267 “Sem cal¢do,” em francés, uma referéncia a calges justos nos joelhos usados pelos nobres
da Franca na época da revolugio [Nota da tradutora].

285



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Mas devo concluir a primeira parte desta palestra. No tempo que resta,
deixe-me tentar demonstrar que de forma alguma a oposicdo levou a revolugdo ao
extremo. Na verdade, nem podemos falar de que havia uma oposigao. Também
nao havia exagero.

Nenhuma oposi¢ao. A revolugao é apresentada como destinada a pros-
seguir ao longo de seu curso com equanimidade e equidade, mas foi incitada,
provocada, irritada e enfurecida por uma oposi¢ao continua. “A revolugao be-
nevolente de 1789 se transformou na revolugao sangrenta de 1793 devido as
continuas provocagdes de inimigos insanos.”>* Mas isto ndo é verdade. Onde a
revolugdo surgiu, a oposigao foi consequéncia da legitima defesa. A oposigao
foi obra daqueles revolucionarios para quem a revolugao estava indo longe de-
mais e que estavam preocupados com a autopreservagao. Nos primeiros anos,
a oposi¢ao teve pouca ou nenhuma consequéncia. Comentando sobre a as-
censdo do partido mais determinado em 1789 e 1790, Burke faz a observagao
incisiva de que “toda a sua marcha foi mais como uma procissao triunfal do
que o progresso de uma guerra” e que sua crueldade nem mesmo foi inspirada
pelo medo, mas resultou de “seu senso de perfeita seguranga ao autorizar trai-
¢oes, roubos, estupros, assassinatos, massacres e queimadas em toda a sua terra
assediada.”*®

Nenhum exagero. A revolugio nao abandonou o curso determinado, mas
o seguiu fielmente.

De boa-fé, muitas pessoas que deploram as atrocidades da revolugao con-
sideram a nogdo de exagero como uma exoneragao de seu principio. Mas ago-
ra, se puder ser mostrado que cada mudanga de governo, cada evento que deu

vantagem a qualquer parte da facgao revoluciondria, foi apenas um passo adiante

268 Thiers, Histoire du Consulat, IV, 573.
269 Burke, Reflections; em Works, V, 88ss.

2860



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

na linha de desenvolvimento légico da revolugio; se puder ser mostrado que a
sequéncia das agdes revoluciondrias era perfeitamente andloga a sequéncia das
ideias revoluciondrias como delineada anteriormente; que ao longo daqueles
anos calamitosos o poder esteve nas maos dos campedes da execugao mais sis-
tematica dos preceitos filosoficos da revolugao, entdo posso exigir uma de duas
coisas: ou vocé reconhece no horror de sua aplicagao a condenagao da teoria, ou
entdo, se vocé continuar a aprovar a doutrina, vocé atribui o selo de sua aprova-
¢ao também a tudo o que foi feito de acordo com suas demandas. Vocé deve tera
coragem de suas convicgdes. Vocé nao pode ter as duas coisas. Escolha a favor ou
contra; mas nao fale mal das consequéncias enquanto elogia as causas.

Mas isso pode ser mostrado? Facilmente; pois a consisténcia é caracteris-
tica de todo este periodo de cinco anos: aplicacao incondicional; insisténcia
nas premissas basicas do direito constitucional revoluciondrio; realizagao da
teoria, ou, como a realizagao efetiva ainda nao era possivel, estabelecimento da
supremacia daqueles que, em comparagao com seus adversarios, sempre alme-
jaram uma realizagao mais completa.

Essa consisténcia se manifesta nas feses que foram propagadas e nos meios
que foram empregados. A doutrina da Revolugdo foi aplicada com precisio
cada vez maior e sua aplicagao foi realizada de forma cada vez mais detalhada.
Simplesmente observe em seguida alguns dos chamados eventos excessivos
aos quais as teorias revoluciondrias, no obstante, haviam se incorporado. Eu
escolho os cinco seguintes, que a0 mesmo tempo resumem o progresso da Re-
volugao: a formagao de uma Assembleia Geral e Soberana; a promulgagio da
Constitui¢ao de 1791; a fundagao da Republica; a sentenga do rei; a queda dos

girondinos, que também foi o inicio do Reino do Terror.

a.  Aformagio de uma assembleia geral e soberana.

A deliberagao comum dos estados de fato demoliu a antiga constituigao.

287



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Burke faz o comentério correto de que a propria separagao dos estados garantia
a estabilidade do governo e os controles mutuos sobre a injustiga e a prepotén-
cia; esses componentes inestimaveis de um reino bem regulado foram “fundi-
dos em uma massa incongruente e mal conectada”. Burke chama de “absurda”
a visao de que o Terceiro Estado deve ser reconhecido como representando
virtualmente toda a Nagao: “Diz-se que vinte e quatro milhoes deveriam pre-
valecer sobre duzentos mil. E verdade — se a constituicio de um reino for uma
questdo de aritmética. Esse tipo de discurso funciona bem com um poste de
luz por alguns segundos: mas, para os homens que podem raciocinar com cal-
ma, é ridiculo.”””® Admita-se, é errado, tolo e ridiculo; no entanto, esse tipo de
raciocinio esta conforme a doutrina segundo a qual a tnica base da representa-
¢ao reside no numero de cidadaos livres e iguais.

Mas, os deputados dos estados também formavam uma assembleia so-
berana. Isso é o que algumas pessoas usam contra eles. Os representantes es-
tatais, que estavam obrigados pelas instrugdes de seu oficio, nao tinham o di-
reito de se abster arbitrariamente de consultar seus constituintes. Eles agiram
sem autoridade e sem mandato. Isto é verdade. No entanto, essa “usurpagio
de poder,” esse “abuso de confianga™" estava inteiramente no espirito e nos
interesses da Revolugao e, portanto, era algo perfeitamente legitimo e adequa-
do. O objetivo era estabelecer a vontade geral. Os ausentes precisavam de um
agente. Quem melhor do que aqueles em cuja eleigao essa vontade se revelou
inicialmente! Além disso, essa auto elevagao estava de acordo com a presumida
vontade do povo. O desejo de uma nova constituigao era universal; como po-
deria esse desejo, dado o conflito de opinides e paixdes, ser satisfeito por meio

de deliberagio constante com os constituintes? O que era necessario era uma

270 Burke, Reflections; em Works, V, 12, 108.
271 Appel a la France contre la division des opinions, p. S.

288



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

concentra¢do de deliberagdo e decisio. A metamorfose dos Estados Gerais em
uma unica assembleia nacional representando o povo soberano foi uma vité-
ria sobre aqueles que teriam ficado felizes em estrangular a Revolugao em seu

nascimento.

b. A promulgagio de 1791.

Esta constituicao foi estabelecida de maneira forgada contra a vontade
daqueles que, como discipulos de Montesquieu, favoreciam a adogio da cons-
tituigao inglesa e especialmente a introdugao de uma cdmara alta e de um veto
real. Os escritos de Necker e de sua filha repetem incessantemente essa recla-
magdo. “Que diferenca, eu disse, direi de novo, pois sempre penso nisso; Que
diferenca, se, em vez de permitir que tantos faladores politicos, tantos inician-
tes, tantos novatos, vaguem e vaguem sem parar, um simples escrivao tivesse
sido instruido a ir até o Tribune e ler I com a voz de Stentor, a Constitui¢ao
Britanica. Terfamos entao aberto a discussao sobre as varias modificagdes que
esta Constitui¢do poderia exigir, e em si mesma, e em sua aplicagao a Fran-
ca.”””* Agora, ndo preciso argumentar que a proposta da constitui¢ao inglesa era
impraticavel em uma época em que os homens “lutavam pelo triunfo de um
sistema, nao pelo fechamento de um acordo.”””® Nem preciso lembrar aqui que
imitar uma forma nao é necessariamente adquirir sua esséncia. Mas o que pre-
cisa ser apontado é que essa forma particular — a constitui¢ao inglesa - era ina-
dequada para incorporar o espirito da Revolugao. Nao elogio a Constituigao
de 1791, essa miscelanea miseravel, essa monstruosidade politica. Mas pelo
menos era uma copia mais fiel da teoria do que qualquer coisa que Necker e

seus amigos pudessem trazer emprestado da Inglaterra. O sistema simples da

272 Necker, de la Rév, Fr. I1. 109.
273 Mignet, Histoire de la révolution, 1, 106.

289



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Constitui¢ao de 1791 deveria ser preferido: “Um povo declarando sua vonta-
de, e um rei que a executa, parecia a unica forma legitima de governo.”** Teria
sido absurdo quebrar a unidade do povo através de uma cimara de aristocratas

ou submeter a vontade da na¢io ao veto de um rei-funcionério!

c. A fundagao da Republica.

Certamente, a constituigao de 1791 era mais revoluciondria do que o sis-
tema do partido inglés. No entanto, é claro que essa democracia real, ao destruir
a autoridade real e a0 mesmo tempo preservar o rei, é inconsistente. Madame
de Stael afirma: “Manter o rei e despoja-lo de suas prerrogativas necessarias
foi a parte mais absurda e condenével de todas”*”* Nao havia mais nenhuma
realeza.

Conforme declara Thiers, “A nagdo quer e o rei executa seu querer: ninguém
pensou mais além desses elementos simples; imaginavam que estavam favo-
recendo uma monarquia porque mantinham um rei como o executor das re-
solugdes nacionais. A verdadeira monarquia, como existe mesmo em estados
considerados livres, é o governo de um, para o qual os limites sao fixados por
meio da concorréncia nacional. [...] Mas no momento em que uma nagao pode
ordenar o que quiser, sem que o rei tenha o poder para se opor com um veto, o
rei nada mais é do que um magistrado. £ entio uma reptiblica, com um cénsul
em vez de varios. [...] Assim, a reptiblica existia na opinido das pessoas sem ter
esse nome, e elas eram republicanas sem saber disso.””’® Entao, naturalmente,
surgiu a pergunta: Por que ter um rei a final das contas? De que adianta um autd-

mato caro que se move aos comandos de uma assembleia popular? Precisamos

274 Thiers, Histoire de la révolution, 1, 114.
275 1, 316.
276 Ibid.

290



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

de uma lista civil para remunerar um escrivio? Por que continuar prestando ho-
menagem - um escarnio quando oferecido a um principe impotente, um ultraje
quando testado contra a doutrina pura? Nenhum resquicio da tirania anterior,
mesmo que apenas no nome, deveria ser tolerado.

Como se pode ver, a implantagao da Republica, longe de ser uma reversao
repentina, foi apenas um passo adiante no curso revoluciondrio: foi o surgimento
do rétulo verdadeiro, apds o descarte do nome assumido. A Republica estava 14
hé muito tempo. Ela dominou até mesmo no paldcio real. Apenas a bandeira real

ainda nio havia sido retirada. Isso foi feito em 10 de agosto de 1792.

d. Asentenga de morte do rei.

Muitos, cuja consciéncia nao havia sido inteiramente cauterizada com o
ferro em brasa dos sofismas revoluciondrios, teriam salvado Luis XVI de bom
grado. A batalha sobre esta questao na Assembleia Nacional é um dos episo-
dios mais pungentes da revolugao. Mas qual era a questao do ponto de vista re-
voluciondrio? O resultado deste terrivel julgamento revelaria se a revolugao foi
um levante sem lei ou uma aboli¢ao legal da opressao e da violéncia em nome
da humanidade indignada. A punigao do rei seria a confirmagio da méxima fi-
losofica: “Nao se pode reinar sem culpa.””’ Se o rei fosse absolvido, a Republica
seria condenada. Robespierre estava certo quando disse: “Luis nio pode ser
julgado; ele ja estd condenado; ou ele permanece condenado ou a Republica
ndo é absolvida.” Isso fazia sentido; a cabega que carregava a coroa deveria cair
junto com a coroa. Na verdade, 21 de janeiro de 1793, dia em que Luis XVI
foi guilhotinado, bem poderia ser contado entre os grandes dias festivos da

revolugio!

277 “On ne peut régner innocemment” (ndo podemos reinar inocentemente) [Saint-Just, cita-
do em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, 11, 55].

291



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

e. Aqueda dos girondinos. e o inicio do Reino do Terror.

Talvez tenha havido um exagero nos elogios feitos as pessoas deste partido,
e certamente aos seus feitos, que foram, em grande parte, delituosos. No entanto,
especialmente depois do que eles tentaram fazer em defesa do rei, sua luta com
os jacobinos desperta interesse, e sua queda desperta pena. Mas, esse interesse
ndo pode ignorar o fato de que, medido pelo padrao que eles proprios haviam
usado - contanto que lhes agradasse, contanto que lhes desse lucro - seus opo-
nentes estavam certos. Os girondinos favoreciam a Republica, mas nao queriam
que o principio democritico se estendesse abaixo da burguesia. De onde vem
essa restricao, que cheirava a interesse proprio? Por que negar as classes mais bai-
xas a participagao nas prerrogativas as quais tinham tanto direito quanto a classe
média? Mignet chama os girondinos de “nada mais do que um partido de transi-
¢a0 das classes médias para as massas.””’® O que Buonarotti escreve sobre eles nao
é totalmente incorreto: “Em geral, os girondinos nio queriam o antigo regime
em toda a sua feiura; mas também ndo queriam que o novo chegasse ao ponto
de confundi-los com o que chamavam de povo inferior, e despoja-los daquela
superioridade que era tao proveitosa para eles. Quer a Franga fosse governada
monarquicamente ou republicana, eles dificilmente se preocupavam com isso,
desde que eles e os deles continuassem os possuidores e dispensadores dos favo-
res que emanam do poder e que a soberania do povo fosse, na realidade, apenas
uma palavra felizmente inventada, para melhor garantir a submissao e obediéncia
do publico as leis por eles imaginadas e executadas.””

Logo, como demonstramos, nao houve nenhum desvio no andamento

das teses que prevaleciam, nenhum exagero, nem mesmo falta de unidade entre

278 Mignet, Histoire de la révolution, 1, 218. [Os girondinos faziam parte da Assembleia Nacional
e eram considerados um partido moderado, integrante do chamado Terceiro Estado. Eram, na
maioria, burgueses e exerciam uma grande influéncia na Assembleia. Nota da tradutora]

279 Filippo Buonarroti, Conspiration de Babeuf, I. 20.

292



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

principio e significado. Ao contrdrio, havia uma aproximagao cada vez maior
do objetivo que a filosofia havia estabelecido para a politica: a participagao de
todos em um governo cujos decretos deveriam registrar a vontade geral.

Mas se os principios basicos da teoria foram desenvolvidos de manei-
ra consistente, haveria exagero nos meios empregados para levar adiante esse
desenvolvimento? Vejamos isso também, primeiro quanto ao tipo de meios,
depois a maneira como foram empregados.

O tipo de meios. A Revolugio empregou trés expedientes/meios: a)
organizou uma institui¢ao estatal com onipoténcia revoluciondria; b) excluiu
toda dissidéncia e c) sempre que era cercado pela “ordem legal’, considerava-se
desobrigada de todos os compromissos, inclusive das leis de sua propria au-
toria. Assim, nao houve retirada do principio, mas submissao a ele; nenhuma
anomalia, mas analogia. Examinemos esses trés expedientes.

a. Consideremos inicialmente as caracteristicas da estrutura que substituiu as
institui¢oes anteriores. O estado foi dissolvido. O novo estado foi fragmentado em
departamentos e municipios administrados de cima para baixo. O pais estava cheio
delocais de encontros ou clubes populares, todos com sede em Paris. A partir deste
centro, todo o corpo politico foi colocado em movimento. No mais alto grau, por-
tanto, havia centralizagio, com seu proprio mecanismo peculiar: “uma assembleia
soberana, um poder executivo dependente desta assembleia, uma administragao
fortemente organizada, um incontével staff apoiado pela Franca e uma capital que
escondia dentro de sua imensa populagao os agentes, inteligentes ou cegos, com
0s quais preparava e realizava, diariamente, o que fosse necessario para manter seu
dominio.”** Essa centralizagdo, que em sua natureza e na falta de restri¢des esti em
plena harmonia com a doutrina da revolugio, é inseparavel dela e é o tinico meio

em um vasto pais de determinar e realizar a “vontade geral”

280 Appel a la France contre la division des opinions, p. 9.

293



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

O que Burke escreve sobre a Assembleia Constituinte é também verda-
deiro quanto a autoridade revoluciondria em geral: “O poder da Camara dos
Comuns [britanica], direta ou indireta, é de fato grande. [...] O poder da Ca-
mara dos Comuns, no entanto, mesmo quando nao é reduzido, é uma gota
d’4gua no oceano, em comparagao com aquele poder que reside numa maioria
estabelecida de sua Assembleia Nacional. Essa Assembleia, desde a destruico
das estruturas anteriores, nio tem nenhuma lei fundamental, nenhuma con-
vengao estrita, nada que seja respeitado para conté-la ... Nada no céu ou na
terra pode servir de controle sobre eles.”?!

b. A estabilidade de tal ordem legal se baseia na exclusao de todos os que
nao concordam com seu principio subjacente. As reclamagdes sobre esse exclusi-
vismo sao compreensiveis. “Embora a Revolugao tivesse declarado liberdade de
imprensa, quem quer que tivesse escrito em defesa da ordem e da verdade teria
sido condenado 4 morte sem julgamento. Embora tenha proclamado respeito as
pessoas e aos bens, os bens e as pessoas sofreram os ataques de suas leis e os as-
saltos de seus assassinos contratados. Embora tivesse decretado a independéncia
dos tribunais, possufa um tribunal superior na turba, que teria condenado e exe-
cutado pessoalmente qualquer magistrado que proferisse sentengas de acordo
com a justica. Embora tivesse instituido governos municipais e departamentais a
serem nomeados pelo corpo de cidadaos, os verdadeiros cidadaos ficaram longe
dessas elei¢oes, que se tornaram despojos dos revolucionarios. Como resultado,
todas aquelas proclamagdes de direitos, todas aquelas institui¢oes estabelecidas
em nome da liberdade, serviram apenas para favorecer a organizagao de um po-
der monstruoso, para multiplicar por toda parte os agentes de sua tirania, para

concentrar o poder supremo em homens devotados a sua causa, e para consumar

281 Burke, Reflections; em Works, V, 97s.

294



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

a escravidao da Franga.”* Isso porque a liberdade nao é uma teoria, é um fato:
a seguranga ¢ essencial para o exercicio dos direitos dos cidadaos; a primeira
condigdo dessa seguranga esta nos principios, no espirito de ordem e justiga, no
cardter moral do governo, sob a supervisao do qual esses direitos podem ser exer-
cidos. Nao descemos 4 arena contra inimigos criminosos quando os juizes do
campo sao seus cumplices. Sem diivida, essas restri¢oes dificilmente poderiam
ser conciliadas com a universalidade dos direitos solenemente proclamados. No
entanto, por enquanto, essa injustica era indispensavel. Se alguém realmente de-
sejaaliberdade revoluciondria, nio deve dar armas aqueles que as usariam contra
ela. A Revolugao afirma que s6 pode efetuar a salvagao da humanidade na con-
di¢ao de um interlidio de intolerancia, que prepara o caminho para a tolerancia
total; por isso aprova este sistema de excegoes em que a liberdade se torna um
privilégio e a oposigao uma vitima indefesa.

c. Apesar de um forte governo centralizado e de uma politica de exclusi-
vismo que restringia a nagao aos partidarios da revolugao, a revolugao encon-
trou repetidamente obstéculos de ordem juridica em sua prépria organizagao.
A maquina estatal podia muito bem ser obstruida, paralisada ou mesmo mal
direcionada para fins errados, se o Governo Central se tornasse frouxo, timido
ou infiel & grande causa. E isso aconteceu repetidamente segundo a avaliagio
daqueles que ndo queriam descansar até que a perfeicao revoluciondria fosse
alcangada. Esses casos exigiam outro expediente, o uso de golpes de estado, de
medidas extraordindrias e extrajudiciais. Serd que isso foi uma renuncia dos
principios? Nao, pelo contrario, era a aplicagao do principio supremo: a saber,
o bem-estar do Estado e a preservagio da Revolugao. Isso foi suficiente para
saudar cada aparente irregularidade que derrubou um regime infiel e vacilante

como legitima, obediente, louvavel.

282 Appel a la France contre la division des opinions, p. 11.

295



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Mas, vejamos agora a maneira pela qual esses meios extrajudiciais foram
empregados. Mais uma vez, do ponto de vista da doutrina da Revolugio, toda
critica aqui estd fora de lugar. A investigacao é realmente supérflua aqui, uma
vez que 0 escopo da dindmica revoluciondria nao reconhece nenhum outro
critério, exceto o escopo da necessidade revoluciondria. A politica é, portanto,
uma questao de conveniéncia, de discernimento subjetivo, de consciéncia. A
mente e o coragao do revoluciondrio precisam apenas responder a uma ques-
t30 em sua consciéncia: a agao que ele pretende fazer é necessério ou util paraa
revolucao, de acordo com sua convic¢ao interior, que ninguém sabe, exceto ele
proprio? O bem-estar do Estado justifica todos os meios. Porque embora que os
revoluciondrios mantem uma inimizade publica contra os Jesuitas, é verdade
que ndo existe nenhum jesuitismo pior e mais completo do que aquele que
brota do principio revoluciondrio. Consequentemente, onde essa preocupagao
serve de motivo e guia, o errado torna-se, estio, certo; e verdade, equidade e
humanidade sio confiantemente e zelosamente sacrificados a Moloque.* Com
paz de espirito e senso de dever, verdade e justica e humanidade. Isso explica o
sangue frio com que as piores atrocidades foram perpetradas, a firmeza de con-
vicgdo com que o partido progressista pronunciou o veredicto de destruigao
sobre todos os que se interpusessem em seu caminho. Tudo se tornou merito-
rio e louvavel quando relacionado ao bem-estar geral e utilidade politica. Foi o
que aconteceu com o assassinato do rei: nao era uma questao de lei, mas, como
disse Robespierre, uma “medida de seguranga publica”, um “ato de providéncia
nacional.”** Foi o caso da proscrigao dos girondinos: o governo “sentiu a neces-

sidade de maior unidade e concentragio de poder para agir prontamente.” Foi

283 “Moloque” era uma divindade canaanita que exigia o sacrificio dos primogénitos de seus
adoradores [Nota da tradutora].

284 Citado em Mignet, Histoire de la révolution, 1, 346.

285 Ibid., 11, 27.

296



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

o caso do massacre de centenas de prisioneiros em setembro de 1792: “Essas
execugOes terriveis, mas irreparaveis’, escreve Buonarrotti, “visavam claramen-
te consolidar a revolugao e eram a consequéncia deploravel das hostilidades
abertas e ocultas dos inimigos da liberdade e dos graves e iminentes perigos
que ameagavam entio o povo francés.””* Esse foi o caso com toda a série de
medidas pelas quais o poder supremo foi arrancado das facgdes que recuaram
em praticar novas barbdries.

Mas, alguém dird, os meios revoluciondrios estavam mais a disposigao
do governo do que de seus agressores; por que, entio, os ataques ao governo
sempre tiveram sucesso? Bem, tiveram sucesso porque o partido atacante tinha
razdo, foi mais consistente do que o governo ao defender a aplicagdo direta e
incondicional dos principios universalmente reconhecidos. Os poucos preva-
leceram sobre muitos porque apelaram para o que seus proprios oponentes
haviam dito e feito anteriormente. Devido a concatenagio logica das ideias,
com o triunfo de alguns, estava em jogo o triunfo de toda a revolugao. Sua re-
petida vitdria provou assim a persisténcia de uma lealdade geral  doutrina da
Revolugao. Madame de Staél fala dos “crimes com os quais a nagao se macu-
lou”, mas essa declaragio é injusta: a nagao era inocente da maioria dos crimes
da revolugao.’®” O que a nago poderia fazer, agora que estava fragmentada em
individualidades, arregimentada em departamentos, restringidos pela organi-
zagdo? A sentenga de morte de Luis foi aplicada por uma maioria de apenas 26
votos em uma assembleia de 721 membros, onde votar era quase uma questao
de vida ou morte para os proprios juizes. A nagao, se pudesse haver apelagao,
certamente nao teria mantido a sentenca. A desaprovagao, a aversao intensa a

muitas medidas tomadas pela Convengao era nacional, e a oposi¢ao ao regime

286 Buonarrotti, Conspiration de Babeuf, 1, 22.
287 Veja o proprio testemunho dela citado acima, na nota 16 do capitulo 11.

297



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

sanguindrio as vezes chegava a um ponto que parecia garantir a vitoria. Donde
entao a futilidade de toda tentativa de derrubar o governo revoluciondrio por
parte da maioria bem-intencionada, moderada e avassaladora? Foi futil nao
apenas por falta de unidade e cooperagao, mas acima de tudo por falta de con-
vicgao sobre a justeza da causa pela qual estavam lutando: eles sabiam em seus
coragdes que assim se tornariam desleais e prejudiciais a uma teoria que no
fundo ainda acreditavam e a qual eles ndo renunciaram.

Mas uma coisa, dizem, nao pode ser negada; a saber, que a maré da re-
volugao foi mais longe do que qualquer um tinha pretendido no inicio. A re-
volucao de 1789 visava a aboli¢iao do feudalismo, a reforma da sociedade, a
supressao dos abusos introduzidos sob um regime arbitrario e a redugao do
poder absoluto da monarquia pela intervengao da nagao no trabalho do gover-
no. Esses eram seus verdadeiros desejos, e tudo o que ultrapassou esse limite
extrapolou o alvo e nio trouxe nada além de desastres em seu encalgo.””** No
inicio, quase ninguém desejava o governo do jacobinismo, a derrubada do tro-
no, a humilhagdo da autoridade real; ninguém pensou em derrubar o estado.
Eu admito. Os homens viviam em ilus6es. Na véspera de 1789, o parlement de
Paris assegurou ao rei que, ao convocar os Estados Gerais, ele nao tinha nada
a temer, exceto o “excesso generoso do zelo deles em prover apoio ao trono.”**
Inicialmente, na abertura dos Estados Gerais, pensava-se apenas na eliminagao
dos abusos, por meio de consultas mutuas. Em seguida, a constitui¢ao de 1791
foi considerada uma obra que resistiria ao teste dos séculos. Ao falar na assem-
bleia foi dito: “Trés anos de trabalho destruiram quatorze séculos de abusos e

prepararam séculos de felicidade.”*" E assim eles prosseguiram, passo a passo,

288 Thiers, Histoire du Consulat, V, 88.
289 Citado em Burke, Reflections; em Works, V, 86.
290 Necker, II. 170.

298



SEGUNDA FASE - DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

cheios de bons sonhos. E assim eles foram mais longe do que qualquer um teria
considerado possivel no inicio. Eu admito. Eles se desviaram da meta que se
propuseram. Eu admito. Mas o que estou eu dizendo, admitir? Eu afirmo isso,
eu apelo a isso. Eu considero isso a evidéncia mais forte em defesa da verdade
do meu caso. O que triunfou nao foi a vontade dos homens, mas o poder dos
principios. Embora o homem se glorie de poder ficar de pé o quanto quiser, ele
é arrastado, quer queira quer nao. O ano de 1793 veio nao porque os revolu-
ciondrios o previram ou desejaram, mas porque estava implicito no desenvolvi-
mento progressivo das ideias, cujo triunfo fora decidido em 1789.

Até agora, eu nada disse sobre o Reino do Terror. Eu o reservo para uma
consideragao separada. Esse episodio, no qual a morte era o unico meio de go-
vernar, exibe uma imagem instrutiva da teoria em sua prética horrivel e fornece
evidéncias esmagadoras contra todos os argumentos a seu favor. Eles fornecem
provas para condenar todos os conceitos revoluciondrios. No entanto, aqui em
particular os defensores da Revolugao se esconderam atrds do pretexto do
excesso e do exagero, como se esse episddio de desumanidade quase incom-
parével nao fosse preeminentemente uma continuagao fiel do experimento
sistematico. Assim tentaram eclipsar os horrores que a precederam. Deixe-me
mostrar agora que em termos de atrocidades este tltimo ato é parte integrante
e harmoénica de toda a tragédia e que, longe de ser uma dissondncia, constituiu

antes, nesta sinfonia do inferno, um acorde harmonioso e um final digno.

299






&

PALESTRA XIII

O REINADO DO TERROR

Ja observamos vérios periodos de desenvolvimento revoluciondrio, resta-nos, ago-
ra, considerar apenas um periodo da fase de Desenvolvimento: o ultimo, o mais
terrivel, mas também o mais instrutivo de todos, a saber, 0 Reinado do Terror. Con-
sidero supérfluo esbogar esta descida politica ao Inferno desde a queda dos Giron-
dinos até a queda de Robespierre, 31 de maio de 1793 a 27 de julho de 1794. Mas
ndo é de modo algum supérfluo chamar a atengao para sua conexao com a doutrina
da Revolugio e desmascarar a narrativa de que foi um exagero par excellence. Nao te-
mos a ver aqui nem com um periodo excepcional, nem com pessoas excepcionais.
Em termos de contetido, 0 Reinado de Terror foi a continuagao, na medida do pos-
sivel, do que havia acontecido desde 1789; e quanto s pessoas, eram tedricos que,
no espirito da Revolugao, longe de cometer excessos, proclamaram teses revolucio-
ndrias e empregaram meijos revoluciondrios com extraordindria firmeza de espirito.

Permitam-me, primeiro, langar um olhar geral sobre a natureza deste pe-
riodo notével. E, entdo discutir em maiores detalhes alguns dos homens que
estiveram a frente do desenvolvimento revolucionario.

Nao é estranho, como muitos pensaram ou afirmaram, que esta sequén-
cia de eventos seja completamente extraordindria. A difamagao que revolucio-
nérios fazem deste periodo é resultado de sua cegueira para com as consequén-

cias de seus proprios dogmas. A partir de 1789, todos os partidos do governo

301



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

eram, na verdade, apenas nuances do mesmo partido. Cada partido, por sua
vez, viu como inimigo aqueles que o suplantaram e que atrapalharam seu traba-
lho, em vez de vé-los como discipulos e imitadores, discipulos que prossegui-
ram com passos mais firmes onde ele havia parado. Cada partido pensou que
se tornou moderado quando na verdade tornou-se inconsistente. Ofendeu-se
com as conclusdes tiradas do que havia pregado recentemente, com as ultimas
consequéncias do que havia praticado pouco tempo antes. Essa foi a atitude
dos anglomanos (o partido inglés), para com os constitucionalistas; dos cons-
titucionalistas para com os girondinos; dos girondinos para os jacobinos. Essa
seria em breve a atitude de todos contra a fac¢iao mais recente no poder. Opri-
midos pelo rio caudaloso que haviam imaginado que poderiam controlar, to-
dos os partidos quase esqueceram seu 6dio uns pelos outros e transferiram sua
hostilidade, indignagao, aversio - e especialmente sua responsabilidade - para
os Terroristas. Disseram que os desastres e as atrocidades aconteceram porque
os Terroristas haviam abandonado a estrada até entao seguida. Mas o contra-
rio é que é verdade. Os principios seguidos pelos Terroristas eram os mesmos
que, ndo apenas os Girondinos, mas os constitucionalistas, Mirabeau, Necker
e Turgot haviam tomado como diretrizes — e até pelo préprio rei benigno, em
seu zelo bem-intencionado pela reforma. Isso se aplica, por exemplo, 8 médxima
bésica que contém a tonica tanto de toda a teoria quanto de todo o reinado do
terror: a promogdo incondicional do bem comum. Madame de Staél as vezes pre-
fere ver nesta bandeira a maxima defendida somente pelos homens de 1793:
“A vontade arbitrdria, sem limites, era a sua doutrina; bastava-lhes dar como
pretexto para cada ato de violéncia 0 nome peculiar de seu governo, o bem
comum - expressao fatal, que implica sacrificar a moralidade aquilo que se con-

vencionou chamar de interesse do Estado, ou seja, sacrificando moralidade as

302



O REINADO DO TERROR

paixdes dos que governam.””' Mas essa regra nao era nova; tinha sido a mesma
desde o inicio. Essa regra removeu todas as objegoes. Essa regra, essa deificagao
do estado, havia embasado todos os argumentos, havia sido usada para remo-
ver todas as objegdes. Usada inclusive por Necker e a propria Madame de Staél.

Os exemplos nao faltam. Antes de 1789, quando muitos que ainda nao
estavam imersos na teoria recuaram diante da revogagao dos direitos de pro-
priedade, Turgot disse: “Perguntas desse tipo estao relacionadas a uma ordem
superior de negdcios; dizem respeito aos direitos da natureza e ao bem co-
mum.” Em 1790, Camille Desmoulins, “uma alma gentil e tenra’, de acordo
com Mignet,”” disse que nao haveria paz até que os Aristocratas em todos os
83 Departamentos fossem enforcados nas arvores; o destino deles no seria
injusto, uma vez que se revoltaram contra o direito inaliendvel da nagao ao au-
togoverno. O bem comum, os direitos da nagao, a preservagao da Republica e
a Revolugao foram sempre as molas motrizes que impulsionaram a maquina
de destruigao.

Os principios, portanto, foram os mesmos; mas, serd, talvez, que as agoes
foram diferentes? Ao ouvir alguns falarem do Reino do Terror, alguém poderia
pensar que antes apenas o caminho da inocéncia e da filantropia havia sido
trilhado. A verdade nao confirma esse testemunho. Houve uma escalada cul-
minante de maldade, o primeiro passo da qual ja havia alcan¢ado um grau de
violéncia sem precedentes. Nao podemos tecer coroa de flores para malfeitores
s6 porque depois deles vieram malfeitores piores; nao podemos aprovar os Gi-
rondinos simplesmente porque os Jacobinos, que vieram depois, os superaram
na violéncia da pratica. Necker escreve que ninguém teria suspeitado que os

Girondinos se tornariam, no futuro, oponentes dos ultrajes revolucionarios

291 Madame de Staél, Considérations, 11, 14Ss.
292 Mignet, Histoire de la révolution, I1, 38.

303



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

“quando a maioria deles, como membros da Assembleia Legislativa, provocou
os dias de 20 de junho e 10 de agosto e instigou a deposicao do rei; quando
eles tentaram ludibriar o povo, despertaram sua furia cega e perseguiram os
emigrantes e sacerdotes até o amargo fim, enquanto mostravam muita indul-
géncia para com os inventores da Torre de Gelo em Avignon e para o célebre
Jourdan, o maior canalha da época.”** O elogiado Roland nao era tao elogidvel
quando, em 1792, se referiu a barbarie dos que participaram do massacre de
setembro de 1792 com os eufemismos “excesso,” “efervescéncia,” “agitagao.” De
novo, cito Necker: “Os Girondinos distinguiam-se quase que exclusivamente
por seus talentos e se viram (em 1793) 4 frente do partido mais sébio, o que
estava mais afastado das medidas violentas e tirAnicas. No entanto, na maior
parte eram os mesmos deputados que na Assembleia Legislativa, quando de
posse da confianga do povo, derrubou a constitui¢ao monarquica de 1791. Eles
haviam planejado o dia 10 de agosto, bem como os eventos que o antecederam.
E notével, notével do ponto de vista moral, que tenham sucumbido em 1793
aos mesmos golpes e, em consequéncia das mesmas manobras, as mesmas ar-
mas de assalto a que recorreram em 1792 para derrubar o rei e fazer com que
ele fosse deposto.””* O que Necker diz aqui sobre os girondinos se aplica a toda
alinha de partidos vencidos: “A escala crescente dos crimes e ultrajes decorren-
tes da Revolugao deu origem a reprovagdes graduais que se transformaram em
méritos comparativos, mas por si s6 muitos desses méritos nao teriam colhido
elogios, muito menos sinais de estima.”*

Chateaubriand corretamente observa que “o Terror comegou com os as-

sassinatos privados e irregulares de 1789, 1790, 1791, 1792, para chegar aos

293 Necker, De la révolution frangaise, 11, 318.
294 Ibid, 11, 321.
295 Ibid., 11, 319.

304



O REINADO DO TERROR

assassinatos publicos e regulares de 1793.*% Essa regularidade é a marca re-
gistrada do Reinado do Terror. Na verdade, nao foi uma época de anarquia
cadtica, mas de uma terrivel ditadura destinada a acabar com a desordem e a
incerteza. “Os dez eram os mais implacéveis porque eram os tltimos”*’ Eles
nio desejavam embarcar em uma nova estrada, mas, antes, prosseguir pela
mesma estrada até o fim. Havia apenas um curso, uma trilha manchada de san-
gue, como Necker previra: “Manchas de sangue servirao de guia, e os troféus
do crime e altares consagrados as firias serdo os marcos que marcario nosso
caminho”** A indignagao de alguém nio deve comegar com o ultimo marco,
mas com o primeiro.

Assim como alguns autores gostam de retratar o Reino do Terror como
um fendmeno inexplicivel, como “um efeito sem causa’, alheio a quaisquer an-
tecedentes, para assim imputar o horror da Revolugao apenas a esse movimento
excéntrico, da mesma forma eles gostam de descrever as personagens principais
desse periodo como excegdes, como aberragdes morais cujas desumanidades
nao mancham moralmente a doutrina que usaram indevidamente. A condenagao
dessas personagens ¢ usada por esses autores, portanto, para exonerar a teoria. E
importante, portanto, expor essa falsificagao da verdade historica, demonstrando
que o que essas pessoas tinham de extraordindrio era a observincia consistente
do principio da Revolugio em toda a extensao de suas demandas.

Eu ndo falo de todos. A psicologia da Revolugao apresenta uma rica varie-
dade. Em nome da liberdade, ndo houve falta de fandticos cujos motivos foram

a sede de sangue e o interesse proprio; que estavam menos preocupados com a

296 Chateaubriand, Etudes historiques, 1, Préface.

297 Mignet, Histoire de la révolution, 11, 60. [ Decénviros é o nome dos componentes do Conselho
Revoluciondrio, organizado segundo o sistema de decenvirato da antiga Republica Romana,
que foi adotado na Revolugio Francesa - Nota da tradutora].

298 Necker, De la révolution frangaise, I1, 317.

305



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

realizacao de conceitos do que em satisfazer desejos e paixdes. Esses podem ser
considerados e rotulados justamente como monstros e demonios em forma hu-
mana. Esse foi o caso de Collot d’Herbois, Carrier e muitos outros. Para alguns,
eles foram movidos pelo medo de serem suspeitos de terem amolecido. Teria
sido 0 medo de se tornarem vitimas de sua propria conivéncia que os levou a
crueldade. Como disse Danton, perto do fim de sua carreira assassina: “Ou se
deve guilhotinar ou ser guilhotinado”*” O que a principio foi feito para autopre-
servagao, mas com relutdncia, mais tarde tornou-se um habito, uma necessidade,
até mesmo um deleite e um prazer. Foi o caso de Barrére, um dos réprobos mais
vis a emergir da Revolugao. “Barrére, cujos habituais discursos a Convengao ti-
nham como alvo disfarcar sua subserviéncia a ela, foi um dos instrumentos mais
doceis do Comité. Ele aderiu ao regime de terror nem por fanatismo nem por
crueldade. De boas maneiras, irrepreensivel na vida privada, ele tinha uma mente
marcada por grande moderagio. Mas ele estava com medo; e depois de ter sido
monarquista constitucional antes de 10 de agosto e republicano moderado an-
tes de 31 de maio, ele se tornou o panegirista e parceiro da tirania dos Decénvi-
ros.*” Esse também foi o caso de Lebon, um dos mais cruéis cimplices do Terror.
“Jovem e de constituigao bastante delicada, ele era gentil por natureza. Em sua
primeira missao, ele agiu com humanidade; mas, por causa disso, foi censurado
pelo Comité e enviado a Arras com instrugdes para se mostrar um pouco mais
revoluciondrio. Para que nao ficasse atrds da politica inexoravel dos Comités, ele
se entregou aos excessos mais inéditos, misturando libertinagem com extermi-
nio. Sempre mantinha a guilhotina, que chamou de Santa Guilhotina, em sua

presenga, e vivia na companhia ao carrasco, que admitiu a sua mesa.”""

299 Citado em Mignet, Histoire de la révolution, II, S1.
300 Ibid., 11, 66 [énfase adicionada por Groen na 22. ed.].
301 Ibid, 11, 115.

306



O REINADO DO TERROR

Mas, esse nao foi o caso de Danton, Marat, Saint-Just e Robespierre, os
principais representantes do Terror. Dediquei o restante dessa palestra a con-
siderar essas pessoas em relacao a maneira como as ideias da Revolugao foram

colocadas em prética. Vou tentar:

a. fornecer alguns detalhes sobre seu carater;
para derivar destes o segredo de sua forga;

c.  paraprovar que sua conduta, pelos padroes revolucionarios, merece
elogios;

d. parailustrar em Robespierre a notével relagao entre os sofistas que

proclamaram ateoria e os estadistas que a executaram.

Comecemos, entdo, pela questao do cardter.

a. Quanto ao cardter dessas pessoas acima mencionadas, basta lembrar
que nem a malicia nem o apetite foram o tnico ou mesmo o principal moti-
vo de suas ag¢oes. Danton foi um revolucionario que nao considerava nenhum
meio forte demais para levar a Revolugao adiante. “Ousado, ardente, avido por
sensagOes e prazeres, ele se atirou de todo o coragao as perturbagdes e estava
fadado a brilhar especialmente nos dias do Terror. Pronto e decidido, ndo ame-
drontado nem pela dificuldade nem pela novidade de uma situago extraordi-
néria, soube escolher os meios necessarios e nao teve medo nem escripulos
de nenhum. Ele considerou urgente acabar com a luta entre a Monarquia e a
Revolugio, e ele fez isso acontecer no dia 10 de agosto. Com a aproximagio
dos prussianos, ele julgou necessario manter a Franga sob controle e envolvé-la
no sistema da Revolucao, de modo que se diz que foi ele quem arranjou aque-

les dias horriveis de setembro”*” Sua convicgao de ter agido no cumprimento

302 Thiers, Histoire de la révolution, VI, 169.

307



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

do dever e do mérito nunca o abandonaram, nem mesmo diante do Tribunal
Revoluciondrio, mesmo que estava convencido que estava para ser executado.
O juiz presidente do tribunal, dirigindo-se a ele, disse: “Danton, a ousadia
é a qualidade da culpa, a calma a parte da inocéncia. Diante dessas palavras,
Danton exclamou: ‘A ousadia individual deve ser reprimida, sem duvida; mas
a ousadia nacional que tantas vezes exemplifiquei e empreguei na causa da li-
berdade é a mais merecedora de todas as virtudes. Essa ousadia é minha; é o
que emprego aqui pelo bem da Republica contra os covardes que me acusam.
Quando me vejo caluniado de forma tao vil, como posso me conter? De um
revoluciondrio como eu nio se deve esperar uma defesa fria. Homens do meu
temperamento sao inestimaveis durante as revolugdes. O génio da liberdade
selou sua marca na testa de homens assim.”** Esse é um exemplo notével de
como as pessoas criam para si mesmos uma moralidade ad hoc que torna meri-
torio até mesmo o crime. Com tudo isso, Danton visava mais talvez a igualdade
democratica do que a realizagao de teorias, nas quais ele era aparentemente
menos versado do que alguns de seus capangas. Por essa razao, Mignet escreve
que Danton era “apenas um chefe politico, enquanto que os outros eram ver-
dadeiros sectdrios.”***

Marat, em particular, era um verdadeiro sectdrio. Apesar da maldade e fero-
cidade com que se voltou para a escoria da sociedade, era claro que ele se inspi-
rou apenas em um ideal: pressionar para o estabelecimento de um radicalismo
total. Thiers o caracterizou com razao como o “homem mais singular de um pe-
riodo tao fértil em pessoas de caréter diferente. Marat tinha uma formagao em
ciéncias. Ele se esforcou para derrubar todos os sistemas; ao se deparar com as

dificuldades politicas, ele imediatamente teve uma ideia terrivel, uma ideia que as

303 Ibid., VI, 160.
304 Mignet, Histoire de la révolution, I, 361.

308



O REINADO DO TERROR

revolugdes aplicam todos os dias 4 medida que os perigos contra elas aumentam,
mas que eles nunca confessam: a destruicao de todos os seus oponentes. Marat
percebeu que a Revolugao acabou seguindo seus conselhos, apesar de té-los con-
denado. Notou também que os homens que ele denunciou foram destituidos de
sua popularidade e massacrados no dia que ele previu. Marat, ento, passou a se
considerar o maior politico dos tempos modernos. Assim, foi tomado por uma
arrogncia e audacia extraordindrias, a ponto de ser sempre considerado como
uma pessoa aterrorizante por seus adversarios e bizarro, para dizer o minimo, por
seus proprios amigos. Ele chegou ao fim de uma forma tao singular quanto tinha
sido sua vida.*® Ele sucumbiu no exato momento em que os lideres da Republica
se reuniram para formar um governo cruel e sombrio. Esses lideres nao podiam
mais acomodar um colega manfaco, dogmatico e imprudente cujos caprichos te-
riam atrapalhado todos os seus planos.”%

Eu também mencionei o jovem Saint-Just. Ele era quem, acima dos ou-
tros, compartilhava o poder supremo com Robespierre. Eu me contento com
as seguintes palavras de Mignet: “Saint-Just passou a aplicar seu sistema sem
hesitagao. Mal tinha vinte e cinco anos, ji era o mais ousado dos Decénviros
porque, também, era o mais convencido de todos eles. Apaixonadamente ape-
gado a Repblica, foi incansivel nas Comissoes, destemido nas missdes dadas
a0 exército, onde daria um exemplo de coragem ao participar nas marchas e
nos perigos dos soldados. O que o tornou uma pessoa formidével nao foram
tanto suas crengas populares, mas sua habilidade politica. Ele possuia gran-
de ousadia, presenga de espirito, engenhosidade e firmeza. Pouco suscetivel

a compaixao, ele reduzia suas medidas de seguranca publica a formulas e as

305 [Morreu apunhalado em uma banheira por uma simpatizante dos Girondinos - nota da
tradutora]
306 Thiers, Histoire de la révolution, V, 71. [ 22 ed.] Marat era a personificagio do governo da turba.

309



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

colocava em prética. Se a vitdria, a proscri¢ao, a ditadura pareciam necessarias
para ele, ele imediatamente as exigia. Ao contrério de Robespierre, ele era um
verdadeiro homem de a¢do”*"”

Agoravou ao guia e a alma do Reino do Terror. O que devemos pensar de
Robespierre? Diz-se que ele foi um instrumento condendvel do abismo, uma
mancha na humanidade, alguém que realmente nao merece ser chamado de
humano. Necker escreve: “A honra da humanidade parece exigir que o consi-
deremos como um ser fora da natureza, alguém com quem nao podemos nos
relacionar nem por estudo nem por observagao.”*

Para nés, que nao desejamos honrar a humanidade obscurecendo a ver-
dade, seria totalmente imprdprio evitar uma investigagao historica com tal pre-
texto. E claro que quando o periodo do Terror desmoronou, amigos e inimigos
tinham todos o mesmo interesse em colocar a responsabilidade e culpar ape-
nas Robespierre.*” E devido 8 memoria do que aconteceu durante o Reino do
Terror, mesmo aqueles que desejam ser imparciais tém uma imagem do lider
dos Terroristas altamente desfavoravel. Ele é visto como um homem libertino
e imoral. Um demagogo cruel. Um ateu que, através de demonstragoes falsas
de moral e virtude, bem como por possuir talentos extraordindrios, conseguiu
atingir o nivel mais elevado que o crime, quando combinado com genialidade,
sempre alcanga em dias de confusao e agitagao.

Nem uma unica caracteristica deste retrato é real. Robespierre nio era
um homem imoral. Em comparagio com os outros, ele se destacou pela mo-
déstia. Sua desambigao era exemplar. Ele foi, com justica, chamado de “o incor-

ruptivel”; por ocasiao de sua morte, possuia pouquissimos bens, 460 francos.

307 Mignet, Histoire de la révolution, I1, 63.

308 Necker, De la révolution frangaise, 11, 329.

309 [22 ed.] Robespierre se tornou o “bode expiatério da Revolugdo.” Croker, Essays on the
Early Period of the French Revolution, p. 309.

310



O REINADO DO TERROR

Ele acreditava na virtude, na imortalidade, em Deus. Ele era um deista. Nao ha
motivos para supor que ele fosse cruel por natureza. Ele nao possuia talentos
que pudessem explicar sua superioridade e dominio prolongado: a esse respei-
to, ele nao pode ser comparado a Mirabeau, nem mesmo a Danton. Diante do
perigo, ele fugiu como um covarde. Ele nao possuia nenhum talento oratério
excepcional. De pequena estatura, ele nao tinha nada em sua aparéncia, voz ou
semblante que pudesse inspirar admiragao. No entanto, este foi 0 homem que
foi capaz de atingir um nivel de poder sem igual na histéria! “Robespierre era
mais popular do que qualquer homem de seu tempo; ele foi, até certo ponto, o
moderador da Republica e aquele que pautava a opinido ptblica.”*" Sob insti-
tui¢oes republicanas, ele exerceu um governo com um nivel de arbitrariedade
quase desconhecido entre as autocracias orientais. O que explica isso?

Muitos consideram este mistério insoluvel. Em sua Douze journées de la
Révolution, Barthélémy afirma que “depois de ler uma centena de livros sobre
ele e ponderar sobre o que li, ainda nao consigo entender o poder de Ro-
bespierre, sua popularidade ou o segredo de sua influéncia sobre as massas.
Parece que tempos inexpliciveis requerem causas motrizes inexpliciveis.”
Acredito que muitos ndo conseguem entender Robespierre por falta de com-
preensdo do préprio erro deles. Deixe-me tentar mostrar, com a perspecti-
va que falta a essas pessoas, qual foi o segredo da forca que fez a Franga se
submeter, quer quisesse ou ndo, a homens como Robespierre, assim como
também a Saint-Just e Marat.

b. Para mim, a solugdo est na confianca que eles tinham na teoria revolu-
ciondria; e acho que devemos prestar atengao aqui a sinceridade da convicgao
deles, a natureza da doutrina e a simpatia geral que ela gozava. Esta sinceridade

de convicgao ja foi mencionada quando tratamos de Marat e Saint-Just. Essa

310 Mignet, Histoire de la révolution, 11, 43.

3l



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

sinceridade era igualmente inconfundivel em Robespierre. Isso nio escapou
aos olhos atentos de Mirabeau, que, mesmo quando ainda nao dava muita
atengio a ele, exclamou: “Este homem acredita em tudo o que diz!”*"' Madame
de Saél, apesar de se referir a ele a uma certa altura como “hipdcrita,” em outro
lugar escreve mais acuradamente: “Robespierre nao era nem mais capaz nem
mais eloquente do que os outros: mas seu fanatismo politico tinha uma aura
de calma e austeridade que o tornava temido por todos os seus colegas. [...]
Havia algo de misterioso em suas maneiras que fez pairar um terror oculto em
meio ao terror visivel proclamado pelo governo.*"* Ele triunfou porque acredi-
tava firmemente na teoria politica da Revolugio e porque a fidelidade as suas
convicgdes nao o permitia recuar mesmo diante das dltimas consequéncias,
por piores que fossem, e mesmo que ele tivesse de resistir sozinho.** Sua total
abnegacio, que buscava apenas o triunfo da doutrina em que acreditava, deu-
-lhe uma “preponderancia natural sobre aqueles que pararam no meio do ca-
minho e que se lisonjeavam, em sua inconsisténcia covarde, de terem debelado
o Terror cujo principio subjacente eles préprios endossaram. [...] Robespierre
ilustra a grande verdade de que no decorrer de uma revolugao o partido mais
consistente prevalece no final sobre o menos consistente, e que mais cedo ou
mais tarde todos os principios produzem todos seus frutos”** E digno de nota
que na questdo principal ele foi consistente em todas as partes. Na primeira
assembleia, quando todos os tipos de combinagoes de formas mistas de gover-
no estavam sendo discutidos, ele imediatamente apresentou uma proposta de

igualdade universal de direitos politicos como sendo a tinica forma de governo

311 Citado em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, 1, 159.

312 Madame de Staél, Considérations, I1, 140f, 107s.

313 [2% ed.] “Por seu préprio isolamento ele demonstrou a sua forca e ganhou ascendéncia
sobre mentes irresolutas.” Lamartine, Histoire des Girondins, I, 47.

314 Berliner Politisches Wochenblatt, 1832, p. 99.

312



O REINADO DO TERROR

consoante com os direitos do homem.* A sua convicgao firme deu-lhe aquela
energia em palavras e agdes que permite que alguém prevaleca sobre aqueles
que sdo indiferentes porque estio apenas meio convencidos. Além disso, 2 me-
dida que a Revolugao avangava, cada evento importante estava um passo mais
perto do ponto onde ele permanecera desde o inicio, de modo que seu presti-
gio e influéncia crescia a medida que mais de seu sistema prevalecia. Quando
as pessoas finalmente atingiram o nivel de sua convicgao, ele se tornou o lider
natural do partido vitorioso: toda a forga do radicalismo tornou-se disponivel
para o radical que se elevava acima dos demais. Seu triunfo foi alcangado nao
apenas pela astucia e violéncia, mas por uma inflexibilidade e uma singeleza de
espirito que nasce de uma fé inabaldvel.

Mas, para apreciar a fonte e a natureza da forca de Robespierre e com-
panhia, devemos prestar atengio, nao somente a sinceridade, mas também ao
conteudo de sua doutrina, sua convicgao. Eles haviam dedicado suas vidas a
uma visdo de mundo que acreditavam ser nao apenas verdadeira, boa, util e sa-
lutar, mas também o unico e seguro meio de efetuar um fim rapido e universal
das calamidades e infortinios da raga humana e dar inicio a um tempo de feli-
cidade imperturbada. Conhecemos o ponto de vista deles sobre o sofrimento
humano, a saber, que a terra sempre foi um teatro de miséria como resultado de
violéncia e hipocrisia; que principes e sacerdotes fizeram um pacto para escra-
vizar as nagoes, tanto no corpo como na alma, com uma dupla cadeia de com-
pulsdo e supersti¢io; que os dogmas estreitos e degradantes do cristianismo
a respeito da depravagio e impoténcia do homem foram utilizados para pres-
sionar a humanidade, sob a bandeira da justica e da moralidade, em um mol-
de artificial que restringia toda a liberdade de movimento e desenvolvimento.

Como consequéncia, surgiram muitos tipos de infelicidade e sofrimento; dai

315 Cf. Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, 1, 203.

313



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

a dominagdo e a escravidao; riqueza e pobreza; inquietagao, contenda, guer-
ra; dores e crimes sem numero, a sucessao dos quais constitui a historia do
mundo. Um renascimento filoséfico dessa degeneragao lamentavel iria, por seu
brilho caloroso, por fim a essa condigao. Com a Revolugao, agora, uma luz foi
acesa na escuridao; direitos que haviam caido no esquecimento estavam sendo
trazidos a luz. Observar os preceitos da filosofia significaria destruir o precon-
ceito e a tirania, estabelecer a liberdade, garantir a prosperidade, a abundéncia,
a verdadeira cultura e o refinamento, sim, passo a passo, recriar e aperfeigoar
a raga humana. A inveja e a contenda seriam sufocadas; a felicidade de todos
se harmonizaria com a utilidade de todos; haveria paz na terra, verdade, justi-
¢a, amor mutuo, obediéncia aos preceitos da natureza - nao restringindo, mas
satisfazendo seus desejos e paixdes - assisténcia mutua, fraternidade; em uma
palavra, em vez de miséria, haveria bem-aventuranga. A implementagao fiel da
teoria era suficiente, mas também era o unico meio. Agora era possivel aconte-
cer o que foi impossivel nos tempos da ignorancia. A oportunidade estava ai.
Na Franga, a grandiosa tarefa de educar a humanidade podia ser empreendida
e concluida. Que perspectiva! Ser benfeitores do proprio pais, da Europa, do
mundo! Estabelecer o reino de uma doutrina que, uma vez implantada, criaria
raizes firmes e levaria a plenitude de seus beneficios a todas as geragdes. S6
depois de nos projetarmos naquele estado de espirito em que esses homens
imaginavam ter recebido o apostolado de tal evangelho é que seremos capazes
de ter alguma ideia de como a forca deles foi aumentada pelo contetido de sua
confissdo, por sua paixao e entusiasmo, por seu - deixe-me usar a palavra - fana-
tismo. Nem precisamos, ou devemos, tomar esse fanatismo como se fosse um
frenesi louco. Pelo contrario, estava livre de excitagao. Nao se apoiava na em-
briaguez das paixdes, mas nos raciocinios da mente. Foi a submissao a uma teo-
ria cujo esquema ilusdrio para recriar o mundo foi aceito sem questionamento.

Foi em grande parte de um senso de vocagao superior que surgiu aquela paz e

314



O REINADO DO TERROR

calma, aquela auto complacéncia e, a0 mesmo tempo, aquela frieza cruel e san-
grenta na pratica de crimes que tendiam a redobrar a energia revoluciondria.

Finalmente, 0 que nao devemos esquecer é que esse estado de espirito
estava em harmonia com o modo geral de pensar. Essa descrigao da teoria re-
voluciondria como a panaceia da humanidade, como o meio de recriar a Terra
em um paraiso, era a mesma descri¢do que as pessoas haviam se apropriado
com entusiasmo através da leitura ampla das publicagdes de quase meio século
atras. Cada invocagao daquela sabedoria renovada provocou um eco, atingiu
um acorde responsivo, administrou um choque eletrizante. O préprio ar que
os homens respiraram simpatizava com a Revolugao. E preciso superar a pri-
meira impressao natural a fim de resistir a Revolugao. Por esta razdo, até mes-
mo o terrorismo foi invencivel por muito tempo. O Regime do Terror tinha
favores a sua disposicao que atrairam milhares; milhares ele restringiu pela for-
¢ca. Mas a razdo de sua forca irresistivel residia acima de tudo nos atrativos da
solidariedade revoluciondria e na consciéncia de sua logica. Esses encorajaram
seus devotos e desanimaram seus inimigos.

c. Creio que, agora, limpei o caminho para podermos examinar as politi-
cas e praticas de Robespierre e seus companheiros do tnico ponto de vista que
é justo para com eles e util para nds. Somente tendo em mente seu carater e
motivo verdadeiros é que podemos, ndo apenas dar conta de sua onipoténcia,
mas também apreciar sua conduta. Se nada vemos em sua conduta a ndo ser
atrocidades que visavam unidade geral de principio ou propésito, entao é me-
lhor permanecermos em siléncio sobre esses atos horriveis e virar uma pagina
da histéria da qual nao podemos tirar nenhum proveito. Mas essa visao estd
incorreta. A conduta desses lideres da Revolugao, mesmo quando eles foram o
mais horripilante possivel, foi a consequéncia natural de sua convicgao, a apli-
cagdo fiel das ideias da Revolugao e, por esse padrao, uma utilizagao louvével

do poder revoluciondrio.

315



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Assim que a Revolugao se deparou com obstéculos, atos cruéis surgiram do
fanatismo esbogado acima. Diante da perspectiva de uma idade de ouro, como
ndo se inflamar de indignago contra aqueles cuja oposigao por si s6 parecia im-
pedir a realizacao dessa béngao e perpetuar a injustica e a miséria? A ira e a amar-
gura contra esses “canalhas egoistas” nao aumentariam a medida que as objecoes
deles se multiplicavam? O sangue de tais pessoas nao seria um prego baixo paraa
preservagao e o triunfo da Revolugao? Nio serd que as pessoas acalmavam cons-
tantemente a consciéncia perguntando com Barnave, no momento das primeiras
vitimas: “O sangue deles era entdo tao puro?” Nao prefeririam eles ver na longa
sucessao dos assim chamados crimes uma justa retribui¢ao, uma condigao neces-
sdria para a vitoria, um mal passageiro de relativamente pouco significado?

A crueldade dos fandticos revolucionarios é apresentada como algo sem
paralelo e contrério as inclinagdes da natureza humana. Nao me aventurarei a
olhar para os recessos mais intimos do coragao corrompido, nem a investigar o
quanto realmente 0 homem natural, entregue a si mesmo, valoriza a vida dos ou-
tros quando sua propria vida ou seus interesses sao ameagados ou quando todos
os seus desejos ou planos sao frustrados ou sofrem oposi¢ao; podemos descobrir
coisas piores. Limito-me a observar que o apego apaixonado a nogoes erroneas
sobre as questoes mais importantes da vida humana e do coragao do homem,
sempre que impulsionado por tal fanatismo, gerou prazer e perseveranga em fa-
zer o mal semelhantes as observadas no periodo do Terror. Nao é de se admirar
que pessoas nao familiarizadas com a verdadeira fé crista nio conhegam o dever
da caridade e da paciéncia cristas. Onde as pessoas desconhecem a promessa,

“ndo por forca nem por violéncia, mas pelo Meu Espirito, diz o Senhor, ¢

aprova-
rdo qualquer arma para o triunfo dos principios que professam. Nao reconhecer

qualquer distingao entre 0 bem e 0 mal na escolha dos meios é a marca peculiar,

316 Zc 4.6

316



O REINADO DO TERROR

ndo apenas do jesuita, nem do jacobinismo, mas de todo fanatismo. O objetivo
desse fanatismo ¢ destruir tudo o que estiver em seu caminho. Ele nao sabe o
que é remorso, pois todo crime é apenas mais uma joia na coroa de suas boas
obras. A historia atesta isso em todos os lugares. Assim, Maomé e sua doutrina,
em nome do tnico Deus, espalharam a destruigao pelo fogo e pela espada sobre
metade do mundo. Assim, a Roma papal assassinou protestantes a sangue frio,
em meio a oragdes e hinos de louvor. Estremecemos quando um Marat exige
os sacrificios da vinganga do povo as dezenas e centenas de milhares. Quer que
eu peca emprestado do século 16 uma ressondncia impressionante a este grito
de sangue? O famoso (Hubert) Languet diz que tinha apontado aos catélicos
romanos influentes a natureza terrivel dos seus chamados castigos religiosos;
mas, diz ele, eles responderam imediatamente que nao se deve poupar ninguém
quando se trata de paz publica, e que se duas ou trés vezes cem mil pessoas fos-
sem mortas, mais poderiam nascer no prazo de trinta anos: estremeci.’’” Como
podem ver, ndo houve aqui um fervor religioso mal concebido, mas um anseio
de paz, ordem e tranquilidade. Um fanatismo para alcangar a paz continua. Me
recordo que depois de 1830 muitas pessoas elogiaram a coragem dos polacos e
a lealdade do povo da Vendée e o auto-sacrificio dos Carlistas espanhdis. Ven-
do isto, percebemos que, a fim de amortecer o abismo da revolugao, nao teria
havido relutincia em atirar populagoes inteiras para dentro dela. E, no entanto,
os homens do Terror agiram, em mais de um aspecto, por motivos relativamen-
te nobres. Eles eram desumanos por amor & humanidade. Assim, percebemos
uma desumanidade filantr6pica entre os revoluciondrios. Um de seus defensores

atuais diz: “A profunda convicgao de que estavam se dedicando ao triunfo da

317 Imediatamente, eles responderam que ninguém deveria ser poupado, quando a questio
da tranquilidade publica estd em causa, e se duzentos ou trezentos mil homens deveriam ser
mortos, mais podem renascer dentro de trinta anos. Estremeci com tais vozes. Epistt. secretae.
L72.

317



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

moralidade universal e 4 causa sagrada da humanidade tornou nossos pais capa-
zes de uma forca de vontade férrea. Eles ensinaram que tudo deve ser sacrificado
por essa moralidade.”"® Eles foram cruéis, mas nao por crueldade: a severidade
é frequentemente indispensavel. O médico deve ter mao firme se quiser curar
uma ferida, e em hipétese alguma deve, por pena insensata, poupar um membro
podre que logo corrompera todo o corpo. A dor é curta e salutar. Esse também
seria o caso da dolorosa transi¢ao do periodo revoluciondrio. Disse Robespierre:
“Ainda nao é chegado o momento de fazer o bem;” mais tarde, mais tarde, um dia
em qualquer evento, o povo francés se destacaria em gentileza combinada com
forca, em “maneiras que sao gentis, enérgicas, sensiveis e inexordveis para com a
tirania e a injustica.”" Robespierre e Saint-Just se alegraram com a expectativa da
chegada daquele dia em que todo homem iria, com seu arado, se mudar para seu
lote de terra, para passar ali seus dias lavrando pacificamente o solo.

Todo o seu comportamento pode ser resumido: o que eles pensavam ter
de fazer, fizeram com determinagao inflexivel: o seu comportamento, longe de
ser estranho e inexplicavel, foi o resultado natural da sua convicgao.

A politica deles foi também, em segundo lugar, uma aplicagao fiel da teo-
ria da Revolugao.

Esses homens, é dito, nio eram governantes, mas anarquistas, nao esta-
distas, mas algozes. Nao vou negar; mas eles eram assim porque eram tedricos,
escrupulosamente ortodoxos na doutrina e na vida em que acreditavam e que
estavam dispostos a levar as dltimas consequéncias. Fizeram da arbitrariedade
mais ultrajante a regra.

Mas estas nogoes chamadas andrquicas, cuja defesa eu nao assumiria,

eram, no entanto, as mesmas que, desde o inicio, foram proclamadas com

318 Buchez, citado em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, 11, 302.
319 Ibid,, 11, 308.

318



O REINADO DO TERROR

aprovagao geral. A tnica diferenga era que os jacobinos desejavam aplicar
essas ideias ndo para alguns nem para muitos, mas para todo o povo. Seus
predecessores imediatos, os girondinos, tinham querido aplicar essas ideias
apenas a classe média, a burguesia, mas jamais as classes baixas, aos sans-cu-
lottes. Os jacobinos aspiravam colocar a si proprios e aos outros, sem exce¢ao,
sob o jugo da teoria revoluciondria, e nao se sentiam na liberdade de serem
timidos no que se referia ao bem-estar geral. A constituigao que elaboraram
estava de acordo com suas confissdes e promessas. “A Constitui¢ao de 1793
estabeleceu um governo puro das massas. Nao apenas o povo foi reconheci-
do como a fonte de todo o poder, mas o exercicio desse poder foi delegado
a eles. Uma soberania sem limites; mandatos curtos para os magistrados;
eleigoes diretas, nas quais todos participaram; assembleias primdrias, que se
reuniam em intervalos determinados e nomeavam e supervisionavam os re-
presentantes; uma assembleia nacional que era renovada todos os anos e que,
falando propriamente, nada mais era do que uma comissao das assembleias
primdrias - tal era a constitui¢ao.”**° Buonarotti escreve que a Constituigao de
1793/5 “nao atendeu completamente aos desejos dos amigos da liberdade,
pois lamentaram encontrar nela as velhas e angustiantes ideias de proprie-
dade.” No entanto, nem mesmo ele nega que a Constituigao atingiu o auge
da perfei¢ao revoluciondria.”' Os terroristas tinham razio em comparagao
com os girondinos. “Segundo a sua prépria logica, a Gironda foi realmente
contrarrevoluciondria. E esse defeito em sua posi¢io que causou sua que-
da. Os homens da Montanha eram légicos cruéis, mas os girondinos eram

sofistas.”3??

320 Mignet, Histoire de la révolution, I1, 12.

321 Buonarotti, Conspiration de Babeuf, 1, 27.

322 Nodier, Souvenirs, I, 122. [ “os homens da Montanha” eram os membros da Assembleia que
ocupavam os bancos mais elevados, também chamados de jacobinos. Nota da tradutora]

319



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Robespierre e seus apoiadores s3o acusados de arbitrariedade. Com cer-
teza, nunca houve um regime mais arbitrério. E, no entanto, foi o uso siste-
mitico dos meios que a Revolugao, como vimos, colocou em suas maos: cen-
tralizacao, exclusdo da oposicao e aplicagdo extraordindria dos principios por
medidas de natureza medidas extrajudiciais.

Centralizagio. Todos os poderes estavam unificados no Comité de Segu-
ranga Publica. Mignet descreve muito bem essa onipoténcia: “Assim foi criado
aquele terrivel poder que primeiro devorou os inimigos da Montanha, depois
devorou a Montanha e a Comuna, e ndo terminou até que ela se devorou. O
Comité dispds de tudo em nome da Convengao, que serviu de instrumento. Ele
nomeou e demitiu generais, ministros, representantes em missao, juizes e juris;
derrubou as facgdes; iniciou todas as medidas. Por meio de seus representantes
em missao, mantinha os exércitos e os generais dependentes dela, e os departa-
mentos que governava de maneira absoluta. Pela Lei dos Suspeitos, dispunha de
todas as pessoas; pelo Tribunal Revoluciondrio, de todas as vidas; pelas requisi-
coes e pela Lei do Maximo, de todas as fortunas; e pela Convencao intimidada,
de acusagoes contra seus proprios membros. Em tltima andlise, sua ditadura se
baseava nas massas, que deliberavam nos clubes e dominavam os comités, cuja
cooperagao era adquirida por uma didria e mantida por meio do Maximo.** A
forma em que a autoridade se manifestou pode provocar desaprovagao, mas a
esséncia da autoridade correspondia a teoria, esse poder ditatorial era consisten-
temente revoluciondrio, e, desde que a conduta dos magistrados nao entrasse em
conflito com a opiniao revoluciondria, o ideal era uma implementagao répida e
completa do que foi chamado de Vontade Geral e Nacional.

Exclusio da oposigdo. Os inimigos da revolugao foram postos de lado, jo-

gados na prisao e condenados a morte. Isto é verdade; mas o que vocé faria?

323 Mignet, Histoire de la révolution, 11, 30.

320



O REINADO DO TERROR

O gozo dos Direitos do Homem nao poderia ser estendido a todos, enquanto
esses direitos nao tivessem sido garantidos contra os esquemas contrarrevolu-
ciondrios por meio de restrigoes tempordrias. Enquanto a agao dos governan-
tes nao conflitasse com a opiniao revoluciondria, o ideal aqui era uma imple-
mentagao rdpida e completa do que foi chamado de vontade geral e nacional.
Medidas extrajudiciais. Todo o Reinado do Terror foi um golpe de estado
continuo, a substituigio da “ordem legal” por um “Governo Revoluciondrio”
Eles suspenderam a Constituigao de 1793, aquela amostra do génio revolucio-
nério, no interesse desta prépria Constitui¢do. Era dever deles proceder com
prudéncia, tendo em devida conta as circunstincias, nio precipitadamente,
ou com consciéncia sensivel, para que a liberdade nao fosse ameagada pelas
proprias salvaguardas da liberdade. Adiar a distribuigao da liberdade era obri-
gatorio. S6 o adiamento poderia preparar uma implementagao segura das dis-
posi¢oes constitucionais. As mentes mais perspicazes entenderam isso. “Eles
perceberam que, antes de conferir ao povo o exercicio do poder soberano, era
necessario generalizar o amor a virtude; substituir a avareza, vaidade e ambi-
¢do, que fomentavam uma guerra perpétua entre os cidadaos, pelo desinteres-
se das coisas materiais e a modéstia. Eles perceberam que medidas coercitivas
excepcionais, indispenséveis para efetuar uma mudanca tio profunda e feliz,
eram incompativeis com uma organizagao estatal regular. Em suma, eles per-
ceberam - e 0 que aconteceu na sequéncia justificou esse ponto de vista muito
bem - que ter eleigdes sem essas medidas preliminares seria apenas entregar o
poder aos que queriam usé-lo para praticar abusos e, assim, perder para sempre
a oportunidade de garantir a felicidade universal. [...] Seria a maior de todas as
imprudéncias deixar o povo, mesmo que por um instante, sem um diretor ou

guia.?** Disse Saint-Just: “Nessas circunstincias, a Constitui¢ao nao pode ser

324 Buonarotti, Conspiration de Babeuf, 1, 33, 132.

321



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

posta em vigor; isso certamente seria um convite a todos os ataques concebi-
veis a liberdade, uma vez que a Republica nao teria a forga necesséria para re-
primi-los.”?* “O partido da Montanha,” escreve Mignet, “em vez de democracia
radical, precisava da mais estrita ditadura. Mal tinha sido feita, a Constituicao
ja foi suspensa e 0 Governo Revoluciondrio, enquanto a alterava, foi mantido
até a paz.”¥

Mas, objetou-se, nenhuma desculpa ¢ suficiente para atrocidades como
as perpetradas durante o Reinado do Terror. Dizer isso prova que nao se co-
nhece a elasticidade do principio da revolugao. A férmula: ndo pode ser de outra
forma, justificou todos os crimes, por maior que fossem. Os assassinatos sis-
temdticos desse regime sao desculpados precisamente por serem sistematicos
- lamentdveis aplicagdes da lei da necessidade, triste, mas inevitdvel durante
um estado de transigao. E injusto denunciar as medidas terriveis adotadas, pois
foram apenas obrigagoes tempordrias: “Basta um pouco de discernimento para
detectar nos protestos contra as medidas terriveis a propria furia partidria que
as ditou; e se as pessoas analisarem a situagao sem se deixar levar pelas paixdes,
serao forcadas a concordar que o amor  patria e o senso dos deveres mais ur-
gentes fizeram os amigos da igualdade finalmente decidirem recorrer a medi-
das rigorosas contra seus incorrigiveis inimigos. Uma vez reconhecida a justica
e a necessidade do regime revoluciondrio, torna-se irrelevante indagar até que
ponto autoridades foram forcadas a agir com rigor excessivo; a iinica coisa que
importa é saber se esse rigor serviu para o fim para o qual foi instituido.”*’
“O fim” O fim justifica tudo. Aqui, ndo vou perder tempo com desculpas;

eu me propus a mostrar que, pelos padrdes revoluciondrios, o uso da violéncia

325 Citado em Mignet, Histoire de la révolution, I1, 29.
326 Ibid, 11, 12.
327 Buonarotti, Conspiration de Babeuf, 1, 49.

322



O REINADO DO TERROR

revoluciondria pelos terroristas merece ser admirado e elogiado. O uso da vio-
léncia era um caso claro de necessidade, nio apenas no sentido de dever, mas
de obrigagdo. Foi a coisa certa a fazer. A humanidade exigia isso. Usar a violéncia
era um dever sagrado. Quando o que estava em jogo era a Revolugao, nada
deveria ser poupado.

Imagine-se na situagao de 1793. A oposigao havia se difundido tanto,
como resultado do governo jacobino, que parecia quase irreprimivel. A maio-
ria das pessoas ansiava pelo fim de uma situagao que se tornava cada vez mais
insuportavel. Simpatia, submissao e paciéncia comegaram a dar lugar a nojo,
descontentamento, agitagdo e aberta resisténcia e insurreicao. Depois de 31
de maio de 1793, a crise era terrivel. Os maus-tratos aos girondinos se tor-
naram o simbolo da necessidade de um movimento em favor de um regime
mais brando. Mais de sessenta departamentos levantaram-se em armas con-
tra a tirania parisiense. Os heroicos camponeses da Vendéia puseram em fuga
as tropas jacobinas. Por todos os lados, exércitos hostis cruzavam as frontei-
ras da Franga. A Republica havia declarado guerra a metade da Europa. E
como se a guerra interna e a externa nao bastassem, a propria Convengao se
dividiu. Uma mudanga na maré parecia iminente. No entanto, o que aconte-
ceu? A Franga foi resgatada dessa confluéncia incomparével de circunstan-
cias adversas, gragas a firmeza e perseveranga de alguns. Foram esses poucos
que realizaram o que parecia impossivel; que simultaneamente enfrentaram
os federalistas, a Vendéia e as poténcias estrangeiras; que for¢ou a Franca a
unidade e seus oponentes na Convengao ao siléncio e a submissao; que, pre-
servando a Revolugao e sua béngao, fez nascer a colossal poténcia estatal que
durante anos impds sua vontade a Franga e a Europa. Vocé acha que medidas
moderadas teriam tido sucesso, em meio as paixoes desencadeadas, em acor-
rentar a nagao e esmagar a Coalizao? Eles foram capazes de realizar essa gran-

de tarefa apenas certificando-se de que os meios estivessem correlacionados

323



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

com as necessidades do momento. Nao sou um defensor desses homens, mas
em termos da doutrina da Revolugao, digo que eles merecem ser coroados de
louros e que nao hd por que nos maravilhar com a serena seguranga com que
tudo o que aconteceu se justificou.

E uma questao de defender o sistema como um todo? Mignet cita Saint-
Just dizendo: “Cidadaos, vocés desejaram uma republica. Se vocés também
nao aceitarem o que permite que ela seja estabelecida, ela enterrard o povo sob
suas ruinas. O que estabelece uma republica é a destruigao de tudo o que se
opoe a ela”?*®

Trata-se de mostrar a legitimidade das pesadas taxas e mortes de
pessoas? “Uma vez admitido que toda a Franga, homens e coisas, perten-
cem ao governo, este governo tem a autoridade, dependendo de sua segu-
ranga, inteligéncia e energia disponivel, para fazer tudo o que julgar util e
indispensével”.*

Vocé se opoe a construgao de cadafalsos? Vocé abomina a ameaga per-
manente da guilhotina? Vocé considera execrdveis as represalias com tiros de
canhio e metralhadora, langando milhares no rio, matando grupos inteiros de
idosos, homens, mulheres e criancas, exterminando por vezes vilas rurais in-
teiras? Vocé sente, em uma palavra, que a espada foi empunhada com muito
vigor? Que a espada revoluciondria tem sido empunhada com forca excessiva?
Entao, cuidado para nao negligenciar o propdsito elevado daqueles que, pelo
bem da Humanidade, abafaram a voz da humanidade em seu peito. Deixe Thie-
1s ensind-lo a fazer um julgamento justo: “Era necessario apaziguar a ira revolu-
ciondria por meio de grandes e terriveis execugdes.” E se vocé quiser considerar

“aira revoluciondria” como vil e desumana, muito bem, mas isso altera alguma

328 Mignet, Histoire de la révolution, 1, 48.
329 Thiers, Histoire de la révolution, V, 143.

324



O REINADO DO TERROR

coisa sobre a necessidade do caso? “O governo foi obrigado a se submeter a
essas paixoes malignas, pois eram insepardveis da energia que salva uma nagao
em perigo”.

Nao é razodvel aplicar padroes comuns onde tudo estava fora do comum.
E até mesmo uma ingratidao. O que Thiers testemunha sobre “as medidas mi-
litares, administrativas e financeiras” aplica-se a toda a conduta do Governo.
“Nunca um governo adotou medidas tao amplas e concebidas de forma tao
ousada; condenar os autores dessas medidas por sua violéncia, seria esquecer
o perigo existente de uma invasao geral. [...] Hoje em dia, uma geragao super-
ficial e ingrata critica aquelas operagdes, condena algumas como violentas, ou-
tras como contrérias aos bons principios econdmicos; e assim, junta o erro da
ingratiddo ao desconhecimento da época e da situagao. Que as pessoas voltem
aos fatos e, por fim, sejam justas para com os homens que tanto se esforgaram
e que correram tantos perigos para nos salvar!™*!

Mais uma vez, a luta toda foi vista como uma guerra - uma guerra entre
avelha e a nova ordem. “O Comité de Seguranga Publica se dedicou a realizar
as mais terriveis execugdes. Os exércitos matam apenas no campo de batalha.
O mesmo nao acontece com os partidos que, em situagdes de violéncia, com
medo de ver a luta recomegar apds terem obtido a vitoria, tomam precaugdes
contra novas tentativas de revolta através de medidas rigorosas mais implaca-
veis. A prética de todos os governos é estabelecer a sua continuidade como
um direito. Portanto, eles consideram aqueles que os atacam como inimigos
durante a batalha e como conspiradores quando sao conquistados. E assim, os
matam por meio da guerra e por meio da lei... O governo ditatorial desferiu

um golpe contra os membros mais eminentes de cada um dos partidos com os

330 Ibid.
331 Ibid., V, 164.

325



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

quais estava em guerra.”* Os massacres, inclusive os do cadafalso, eram neces-
sdrios para a conquista, e na guerra nao é preciso perguntar sobre a inocéncia
do massacrado.

O leitor sabe o que penso sobre tudo isso. Fico feliz em citar Desmarais,
um francés bem-intencionado: “Dizer que a Convengao agiu bem porque agiu
para salvar a Revolugao ou o principio revoluciondrio do colapso iminente é
um erro enorme e barbaro! E sacrificar os direitos da justica e da humanidade
a uma divindade desconhecida chamada Revolugao, a qual tudo deve ser sa-
crificado - a Franga, a vida dos franceses, sua fortuna, sua industria, sua gléria
- porque a Revolugio deve ser salva! Nao se defende o que nao se tem; agora,
ndo sei se a liberdade de que gozou a Franga sob a Convengao valeu o esforco
de defendé-la. [...] O regime defendeu a Franga de certa forma como o tigre
defende a entrada de seu covil onde esconde sua presa”** Desmarais disse a
verdade, mas seu veredito s0 é justo se a pessoa nao adorar a deusa Revolugao.
Por outro lado, se alguém estd enamorado da teoria de que o jacobinismo deve
levantar-se e assumir o poder, nao ird rejeitar as ideias e agoes de seus irmaos na
fé; ao contrario, vai reconhecer, com gratidao, os servicos e méritos daqueles
que estavam dispostos a sacrificar suas vidas junto com a vida de outros. Na
luta pela independéncia da Republica revoluciondria, os homens da Monta-
nha, os jacobinos, triunfaram sobre varios ataques que sofreram apenas por
uma vontade de ferro fundada em uma perseveranga incomparével de fé. “Os
Montanhistas eram animados apenas por uma paixao poderosa, por uma unica
ideia, a saber, a seguranca da Revolugao. Tomados de uma exaltagao de espiri-

to, inventaram medidas das mais inovadoras e ousadas, sem nunca considerar

332 Mignet, Histoire de la révolution, 11, 24.
333 Desmarais, Etudes critiques de la Révolution, conforme citado em Wachsmuth, Geschichte
Frankreichs, 11, 302.

320



O REINADO DO TERROR

alguma coisa muito perigosa ou muito dispendiosa enquanto fosse util. Des-
sa forma, conseguiram, com uma defesa imprevista e sublime, confundir seus
inimigos lentos, sem imaginagdo e internamente divididos e suprimir as fac-
¢Oes que queriam, em vdrios graus, um pouco do antigo regime e um pouco
da revolugdo e que ndo tinham uma mente Unica nem um objetivo fixo.**
Eles desejavam liberdade e igualdade completas. Essa meta eles nao consegui-
ram alcangar. No entanto, para eles, menos progresso teria sido alcangado, ou
mesmo teria havido regresso se nao tivessem agido como agiram. A gléria da
empreitada permanece, embora sua forca tenha sido insuficiente. Thiers indi-
ca que os jacobinos, em sua maioria, “eram guiados mais pela paixao do que
pelo discernimento” e que, portanto, apenas aqueles entre eles “que decidiram
aplicar medidas revoluciondrias puramente por politica, e ndo por 6dio, eram
superiores a seus rivais.”*** Robespierre parece ter sido um homem assim. Buo-
narotti dé-lhe o titulo de “ilustre mértir da igualdade”**

d. Este assassino fanatico e mértir, por ultimo, exemplifica a relagdo entre
filosofia e pritica. Gostaria de chamar a sua atengdo para uma peculiaridade a
qual tem sido dada muito pouca importncia até agora: a surpreendente se-
melhanga entre os feitos de Robespierre e os dogmas de Rousseau. Creio que isto
também pode servir, talvez com menos repulsa da pessoa, para nos fazer com-
preender a repulsa e o engano das teorias pelas quais ele foi desviado.

O que caracteriza Rousseau acima de outros, como vimos, é sua aversio
atodo compromisso. Ele deseja uma aplicagao pura e completa de seus princi-
pios na mesma propor¢io em que estd persuadido da verdade e da exceléncia

deles. Mas Rousseau nao é ateu ou inimigo da moralidade e da virtude, nem ¢é

334 Thiers, Histoire de la révolution, V, 43.
33S Ibid.
336 Consp. de Babeuf, I. 25.

327



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

incapaz de ter sentimentos brandos e ternos. Pelo contrario, a sua indignagao
¢ despertada pela doutrina sombria do ateismo. A infeliz doutrina do ateismo,
que destroi todas as virtudes, fundamentando-as no interesse proprio, desper-
ta sua indignagao, e seus escritos em toda parte respiram uma espécie de me-
lancolia e suscetibilidade, um sentimentalismo que esté relacionado com sua
profunda tristeza pelo declinio e miséria da humanidade e com suas grandes
esperangas de uma felicidade vindoura para uma humanidade regenerada.

Robespierre é o aluno deste mestre, a copia deste modelo.

Vocé se lembra do radicalismo de Rousseau e do idolo de sua filosofia
politica, a saber, o povo soberano, que nao reconhece magistrados, mas apenas
agentes, nao conhece representantes, mas apenas mandatdrios. Compare isso
com a Constituicio de 1795 (em grande parte originada com Robespierre) ou
entdo com o rascunho de Robespierre de uma Declaragao de Direitos, e vocé
encontrara la um governo que é a obra e o instrumento mutéveis do povo: “O
povo é o soberano; o governo é seu trabalho e sua propriedade; os funciond-
rios publicos sao seus agentes e oficiais. O povo pode, quando quiser, mudar
de governo e destituir seus mandatdrios. A lei é a expressao livre e solene da
vontade do povo. A lei deve ser a mesma para todos”*"’

Vocé sabe que Rousseau fez do bem-estar da comunidade a lei suprema.
Robespierre também considerou nenhuma medida ilegal se ela fosse neces-
sdria para a preservacao do estado. Como nota Benjamin Constant, “Seria
facil mostrar por citagdes sem numero que as faldcias mais grosseiras dos
apostolos mais ardentes do Terror, nas circunstincias mais revoltantes, fo-
ram apenas as conclusoes perfeitamente justificadas tiradas dos principios

de Rousseau”*

337 Citado em Buonarotti, Conspiration de Babeuf, 1, 28.
338 Constant, Cours de politique constitutionnelle, I, 170.

328



O REINADO DO TERROR

Rousseau era muito apaixonado pelas instituigoes da antiguidade. Da
mesma forma, Robespierre e Saint-Just “desejavam mudar os costumes, ha-
bitos e espirito da Franga para transforma-la em uma republica ao estilo dos
antigos. Governo popular, magistrados sem orgulho, cidadaos sem vicio,
fraternidade de relagdes, culto da virtude, simplicidade de maneiras, aus-
teridade de cardter - isso era o que pretendiam estabelecer.”** Eles teriam
exigido a abstinéncia espartana e a autossuficiéncia estdica. Nao foi uma
brincadeira quando, por insisténcia de Robespierre, o decreto foi aprovado,
“Justiga e honestidade estao na ordem do dia.” Nao foi fingimento inutil,
mas convicgao quando Robespierre recitou um longo catalogo das virtudes
que ele antecipou que iriam brotar no solo assim purificado - como segue:
“Desejamos substituir em nosso pais o egoismo pela moralidade, a honra
pela honestidade, os costumes por principios, a tirania da moda pela regra
da razao, o desprezo pelo sofrimento pelo desprezo pelo vicio, a insolén-
cia pelo orgulho viril, a vaidade pela magnanimidade, o amor ao dinheiro
pelo amor a gléria, gente de nobre nascimento por gente boa, a intriga pelo
mérito, a sagacidade pela inteligéncia, a exibigao pela verdade, o tédio do
prazer pelo encanto da felicidade, a mesquinhez dos grandes pela grandeza
do homem, um povo de boa indole, frivolo e miserével por um povo altivo,
forte e feliz - isto ¢, substituir todos os vicios e fraudes da Monarquia por
todas as virtudes e milagres da Republica. Desejamos, em uma palavra, pa-
gar os votos da natureza, cumprir os destinos da humanidade, cumprir as
promessas da filosofia, absolver a Providéncia do longo reinado do crime
e da tirania. Que a Franga, uma antiga e ilustre nagdo, entre as nagdes es-
cravizadas, ofusque a gloria de todos os povos livres que j4 existiram, e que

ela se torne 0 modelo das nagdes, o pavor dos opressores, a consolagao dos

339 Mignet, Histoire de la révolution, 11, 61.

329



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

oprimidos, o ornamento do universo. E que nés, ao selarmos nossa obra
com nosso sangue, pelo menos tenhamos permissao para testemunhar o
amanhecer da felicidade universal’3*

Robespierre era um deista; A confissiao de fé de Rousseau também era
a sua. Nao foi um mero artificio politico de governante quando, a seu pedi-
do, foi celebrado um festival em homenagem ao Ser Supremo. Foi a realizagio
do que Rousseau prescreveu: “Os dogmas da religido civil devem ser simples,
poucos em nimero, enunciados com precisao, sem explicagio ou comentdrio:
a existéncia de uma Divindade poderosa, inteligente, benevolente, previdente
e provedora, a vida por vir, a felicidade dos justos, o castigo dos impios, a sa-
cralidade do Contrato Social e das Leis.” Como correligiondrio de Rousseau,
Robespierre tinha também direito ao lugar de honra concedido a ele nesta oca-
sido. “Robespierre, chefe de todos eles, consultado sobre todos os assuntos,
falava apenas em grandes ocasioes. Ele discorreu sobre as questdes elevadas da
moralidade e da politica; esses assuntos mais excelentes foram reservados para
ele como mais dignos de seu talento e virtude. Nesse festival a0 Ser Supremo,
o papel de orador pertencia a ele por direito. Ninguém falou mais fortemente
contra o ateismo; ninguém impds maior respeito; ninguém tinha maior repu-
tacdo de pureza e virtude; ninguém, finalmente, era mais qualificado por sua
ascendéncia e dogmatismo para esta espécie de sumo sacerddcio. Nunca hou-
ve ocasido mais bela para imitar Rousseau, cujas crengas ele professava. Ha algo
do humor severo e sombrio de Rousseau em seu estilo”**

O objetivo da ditadura de Robespierre foi colocar em pritica o “ideal de

Jean Jacques”** nem mais nem menos. Se mantivermos isso em mente, poderemos

340 Citado em Buonarotti, Conspiration de Babeuf, 1, 37.
341 Thiers, Histoire de la révolution, VI, 191.
342 [Alusao ao poema de Da Costa, 1648 em 1848, linha 238; Kompleete Dichtwerken, 111, 25.]

330



O REINADO DO TERROR

entender as lutas partiddrias bizarras durante os meses finais do Terror. Naquela
época, Robespierre pretendia eliminar trés grupos de adversarios politicos: os
hebertistas, os dantonistas e a maioria de seus colegas do Comité de Seguranca
Publica. Essa inimizade mortal de sua parte nao era resultado de um capricho ou
birra, mas estava relacionada a todo o seu programa de regeneragao moral. Pessoas
que ele considerava despreziveis como Hébert, Chaumette, Anacharsis Cloots e
outros, eram defensores do ateismo. Foram estes ateistas que conduziram a procis-
sao sacrilega que levou a Deusa da Razdo para dentro das paredes dos santuarios
cristaos. Isso Robespierre nao podia tolerar. Ele iria alegremente promover a abo-
ligao da religiao crist3, mas o culto ao Ser Supremo ele considerava essencial para
o estado. Para que esse culto ao Ser Supremo fosse reconhecido como um dever
civico, era necessario a remogao desses malfeitores, ultrarrevoluciondrios.

Muito diferente era a facgao de Danton. Ele e seus amigos, com pena e
talvez remorso pela quantidade de atrocidades cometidas, queriam revogar o
Governo Revoluciondrio e estabelecer a “ordem juridica” antes mesmo que
a Revolugio tivesse triunfado completamente. Isso ndo seria nem um pouco
encorajado por Robespierre, cuja convicgao inabaldvel o tornava tio imune a
todo impulso de misericérdia quanto a todo escripulo de consciéncia. Dan-
ton, Camille Desmoulins e seus principais adeptos tiveram que pagar no cada-
falso por seu ajuste prematuro de moderagao.

Assim, Robespierre conseguiu, a torto e a direito, cortar quem o impedia.
Mas nao cegamente, sem propdsito. Ele abominava derramamento de sangue
desnecessdrio, pois isso privaria as execucdes de toda for¢a moral; como al-
guém disse, no mesmo espirito de Robespierre, “o que vai sobrar se vocé rebai-
xar a pena de morte?” Por essa razio, ele planejou um golpe contra seus colegas
membros do comité, que queriam derramar sangue por vinganga, interesse
proprio ou simplesmente por sede de sangue. Derrotado neste confronto com

perpetradores piores do que ele, Robespierre caiu como um sacrificio pela

331



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

causa da moderagio e da humanidade. Em seu famoso discurso de 28 de julho
de 1794, na véspera de sua queda, ele usou expressdes cuja sinceridade eu, pelo
menos, nao ousaria questionar: “Nao sao apdstolos do ateismo e da imoralida-
de aqueles que fazem guerra contra nés? O que! Eu deveria ter passado meus
dias na terra apenas para deixar atrds de mim o nome de tirano? Um tirano! Se
eu fosse um, eles rastejariam a meus pés, eu deveria enché-los de ouro, deve-
ria assegurar-lhes o direito de cometer qualquer crime, e eles ficariam gratos!
Quem sou eu a quem eles acusam? Escravo da liberdade, martir vivo da Repu-
blica, vitima mais do que criminoso. Tire minha consciéncia, e eu sou de todos
os homens o mais infeliz.** Esse apelo & consciéncia, até a hora de sua morte,
essaintegridade de uma desumanidade consistente, é caracteristico do homem
que foi a encarnagao da Revolugao, a personificagao da Revolugio politica, so-
cial e religiosa como pré-padronizada nos escritos de Rousseau, especialmente
em O Contrato Social e A Confissio de Fé do Vigdrio de Sabdia.

Toda a fase de desenvolvimento entre 1789-1794, conforme tratada nes-
ses dois capitulos, é extremamente instrutiva. Pois nestes capitulos tentei pro-
var, nao com exagero, mas com precisao teérica, a verdade historica da tese de
peso contido nesta Era: o desenvolvimento dos conceitos da Revolugao.

Esses anos nos mostram, por autoconhecimento e humilhagao, a pro-
fundidade de nossa depravagao. Eles nos mostram o que acontece com o ser
humano quando a origem e esséncia de uma por¢ao da verdade crista é negada
e usada para apoiar um falso principio: a semente venenosa do erro, semeada
em solo bem-preparado, multiplica-se por dez e, com as circunsténcias coope-
rando, frutifica cem vezes mais. “Se a luz que ha em ti sdo trevas, quao grandes

30 essas trevas!”3*

343 Citado em Nodier, Souvenirs, 1, 147.
344 Mt 6.23.

332



O REINADO DO TERROR

Esses anos demonstram irrefutavelmente o quao vazia é a afirmagao de
que a Revolugao foi o resultado de abusos causados por paixoes de seus lideres.
Contudo, os principais lideres ndo demostraram estar alterados ao tomar as
medidas que tomaram; eles demonstraram uma calma deliberagao; eles foram
influenciados pela Iégica, nio por paixao doentia e nao devido ao apego a abu-
sos dos quais nao ficou um vestigio.

Se houve qualquer agitagao da parte dos lideres revoluciondrios, ela foi
devido a resisténcia a plena implementago integral das teorias revoluciondrias
e nao pelo abrandamento dos abusos cometidos, abrandamento do qual, pelo
menos naquela época, ndo restou nenhum vestigio. Mas por que entio as pessoas
protestaram contra a continua pratica de abusos? O motivo é 6bvio. Nenhum de
nds entende, por abusos, a religido da revelagao divina, a autoridade legitima, a
desigualdade de classes, o direito de propriedade; no entanto, de acordo com a
avaliagao da Revolugao, esses alicerces da sociedade sao precisamente os abusos
mais perigosos de todos, ja que sao mais difundidos e arraigados do que todos os
outros. Remova mentalmente, portanto, tudo o que vocé, com razao, chama de
abusos; prossiga e imagine uma utopia, um estado politico onde a distingao de
posi¢io e ocupagdo é acompanhada por amor mutuo e concérdia; onde o clero
ndo tem interesses temporais; onde a nobreza consiste exclusivamente de ho-
mens nobres; onde os monarcas sao anjos; certifique-se de eliminar o que quer
que seja motivo para descontentamento, mas permita que a simpatia para com as
teorias revoluciondrias continue — mas, apesar de tudo isso, enquanto a doutrina
da incredulidade ndo for abragada, o revoluciondrio vera a sociedade que vocé
purificou, a utopia que vocé estabeleceu, como um estabulo Augiano que exigira

um fluxo de sangue humano para purificé-lo.**

345 [Augias é um rei da mitologia grega cujos estabulos eram tio cheios de gado que eram
impossiveis de serem limpos, até que o heréi Hércules executou a tarefa. Nota da tradutora]

333



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

O estudo desses anos, finalmente, langa uma luz clara sobre a semelhanga
familiar e a afinidade entre descrentes e revoluciondrios - entre aqueles que
eram revoluciondrios de palavra e revoluciondrios de fato. llumina sua unidade
de principio, sua solidariedade na culpa. Agora que rastreamos a genealogia
dos conceitos erréneos e a genealogia dos crimes, vamos, doravante, estar aten-
tos & conexao entre pensamento e agao, e nunca mais esquecer que a teorialeva
a pratica. A remogao da submissao a revelagio Divina remove a barreira contra
todo erro e todo crime. Como mostrei propositalmente, é difamatério dizer
que Lutero foi o pai de sofistas e radicais, o precursor de Voltaire e Marat. E di-
famatério porque para Lutero o principio central da regenerago e da reforma
era render-se as Sagradas Escrituras, ndo a razao. A acusagao é vélida, no entan-
to, com referéncia a todos aqueles protestantes que, ao contrdrio de Lutero ou
Calvino ou qualquer outro cristao, negaram o poder da piedade ou trocaram a
sabedoria do alto pela sabedoria terrena.** Se € verdade que Robespierre nio
fez outra coisa sendo transpor a ideia principal de Rousseau para o dominio da
prética; se a doutrina de Rousseau é composta de inferéncias tiradas de princi-
pios proclamados por Montesquieu; se a liberdade e igualdade universais nas
quais Montesquieu e companhia buscaram seu ponto de partida tornam-se
inegdveis no momento em que a Palavra de Deus e a soberania sao negadas, en-
tao toda a cadeia de afiliagdo se destaca em alto relevo; entao, a principal culpa
reside naqueles que primeiro minaram a crenga na Revelagdo de Deus nas Es-
crituras; entdo a mais grave responsabilidade est4, ndo com aqueles que em sua
ignorancia se devotaram asilusoes de liberdade e moralidade, mas com aqueles
que fizeram com que essas quimeras da presun¢io humana surgissem como
corolarios necessarios - com aqueles que, no pleno gozo da béngao do Evan-

gelho, se voltaram para idolos de sua propria criagdo. E posso - devo - entdo

346 Cf.2Tm 3.5; Tg3.15, 17.

334



O REINADO DO TERROR

acrescentar que a apostasia dAquele que disse: “Eu sou o caminho, a verdade e
avida™¥ foi a causa de toda a Revolugao. E assim vemos que a confissao ativa
do tnico Salvador é 0 meio de restauragao e salvagao.

Isso nao foi visto em 1794 em meio 4 embriaguez e delirio da febre da
Revolugao. Portanto, era impossivel que a queda de Robespierre resultasse em
um retorno genuino aos principios antirrevoluciondrios. Impenetravel a luz do
Evangelho e as ligoes da experiéncia, os homens atribuiram a culpa da des-
trui¢ao causada pela teoria a forma como ela foi implementada, a falibilidade
e obstinagao humanas. Depois de tanto sofrimento, deveria haver alguma es-
peranca de melhora; mas essa esperanca sé poderia ser construida sobre um
esfor¢o conjunto para preservar e restringir o principio da Revolugao. E assim
comega a fase da Reagao. Agora, o slogan alterado passou a ser: liberdade, com
certeza, mas liberdade com ordem. Desejo inatingivel, esforco infrutifero! Ten-
do aprendido que a aplicagao incondicional ndo funciona, eles estavam agora
se dirigindo para uma segunda ligio bem custosa. Ficaria claro que onde os
homens desejam paz e moderagio, a liberdade revoluciondria é vaidade, e que
na fase da Reagao, apesar das boas intengoes, o despotismo da ordem equivale

ao despotismo da liberdade.

347 Jo 14.6.

335






PALESTRA XIV

VISAO GERAL:
1794-1845

Chegou a hora de encerrar essas palestras. Das cinco fases que eu pretendia
expor, concluimos apenas duas, a Preparagdo e o Desenvolvimento. Nesse capi-
tulo, gostaria de apresentar a vocés uma visao resumida das outras trés fases e
mostrar como os eventos de 1794 até o presente, nas fases de Reacao, Experi-
mentagio Renovada e Rentncia, estao ligados pelo fio das ideias da Revolugao.

Momentos de transicao revelam, juntamente com sua origem, 0 carater e
a direcao de uma nova fase. Devo, portanto, apontar, em primeiro lugar, a natu-
reza da revolugao de 27 de julho 1794, que deu inicio a Reagao que atingiu seu
climax no Império; em seguida, trataremos da forma constitucional e represen-
tativa (aparentemente mais historica) de governo que veio depois, chamada
de Restauragao, estabelecida em 1814; e por fim, o sistema parlamentarista da
Revolugao de 1830, isto ¢, o germe e o espirito da condigao em que a Europa
ainda se encontra hoje.

1. O Reinado do Terror terminou com a queda de Robespierre. Aldgica,
aliada & morte, cedeu ao sentimento humano. A moderacao e a ordem foram
colocadas em primeiro plano. O desenvolvimento abriu espago para a resistén-

cia. Os moderados ganharam o controle do governo.

337



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

E qual era a natureza e o escopo do regime na época e durante todo esse
periodo? Ao longo da fase de Reagao, o regime foi caracterizado pelos seguin-
tes tragos, alguns dos quais eu ja identifiquei parcialmente de antemao.

Foi revolucionadrio, reaciondrio, arbitririo em sua escolha de posi¢io; em
conflito com duas partes mutuamente hostis; poderoso devido as circunstin-
cias; fraco por falta de principios; como resultado desta unificagao de forca e
poder, grande e tirnico.

Foi um regime revoluciondrio. Embora uma repulsa nacional tenha triun-
fado sobre os radicais, todos os partidos politicos continuaram, em maior ou
menor grau, comprometidos com a Revolugao. Ninguém pensou em abando-
nar a teoria revoluciondria. A doutrina da Revolu¢ao continuou a ser muito
apreciada e as grandes mudancas que ela trouxe no estado e na sociedade fo-
ram consideradas como beneficios a serem preservados.

Foi um regime reaciondrio. Sem se desviar do curso da Revolugao, eles
apenas deram alguns passos para tras. Nao é de se admirar! Avangar era impen-
sdvel, quando a beira do abismo foi alcangada e as vendas cairam dos olhos do
povo. Nesse ponto, parar, e mesmo recuar, era uma condigao para a autopre-
servagdo. As pessoas queriam liberdade, ndo libertinagem. Aqueles que ainda
estavam cegos tiveram que ser combatidos; seu avango precipitado teve de ser
interrompido para dar lugar aquele ponto em que a unido da liberdade com a
ordem era possivel.

Ao determinar este ponto, o regime agiu de forma arbitrdria. Faltava um
principio firme para ajudar a distinguir timidez de excesso de confianga. Por
que parar aqui, e ndo um pouco mais a frente; ou por que voltar até este ponto,
e ndo um pouco mais atrds? A escolha era uma questio de conveniéncia, de
necessidade, de interesses, ou em resumo, de circunstancias. O regime cons-
tantemente seguia (0 que mais ele poderia fazer?) aquilo que sua prépria sa-

bedoria ditava. Aqueles que desejavam avangar mais e aqueles que desejavam

338



VISAO GERAL: 1794-1845

retroceder eram chamados, respectivamente, de ultrarrevolucionarios e con-
trarrevoluciondrios, enquanto os que estavam no poder afirmavam ter encon-
trado verdadeiro espirito da revolugao, o juste milieu, 0 meio-termo: eles minis-
trariam a dose de liberdade que considerassem mais benéfica e tolerével para
o estado doente.

Esse regime era forte devido ds circunstdncias. As pessoas ansiavam por
paz e ordem, mas odiavam tanto o Antigo Regime quanto o Terror. A oposi-
¢ao estava dividida internamente, de modo que, alternadamente, uma metade
sempre se aliou ao regime contra a outra metade. A administracao, entao, dis-
punha dos amplos poderes que a centralizagao revoluciondria confere a cada
Governo.

Ao mesmo tempo, tal regime era fraco por falta de principios. Nao podia
resistir a argumentos logicos. Todos os partidos tinham boas razoes para pro-
testar contra o status quo: para a grande maioria dos revoluciondrios, o regime
parecia reaciondrio; para a massa do povo que desejava recuperar algumas de
suas liberdades e direitos perdidos, parecia revoluciondrio. O regime nao tinha
apoio, exceto na nuance revoluciondria de que era a expressao. Cada liberdade
incluida na “ordem legal” - voto, imprensa, associagao - era apenas outra arma
com a qual as facgdes rivais lutavam contra o regime em um ataque conjunto,
possibilitado por uma reconciliagio temporaria entre eles. Na verdade, a si-
tuagdo era extraordindria. As vezes, o regime era poupado - por necessidade,
em dias de coergao, e com prontidao em tempos de perigo. Mas, quanto mais
liberdade e paz havia, mais feroz era a oposi¢do mutua e mais preocupante se
tornava a situagao do governo.

O regime, portanto, precisava de fortalecimento, que s6 poderia ser obti-
do com a poder superior da for¢a fisica. E entao, foi compelido a transcender
todos os principios: refrear teorias e paixdes populares por meio de todos os

truques da tirania astuta, buscar apoio no poder militar, bajular os ambiciosos

339



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

e egoistas, alternadamente agradar a opinides e sentimentos contrarios, recor-
rer  violéncia  medida que a oposigio se tornava mais violenta. E a sina dos
moderados serem mais imoderados do que quaisquer outros na defesa de sua
autoridade sempre instavel. “Em toda revolugao,” escreve Bonald, “onde ha ne-
cessariamente dois partidos, nio demora muito para que um terceiro se forme,
as custas dos outros dois. [...] Os dois partidos extremos sabem exatamente o
que querem; o partido do meio nao pode saber, porque o ponto de vista que
adoptou, formado pelos outros dois, é necessariamente indeciso, ainda que
aqueles que o professam sejam homens decididos. [...] E precisamente este
partido que se considera moderado, porque é um meio termo, que nao pode
ser moderado e depor as armas, pois tem de se defender de dois rivais, cada um
dos quais quer puxa-lo para o seu lado. Quando é ameagado, é duplamente vio-
lento porque enfrenta um duplo inimigo.”*** Por esta “fora das circunstancias,”
quando os homens querem reter a doutrina da Revolugao, mas nio querem
seu desenvolvimento completo, a tirania da Reagao torna-se justificivel como a
salvaguarda indispensavel contra uma repeti¢ao do monstruoso fanatismo que
prevaleceu de 1789 a 1794.

As mudangas no governo de 1794 a 1814 nada mais foram do que o cons-
tante refor¢o da autoridade, o que evitou o retorno do jacobinismo.

Examinemos, primeiro, os cinco anos anteriores a Napoledo. Vemos 14:
a. A Convengao, até a nova Constitui¢ao; b. O Diretério, até outubro de 1797,
quando esse arranjo politico quase se desfez com a intervengao do exército; e
finalmente c. 0 mesmo regime ditatorial que surge em 9 de novembro de 1799
aum aceno do ainda jovem César.

a. A Convengao. Ela agiu de forma louvével ao quebrar o jugo dos comi-

tés sedentos de sangue. Os criminosos foram punidos, a Constitui¢io de 1793

348 Bonald [Testament politique (1817)], como citado na Gazette de France, 29 Dez. 1840.

340



VISAO GERAL: 1794-1845

declarada impraticével, o Clube Jacobino fechado, e a liberdade de imprensa
concedida. No entanto, a0 mesmo tempo, o governo revoluciondrio foi man-
tido, em oposi¢ao tanto aos que defendiam um desenvolvimento mais ousa-
do, que foram condenados como “anarquistas,” quanto aos defensores de um
movimento retrégrado, que foram denunciados como “partiddrios do antigo
regime” e monarquistas. A Convengao desejava tomar posigao “entre os dois
partidos, sem favorecer nenhum.**

Nenhum dos partidos tinha qualquer utilidade para esse apartidarismo.
Dafarevoltajacobina de 20 de maio de 1795, quando a turba incitada invadiu a
assembleia e depois de assassinar um dos deputados tentou impor sua vontade
aos demais. Dai, por outro lado, veio a insurrei¢ao de 5 de outubro de 1795,
quando a burguesia parisiense, ofendida pela arbitrariedade da Convengao, se
levantou em armas. Gragas a forga militar, o regime se manteve. Subtrbios que
durante anos haviam sido o reftgio favorito do Jacobinismo foram capturadas
pelas tropas, e a voz dos parisienses que desejavam uma retirada contrarrevolu-
ciondria foi silenciada pelo canhao de Bonaparte. “A Convengao,” diz Mignet,
“eraum poder mediador. O desejo geral na época era uma republica sem gover-
no revoluciondrio, um regime moderado sem contrarrevolugao. Esta situagao,
com seus proprios perigos, deu a Convengao coragem para resistir e a certeza
da vit6ria.”*>°

b. Mais poder, entretanto, era necessario. Os quatorze meses de dominio
da Convengao que substituiram a unidade e o vigor do Terror foram “verdadei-
ros dias da anarquia.”" Isso tinha que acabar. Aqueles que estavam no coman-

do desejavam ser moderados; mas nao queriam ser arrancados da supremacia

349 Mignet, Histoire de la révolution, I1, 176.
350 Ibid.
351 Madame de Staél, Considérations, 11, 146.

341



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

revoluciondria. Entéo, o Diretdrio foi langado. Uma mudanga na constitui¢io
fortaleceu o partido que desejava uma barreira mais eficaz contra o radicalis-
mo. Os pensamentos se voltaram para a ordem em vez da liberdade.

O objetivo nao poderia ser repudiar a Revolugao. O que entdo seria esse
alvo? A melhor maneira de garantir a liberdade era regulando e fortalecendo a
autoridade. A unido de poderes em uma assembleia havia no passado levado a
um governo despético: muito bem, entdo, os poderes agora seriam separados.
Nio haveria mais ditadura: uma nova constitui¢ao estabeleceu duas cimaras e
um executivo. A formula constitucional parecia apropriada; as intengdes eram
boas; os esforgos foram coroados com o renascimento inicial dos negécios e da
prosperidade: as pessoas estavam relativamente bem de vida. “Em seis meses, o
diretorio livrou a Franga de sua deplorével situagao.”*>*

Entao, por que a turbuléncia no cessou? Por que o Diretério também
foi frustrado, obstruido, ameagado, agredido? A resposta é que prosperidade
material ndo satisfaz as esperangas e paixdes politicas. Para os adeptos do Re-
gime do Terror, o arranjo constitucional tornou-se mais odioso pois parecia
mais passivel de se tornar (j4 que era suportével) a perpetuagio de tudo que
consideravam nocivo ao Estado e degradante para a humanidade. Ao mesmo
tempo, aqueles que desejavam uma forma de governo menos revoluciondria e
que ainda guardavam a memoria da antiga dinastia nao perderam tempo em
explorar as liberdades de reunido e imprensa para promover seus pontos de
vista. A fermentagao foi seguida pela erupgao. A conspiragao radical de Babeuf
foi afogada sob as paredes de Paris com o sangue dos principais instigadores.
Mas, os militares também poderiam entrar no jogo, nao apenas contra a insur-
rei¢ao, mas também contra o funcionamento regular da liberdade constitucio-

nal. Com as elei¢des, a imprensa didria e a linguagem franca dos deputados, a

352 Madame de Staél, Considérations, 11, 166.

342



VISAO GERAL: 1794-1845

oposi¢do parecia estar ganhando forga. Houve divisao no préprio Diretorio.
A Revolugao estava em perigo. Mas ndo havia o que temer! O general Auge-
reau foi enviado para Paris por Bonaparte e, depois que ele marchou para a
cidade com um grupamento suficiente de homens, as eleigdes foram anuladas,
os panfletos da oposicao proibidos e os escritores e deputados probleméticos
deportados para éreas inabitaveis no clima mortal dos pantanos das fndias Oci-
dentais. Os diretores que estavam sob suspeita salvaram-se por pouco durante
a fuga. E assim, a revolugao de 4 de setembro de 1797 demonstrou que as ar-
madilhas constitucionais eram uma farsa e que o despotismo mantido pelos
mercendrios era a unica realidade.

c. Essa demonstragao nio foi suficiente, no entanto, para evitar nova opo-
si¢ao. A amargura aumentava com cada medida arbitrdria tomada. As formas,
violadas, nao foram destruidas. Mais uma vez, todas as partes interessadas ten-
taram atingir seus objetivos pelos caminhos da legalidade. O Diretério, uma vez
reinstaurado, nao teve o poder de se manter firme com dignidade ao enfrentar
uma coalizio hostil e uma populagio insatisfeita. Jacobinos e monarquistas le-
vantaram suas cabegas novamente. A maioria das pessoas, por outro lado, era
avessa a guerra interna e externa e temia uma reagdo monarquista ou outro
reinado de terror. Eles procuraram um brago mais forte. Era necessdria uma
concentrago de poder. Desde o fim da crise jacobina, a populagao vinha sen-
do agitada por uma inquietagao incessante em consequéncia do governo fraco
que havia assumido; uma convengao covarde produziu anarquia; o Diretdrio
havia se tornado um brinquedo nas mios dos partidos. E por que nao havia
déspotas? Nao, mas porque faltava um déspota com energia. E assim, Napoledo
apareceu em cena em 9 de novembro de 1799.

Costumava-se explicar a carreira de Napoledo em termos de sua persona-
lidade: seu poder era atribuivel a seus raros talentos, sua tirania a sua vontade

ilimitada de dominar, suas conquistas a sua ambigao insacidvel, sua queda a sua

343



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

presuncio incomparédvel. Sem contestar a verdade relativa dessas observagoes,
gostaria de lembrar que o destino e a conduta desta figura dominante estao inti-
mamente relacionados com a biografia da Revolugao. Assim como Robespierre
ndo poupou esforgos para permanecer na linha revoluciondria, Napoledo perse-
guiu consistentemente a linha de rea¢do. Seu poder, forga, ambigao e queda de-
vem ser atribuidos, principalmente, a influéncia da doutrina da Revolugao.

Nao desejo depreciar de forma alguma suas capacidades, sua vontade in-
domavel, seu excepcional génio militar. Mas sua rapida ascensdo ao poder foi o
resultado mais das circunstincias do que de seus talentos, foi menos obra de sua
pessoa do que da forca reaciondria que passou a se concentrar nele. O anseio por
ordem e tranquilidade era universal. Todos se voltaram para ele. Cada facgio o
queria como mestre e protetor tempordrio, para ser libertado ou protegido contra
0 dominio de uma facgao oposta. Uma nova administragio seria, portanto, uma
transicao para coisas melhores. A Franga desejava um governo vigoroso. A opo-
si¢ao era impopular. As pessoas tinham mais medo de ter a ordem perturbada do
que de perder a liberdade. Além disso, em consequéncia da Revolugao, o poder
supremo também era o tnico poder: uma vez que havia sido negado qualquer
status de independéncia para quem quisesse ficar numa posigao intermedidria, o
estado era composto de individuos indefesos. Tudo estava a disposigao do regi-
me e, portanto, agora a disposigao do unico regente; e havia muitas leis revolucio-
ndrias e muitos precedentes para confirmar a jurisprudéncia da arbitrariedade.

A pergunta 6bvia, contudo, ¢ essa: se a submissao a Napoledo foi volun-
taria, por que ele se tornou um tirano?

Nao por escolha. Mesmo para 0 homem que havia tomado, por aclamagao ge-
ral, 0 leme do Estado com seu punho de ferro, a forca bruta era ou se tornou a con-
digao de autopreservagao. As facgoes em guerra, sem folego, estavam dispostas a se
curvar ao governo arbitrério, mas apenas por um periodo. Quando a emergéncia pas-

sou, eles se recompuseram. Assim, eles mostraram seus rostos novamente, assim que

344



VISAO GERAL: 1794-1845

o medo comegou a diminuir. Contudo, no instante em que ficou claro que Napolezo
ndo tinha inten¢ao de pavimentar o caminho para outros; no instante em que o guer-
reiro, ao consolidar o Consulado e, ainda mais, ao estabelecer o Império, tornou-se
governante por direito proprio e, consequentemente, um obstaculo as suas proprias
esperangas e aspiragdes, 0s monarquistas comegaram a conspirar contra ele e encon-
traram apoio nos sentimentos de uma parte considerdvel da nagao. O partido da li-
berdade revoluciondria invocou teorias pelas quais o entusiasmo geral havia esfriado,
mas nao se extinguido. Desafios como esses nio podiam ser refutados por silogismos:
tanto para Napoledo quanto para Luis XVI, a Convengao ou o Diretdrio, palavras por
si s6 ndo teriam valor em um debate livre com essas partes heterogéneas. Um grupo
queria um governo constitucional como em 1791; um segundo grupo, licenga jaco-
bina; um terceiro, o retorno da dinastia expulsa. O poder de Napoleao, com o qual, a
principio, todos concordaram, logo se tornou odioso para todos. A inimizade estava
concentrada em uma pessoa e 0s inimigos comegaram a depositar suas esperangas no
uso da “maquina infernal” ou da adaga do assassino.

O que Napoleao deveria fazer? Chamar os Bourbons de volta? La Mar-
tine cantou lindamente sobre iss0.”* No entanto, ndo percebeu que, na situagao
da época, ele nao estava em posicao de transferir a autoridade para as maos
dos Bourbons através de sua propria rentincia. Ele nao estava em posicao de
abdicar e entregar o poder a eles. Poderia ele, com uma mudanga de formas, ter

fundado uma verdadeira Monarquia de acordo com os verdadeiros principios

353 ‘Ah!sirendant le sceptre a des mains légitimes,
Plagant sur ton pavois de royales victimes,

Tes mains des saints bandeaux avaient lavé I'affront!
Soldat vengeur des rois! plus grand que ces rois méme,
De quel divin parfum, de quel pur diadéme,

L histoire aurait sacré ton front?’

Méditations Poétiques.

345



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

da antiga lei do Estado? Monarquia ainda que alterada de algumas maneiras?
Fiévée, seu astuto conselheiro particular por doze anos, instou-o a fazé-lo. No
entanto, isso teria exigido pelo menos que Napoledo se desocupasse da admi-
nistragio do governo para receber alguma instrugao preparatoria de Fiévée ou
de algum outro proponente de ideias verdadeiramente antirrevoluciondrias.
Porém, o que é mais, teria exigido o impossivel: a saber, a restauracio da ve-
lha ordem cujos proprios alicerces haviam sido derrubados. Se, entao, uma
continuagdo modificada do estado histérico nio tinha a menor chance tanto
sob uma extensao legitima da Revolugdo quanto sob a antiga casa real, o que
restava a ser feito? A escola liberal-constitucional responde: Napoleao deveria
ter respeitado as ideias de liberdade, organizado o governo em harmonia com
a constituicao, ativado aqueles 6rgaos politicos que constitufam devidamente
o contrapeso ao seu poder, dado liberdade 4 imprensa e se colocado sob a lei
em vez de acima dela. Boas sugestdes, de fato. Isso teria resultado na libertagao
do monstro que ele acabara de amarrar em meio aos aplausos de toda a Franga.
Sua recusa em embarcar em tais projetos foi baseada na voz da experiéncia e do
bom senso. Em contraste com a cegueira daqueles que ainda flutuavam na at-
mosfera liberal, ele viu muito claramente que restaurar a liberdade de imprensa
“significaria ter que lidar a0 mesmo tempo com trinta jornais monarquistas e
varios outros jornais jacobinos: eu teria de governar mais uma vez com uma
minoria, uma facgao, e recomegar a Revolugao, enquanto todos os meus esfor-
¢os visam governar com a na¢o.*** O estadista em Napoleao manteve a marca
de sua origem reaciondria. Do seu ponto de vista, era natural e louvavel que ele
detestasse a “ideologia”; que ele preferisse controlar as assembleias que foram
projetadas para controld-lo; que ele convertesse cada instituicao em um ins-

trumento passivo de sua vontade, cada voz nominalmente livre em um eco de

354 Citado em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, 111, 241.

346



VISAO GERAL: 1794-1845

seus proprios tons; que ele evitasse a discussao publica em reunies ou escritos
tanto quanto possivel; que ele nio deixasse um unico instrumento sem uso -
policia, recrutamento, centralizagio e até mesmo religido - para estabelecer e
consolidar a autocracia mais completa.

Esta Autocracia, esta Republica compactada que, embora usasse o mes-
mo titulo, era muito diferente da verdadeira Monarquia. Esta Ditadura, esta
reunido de todas as rédeas dos poderes nas maos de um unico Déspota foi a
consequéncia inevitdvel da doutrina da Revolugao. Foi a sua aplicagao na for-
ma demandada pelas circunstincias. Longe de ter sido abandonada, a doutrina
da Revolugao foi aqui aplicada com modificagdes, de acordo com a necessida-
de de uma autocracia absoluta. Ninguém apelou para a soberania popular mais
do que Napoleao. Pense na proclamagao solene do Moniteur: “O Imperador é o
primeiro representante da Nagao, pois todo poder vem de Deus e da Nagao.**
Pense em sua recomendagao confidencial quando o decreto sobre priso ar-
bitraria estava sendo redigido: “E necessrio um preambulo de duas paginas
com ideias liberais.**¢ Esses apelos nao eram fingidos; eles foram sinceros. Afi-
nal, aqui estd a origem de seu poder. O povo era soberano e o imperador foi
o primeiro representante do povo; a vontade popular havia delegado a ele a
plena competéncia que residia no seio da nagao. Ele a possuia com o mesmo
direito que toda a série de governos revoluciondrios anteriores a ele. Como um
produto da doutrina da Revolugao, a tirania de Napoledo nao tem nada que
possa nos surpreender, nada (se aprovarmos a doutrina) que possamos usar
contra ele. A compulsdo era necessaria para evitar uma renovagao das atrocida-
des, para manter a paz, até mesmo para reter a perspectiva de realizar as ideias

da Revolugao em uma data posterior. A seguranca publica agora consistia em

35S Ibid., 111, 557.
356 Ibid., 111, 643

347



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

suprimir os partidos. O que quer que fosse necessirio para isso era razoavel,
licito, louvavel. Apenas a lei da necessidade deveria julgar, e se essa necessidade
existia ou nio era determinada pela opinio individual do senhor protetor.

Napoleao foi filho da Revolugao ndo apenas como governante, nio ape-
nas como tirano, mas também como conquistador. Ele foi consumido, dizem,
por uma ambigao insacidvel; cada vitéria o estimulava a redobrar sua energia
incomparével. Suponha que isso fosse verdade — de fato, é verdade mesmo. No
entanto, também ¢é indiscutivel que a propria natureza do poder que lhe foi
confiado o teria levado, voluntdria ou involuntariamente, a guerras e conquis-
tas. Manter a paz doméstica exigia forga bruta; tornar essa forca toleravel de-
mandava guerra. Os grilhdes seriam menos dolorosos se cobertos de louros. A
Franca seria compensada e apaziguada por sua falta de liberdade devorando a
Europa. Para esclarecer o que quero dizer, cito Madame de Staél: “Bonaparte
precisava da guerra para estabelecer e preservar o poder absoluto. Uma grande
nagao nio teria suportado a pressio mondtona e ignominiosa do despotismo
se a gloria militar nao tivesse incessantemente animado ou revivido o espirito
publico. A promogao continua a varios escaloes, em que todas as classes da
nagdo podiam participar, tornou o recrutamento menos doloroso para a po-
pulagao rural. O continuo interesse pelas vitorias substituiu todos os outros
interesses. A ambigao era o principio ativo do governo até seus menores ramos.
Titulos, dinheiro, poder, tudo foi dado por Bonaparte aos franceses no lugar de
sua liberdade. Mas, para poder conceder-lhes essas compensagdes fatais, nada
menos era necessario do que devorar a Europa.”’

A medida em que as outras nagdes experimentavam em primeira mao essa
tatica diversiva, ficava mais dificil para a Europa adotar um estado de espirito que

acomodasse as demandas deste apetite revoluciondrio. Mais ofensivas, portanto,

357 Madame de Staél, Considérations, 11, 476.

348



VISAO GERAL: 1794-1845

resultaram em mais oposi¢ao. A guerra em escala cada vez maior obrigou o imperador
a aumentar os fardos impostos a populagio miserdvel em arrecadages de dinheiro e
homens. A necessidade dobrou conforme a Franga se exauria. A decepgio e o des-
contentamento tornaram necessario tornar o jugo mais pesado. Os encargos crescen-
tes reavivaram a simpatia pelas teorias da liberdade. O motivo da queda de Napolezo
¢ buscado na Guerra Peninsular, no Sistema Continental, na Campanha Russa; e ¢
claro que sua politica se tornou progressivamente mais incauta, injusta e eu quase di-
ria insana. Mas, devemos penetrar na causa desta politica. O que o0 uso constante da
guilhotina representou para o Comité de Seguranga Publica, o brilho constante da
espada da batalha representou para esse novo tipo de Terror: uma condigao de vida.
Napoledo estava condenado a seguir um caminho que o conduzia a0 abismo, incapaz
de escapar a aplicagio do provérbio: “Eles sao elevados, para sofrer uma queda maior”.
Anatureza revoluciondria de sua posigao, que antes o tornava todo-poderoso, agora o
tornava impotente, pois nao havia vinculo entre ele e 0 povo, exceto o recrutamento e
os impostos. Também, porque a durabilidade desse vinculo dependia da constancia
de suas vitorias. E ainda, porque ele ficou isolado diante do povo torturado da Franca
e das nagoes atormentadas da Europa como o representante odiado da tirania e da
dominagao. Com sua queda, também a Reagio, tendo seguido seu curso desastroso
quase até seu limite, estava fadada a chegar ao fim. Um sistema de arbitrariedade e
conquista, no interesse da ordem, teve que ser posto de lado, assim como o sistema
de assassinato e exterminio, no interesse da liberdade, teve que ser posto de lado por
causa da impraticabilidade das conclusoes.

2. A queda do usurpador quebrou a violéncia reaciondria. Ainda assim,
com o alvorecer de um novo periodo, a doutrina da liberdade reapareceu, bem
como o desejo de outra tentativa de realizar seus preceitos. Experimentagio
renovada foi 0 comego, a decepgao renovada foi a soma e, especialmente, o re-
sultado desse periodo de quinze anos (1815-1830). Por qué? Porque a mesma

estrada levard ao mesmo destino.

349



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Os anos de libertagao (1813-15) foram um momento marcante na histéria
das nagoes. Quando os juizos do Senhor reinam na terra, os moradores do mundo

3% Com o ddio contra Napoledo, surgiu (como resultado do so-

aprendem justica.
frimento, da luta e do resgate) o entusiasmo genuino pela causa de Deus, do pais e
daliberdade. Foram-se obstaculos que a tempestade da Revolugao havia extirpado
com suas raizes e ramos. O momento era oportuno para uma verdadeira restaura-
¢do, para um governo nacional-cristao, para a aplicagao de verdades impereciveis
em novas formas. No entanto, uma primeira condi¢ao teria sido renunciar ao prin-
cipio da Revolugao e submeter-se a umalei superior a humana - com efeito, afirmar
a autoridade e respeitar os direitos adquiridos de tempos antigos e modernos. Essa
condi¢ao, contudo, faltou. Certamente, daquele momento em diante honraram a
religiao, tiraram proveito das ligoes da experiéncia, forneceram constituigdes com
matiz e verniz cristdo e historico. Contudo, reconhecer os principios histéricos-
-cristaos antirrevoluciondrios como regra e guia continuou a ser considerado pelos
governantes, escribas e sabios deste mundo como absurdo e prejudicial. Napoledo,
diziam eles, havia feito tantos males porque havia renegado a doutrina que o havia
elevado a cadeira de poder. Como Robespierre, Napoledo tinha sido um homem
de sangue e violéncia. Mas, a liberdade que raiara em 1789 era ainda mais preciosa
por causa dos multiplos infortinios que se seguiram ao uso indevido de seu nome
e & frustracio de seu funcionamento salutar.

Por que a Revolugao, apesar de sua exceléncia, teve um fim tao lamen-
tavel? Porque, disseram seus defensores, ela tinha ido repetidamente longe
demais. Ao desprezar as coisas antigas, privou o edificio de suas fundagoes.
Em seguida, caiu em extremos opostos, que se alternaram. O jacobinismo, por
meio da liberdade sem ordem, e o bonapartismo, por meio da ordem sem li-

berdade, tornaram aliberdade e a ordem odiosas. A experiéncia mostrou agora

358 Cf.1s26.9

350



VISAO GERAL: 1794-1845

um caminho melhor, entre estes tristes desvios. A experiéncia agora advertia os
homens a evitar os caminhos melancélicos e a retomar o caminho trilhado em
1789. A partir de entdo o slogan seria: retomada modificada da Revolugao, nao
radicalismo raivoso, mas liberalismo doce (radicalismo detido em seu desen-
volvimento!). Haveria uma continuagio da esséncia; a mudanga seria apenas
na forma.

Assim, o falso principio continuou a ser honrado. O governo centraliza-
do e onicompetente — no qual a organizacao do Estado e os interesses, direi-
tos e liberdades sao dispensados a vontade - foi preservado como o fruto mais
precioso da Revolugao. A unica questao era com quem o poder constituinte
descansava; por quem a mdquina de estado, com sua maquinaria complicada
e motivos irresistiveis, seria governada; quem teria autoridade para colocar a
verdadeira pétria sob o controle arbitrério do estado revoluciondrio a qualquer
momento e para restringir a nagao atual. Isto teve o efeito, sob qualquer forma,
de confundir continuamente a verdadeira liberdade com a falsa liberdade, uma
ordem juridica adequada com legitimidade histdrica e, em todos os aspectos,
uma aparéncia com a verdadeira.

A Revolugao continuou sob o rétulo de monarquia. Os reis receberam
autoridade, bem no espirito da teoria filoséfica, para moldar - ou se necessario
forcar - avida histérica da nagio em um formato que eles préprios (com ou sem
ministros ou notaveis ou os chamados representantes populares) achassem por
bem. A paixdo do povo pela liberdade foi amenizada por meio do sistema re-
presentativo, dito ser derivado de sua associagao com as antigas propriedades
e da excelente constitui¢do da Gra-Bretanha. A imitagdo foi uma caricatura,
pois as liberdades, conforme surgem da natureza e da historia, foram dissolvi-
das - esconjuradas, para ser exato - sob a farsa de direitos politicos. As cima-
ras constitucionais, adornadas com nomes historicos, eram a continuagio das

assembleias revoluciondrias desde 1789. No centro do estado deveria haver

351



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

um equilibrio salutar através de uma operacao cuidadosamente calculada dos
diferentes poderes; ndo estava previsto que, apds um periodo de oscilagdo e
coliso, esse equilibrio fosse rompido e que a violéncia e a opressao voltassem
mais uma vez em nome da liberdade ou da ordem e seguranga publicas.

Da forma como o estado foi organizado, os homens iriam mais uma vez,
como antes, ter de enfrentar a alternativa de permissividade ou compulsao,
desenvolvimento ou reagio, Rousseau e os revoluciondrios através de Robes-
pierre, ou Rousseau e os reaciondrios através de Napoledo, ou, como ja foi dito
da Franga, “o triunfo completo da escola democrdtica, que faria com que a
Carta terminasse em soberania parlamentar (que vimos em 1830), ou a reagio
violenta da escola despética, que enfrentaria a anarquia com arbitrariedade, a
permissividade com tirania e a desordem com forca bruta (que vimos desde
1830).”3 Tal foi o fim do auspicioso inicio de 1813. Tal, sob o cultivo do ar-
tificio politico, foi o fruto da flor que parecia tao promissora. Quando os reis
enlouquecem, o povo paga.

A historia da Franca durante a Restauragao nada mais era do que a cons-
tante autodefesa do regime contra as consequéncias de sua prépria teoria fun-
dadora. As ideias liberais eram uma cépia ténue dos conceitos jacobinos, em-
bora idénticos em principio e teor. A monarquia, tal como definida pela Carta,
conduziu a republica revoluciondria sob um tnico chefe, a Gnica diferenca é
que desta vez eles teriam um Napoledo bom em vez de um mau, um princi-
pe em vez de um tirano. Esqueceram-se de que em solo revoluciondrio até o
principe legitimo se transforma em tirano inexoravel ou entdo em funciondrio
insignificante, terminando por fim como autocrata ou escravo e vitima. Ne-
nhum rétulo ou silogismo, nenhuma concessao ou consulta seria prova de um

principio que havia sido a ténica, mesmo quando eles estavam ocupados com

359 Gazette de France, 28 Dez. 1840.

352



VISAO GERAL: 1794-1845

a “restaura¢ao”. Por um tempo, pode haver um periodo de respiracao, ja que o
liberalismo temia a intervengao das Poténcias e fora moldado para ser submis-
so por Napoledo. Mas era natural que a semente, semeada no solo apropriado,
germinasse, brotasse, crescesse e frutificasse. A disputa por uma interpretagao
reaciondria®® ou radical da Carta era inevitével. As teorias que haviam sido ar-
tisticamente relegadas a segundo plano voltaram gradativamente ao primeiro
plano. O que se chamou de patente concedida por um principe, outro rotulava
de contrato bilateral, ou um simples mandato. O sistema de inclinar-se alterna-
damente para a esquerda e para a direita (basculante) foi tentado em vio, assim
como a gangorra entre a intriga e a promogao de interesses materiais. Diante
dos chamados representantes do povo, o rei, chefe de um regime revoluciona-
rio e separado dos monarquistas e da nagao, estava indefeso. Continuamente
conduzido a curvas mais fechadas, ele chegou ao ponto em que apenas a al-
ternativa de rendigdo passiva ou forca fisica permanecia. A luta foi decidida
contra Carlos X, e a Revolugao de 1830 foi o corte do né gérdio que havia sido
amarrado em 1818.

Apos esta elucidagao geral, deixe-me dizer algumas palavras sobre as ra-
z0es especificas geralmente apresentadas para o curso e o resultado da Restau-
ragdo. A instabilidade e a queda do regime, dizem, foram devidas unicamente
a estiipida incapacidade de estadista dos Bourbons. Impopulares diante da na-
¢ao e impingidos a ela pelos Poderes, os Bourbons nao se esqueceram de nada
e também ndo aprenderam nada. Eles seguiram consistentemente uma politica
antiliberal. Sua administracao foi prejudicial a prosperidade e liberdade. E, por

fim, eles causaram sua propria queda pela violéncia e perjurio.

360 [Orig.: monarchalen. Nossa leitura é baseada em uma marca de exclusio e uma nota margi-
nal d mio de Groen na p. 383 de sua copia da 22 ed .: reaccionaire A de Br. I, 325. A referéncia é
a Albert de Broglie, Questions de religion et d histoire (2 vols .; Paris, 1860), I, 325.]

353



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Nenhuma dessas afirmagdes acima tem fundamentos suficientes. A restau-
ragao da antiga casa real dos Bourbons, longe de ser impopular, foi recebida com
euforia pela massa do povo; e se os Poderes mostraram alguma parcialidade, nio
foi a favor da dinastia legitima. Os Bourbons praticaram a ligao de perdoar e es-
quecer com tanta diligéncia que mais de uma vez submeteram os interesses do
pais e da dinastia a influéncia de seus inimigos.*' A politica de Luis XVIII foi con-
sistentemente liberal, tanto quando emitiu uma Carta d la Montesquieu quanto
quando dissolveu a Camara monarquista de 1815 por se opor a centralizagao e
tudo o que a acompanhava, tornando a reelei¢ao da Camara impossibilitada por
uma alteragao da lei eleitoral; e nao menos quando manteve o méximo possivel
o ministério Decazes, que havia aconselhado esta medida e a obrigou a passar.
Da mesma forma, nem a politica de Carlos X e nem a do capaz estadista Villele,
embora diferindo em muitos aspectos da anterior, foram baseadas em principios
genuinamente antirrevoluciondrios. O que quer que eles quisessem fazer - foram
injustamente suspeitos de planejar a derrubada do governo - o que realmente
fizeram, por falta de melhor opgao, foi valer-se de meios liberais e medidas libe-
rais. Nunca, desde 1789, a Franca desfrutou de tanta prosperidade e liberdade
- liberdade de expressao, e de escrita, e de agao — como durante a Restauragao. E
quanto ao perjurio de Carlos, as Ordenagdes de julho, mesmo que se considere

areferéncia ao artigo 14 da Carta totalmente errada,*”

pertenciam & mesma cate-
goria do golpe de 4 de setembro de 1797 e de 9 de novembro de 1799, e todos os
outros golpes de estado desde 1789.

Pode-se presumir que Carlos X também pretendia sinceramente de-

fender a Carta. Em contraste, a maioria de seus adversarios era falsa; desde o

361 [2aed.] Um ministro do rei que retornou em 1815 foi o regicida Fouché.
362 [22ed.] “OReié o chefe supremo do Estado. Ele deve [...] estabelecer regulamentos e decretos
necessarios para a execugio das leis e a seguranca do Estado.” [ Enfase adicionada por Groen.]

354



VISAO GERAL: 1794-1845

inicio, eles estavam empenhados em desenvolver o germe revoluciondrio con-
tido na Carta, a fim de efetuar uma nova revolugdo. Em meio a protestos de
amor a Carta, encenaram uma comédia de quinze anos.

Mesmo que alguns dos pontos de vista acima relativos a pessoas e eventos
fossem questionados e crédito incondicional fosse dado, por exemplo, aos rela-
torios exagerados sobre favores dados a clérigos e jesuitas, alguém pode, de fato,
estar justificado em considerar os pontos de vista e agdes equivocados do go-
verno como causas subordinadas. Mas isso s é possivel se nao ignorar o fato de
que, devido as ideias da Revolugao, os Bourbons, como todos os outros regimes
anteriores, se encontravam em uma situagdo em que era impossivel combinar
amanutengao da autoridade com uma implementagao liberal da Constituicao.

3. Gostaria de usar a parte final dessa palestra para esbogar de maneira
breve a natureza e o resultado da Revolugio de 1830. Nao contesto, antes afir-
mo, que a majoria dos lideres foram sinceros e agiram de boa fé. Eles também
nao sabiam que o liberalismo destroi a liberdade; eles também ainda estavam
persuadidos e persuadindo outros que a liberdade é a consequéncia natural das
ideias liberais; eles nao estavam abertos ao argumento de que foi precisamente
a tenacidade com que eles se apegaram as suas doutrinas que impediu repeti-
damente a realizagao de suas aspiragdes. Assim, foram for¢ados mais uma vez a
buscar a causa de suas decepgdes em uma circunstncia secunddria: no cardter
de uma dinastia que, supostamente por sua autoridade ancestral e direito here-
ditdrio, parecia inadequada e mal-intencionada em agir de acordo com o poder
e as escolhas do povo. E assim, mais uma vez, a fé na teoria, depois de suportar
tantos golpes de experiéncia, resistiu. A falha era, primeiro com Robespierre,
depois com Napoledo, agora supostamente com os Bourbons. Sua expulsao
foi 0 meio indispensavel para obter um governo genuinamente liberal. O tao
ameagado golpe foi desferido quando a oportunidade se apresentou na pro-

mulgacio das Ordenagdes.

355



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

O rei foi colocado do outro lado da fronteira. Muito bem, como iriam eles
agora, livres dos insuportdveis Bourbons, efetuar a felicidade da nagao? Mais
uma vez, as opinioes eram duplas: o desenvolvimento posterior das ideias da
Revolugao estava na ordem do dia, mas simultaneamente a reagio ao desenvol-
vimento emergiu - 0 ja conhecido antagonismo entre le mouvement e la résistance.
Nem todos queriam seguir em frente. Muitos acreditavam que, na empolgacao
do momento, a revolugao ja havia ido longe demais; muitos mais achavam que,
pelo menos, nao deveria ir mais longe. Com o surgimento instantineo de ideias,
desejos e demandas radicais, despontou em Paris, de onde viera o impulso, alar-
me geral entre a classe média rica. Imediatamente, havia apenas um pensamento
predominante em suas mentes: que projetos habeis poderiam ser usados para
colocar o monstro de mil cabegas de volta nas correntes que haviam sido tao
descuidadamente afrouxadas. O triunfo do desenvolvimento na tltima parte de
julho de 1830 foi seguido, nos primeiros dias de agosto, pelo triunfo da Reagao.
Os defensores do recuo e da contengao sabiam defender sua causa com alguma
demonstragao de dignidade e justia. Afinal, disseram eles, a defesa da Carta foi o
tinico motivo da explosao da ira popular. Este objetivo foi plenamente alcangado.
Havia agora uma dinastia simpatica a Revolugio e uma Carta despojada de qual-
quer trago de monarquia que pudesse ser condenado. Nada mais poderia ser de-
sejado. Se a incompeténcia e a obstinagao da parte dos Bourbons alimentaram a
desconfianga, o capaz e liberal duque de Orleans merecia, em todos os aspectos,
a conflanga geral. Se a Carta na versao de 1814 ja havia sido exaltada como um
paladio da liberdade, a presente edigao, expurgada pela critica de 1830, poderia
ser considerada uma salvaguarda mais do que abundante.

Agora, finalmente, o auge da liberdade e da felicidade seria alcan¢ado na
Franca. Essa foi a promessa feita, também por aqueles que, seguidos e impul-
sionados pelos radicais, estiveram a frente do movimento. Sabemos em que

tudo isso deu. Em meio a exuberantes profissdes de amor a liberdade, toda

350



VISAO GERAL: 1794-1845

oposigao foi esmagada e todos os principios foram descaradamente postos de
lado em um “cinismo das apostasias” sem paralelo. O rei-cidadao tornou-se
chefe de um governo parlamentar, forte com o apoio da burguesia, da Guarda
Nacional e do exército. Uma teoria da “ordem legal e constitucional” surgiu per-
mitindo ao governo fazer o que quisesse, a saber usar sem impedimento leis e
decisoes e toda a onipoténcia e autocracia revoluciondria para manutengao da
autoridade e para esmagar a resisténcia. E isso apesar da excelente terminologia
de “cidaddo-rei”, a “Charte vérité” e “monarquia circundada por instituigdes republi-
canas”. Luis Filipe, que iria livra-los da suposta tirania de Carlos X, fez o que o
rei Robodo de Juda disse: “O meu dedo minimo é mais grosso do que a cintura
do meu pai. Assim que, se o meu pai lhes impés um jugo pesado, eu o tornarei
ainda mais pesado. Meu pai castigou vocés com agoites; eu vou castigi-los com
escorpides.”*® Luis Filipe continuou o governo de Carlos com uma energia da
qual ndo havia sombra em seu predecessor. Ele realizou o que Carlos foi inca-
paz de fazer. Em 1832, quando a assembleia se levantou para felicitar o rei por
sufocar o levante de Paris, Berryer, que permaneceu sentado, foi questionado
por um colega: “E vocé, o que vai fazer?” A réplica foi comovente: “Vou es-
crever a Carlos X que suas ordenancas foram cumpridas” Nao admira que tal
contraste entre promessa e conduta, entre palavra e agao, tenha despertado a
indigna¢ao que se manifestou, durante os primeiros anos, nas repetidas tentati-
vas de derrubar o regime reaciondrio e assassinar o rei acusado de deslealdade.

Abominar a revolta e o assassinato é justo - exceto quando alguém deve seu
poder aum principio que torna a revolta o mais sagrado dos deveres e o tiranicidio o
mais glorioso ato de auto sacrificio. Quando vemos os republicanos depois de 1830
enfrentando heroicamente a morte por defenderem ideias que seus oponentes pro-

clamaram enquanto lhes foram vantajosas e descartaram assim que se tornaram

363 Cf. 1Re 12.10-14.

357



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

desvantajosas para eles, sentimos simpatia por essas vitimas de sua convicao. Ja-
mais esquecerei a impressao que tive quando, durante uma visita a Paris em 1836,
quase a0 lado de Alibaud*** na Camara dos Pares, 0 ouvi defender sua causa perante
homens. A maioria dos membros da Camara havia chegado ao poder proclaman-
do e aplicando o mesmo principio que Alibaud defendia. Durante quinze anos, e
até muito recentemente, estes homens haviam idolatrado, em oposicao a legitima
dinastia, teorias que agora estavam dispostos a implementar aplicando a sentenga
de morte a um jovem que era respeitado e amado por todos os que o conheciam.
Culpemos o fanatismo revoluciondrio que animou Alibaud e a outros jovens, mas
sem esquecer de culpar os seus mestres e, especialmente, os ensinamentos desses
mestres. Assim, nao ficaremos surpreendidos se discipulos ingénuos e equivocados
se irritaram com a flagrante violagao de principios outrora elogiados, de promessas
uma vez feitas, de direitos uma vez endossados livre e entusiasticamente.

Ap0s termos avaliado, de maneira adequada, a influéncia das ideias revolucio-
narias, sejamos justos também com o partido oposto. Podemos afirmar que as agdes
de Luis Filipe e seus ministros foram de fato realizadas em ma-fé? Ele realmente havia
cobicado tal poder arbitrario? Serd que homens como Guizot e Thiers nao tinham
outro objetivo mais elevado do que simplesmente a ascensao da burguesia e a supre-
macia do rei como lugar-tenente dessa burguesia? Devemos presumir que a retérica
liberal de ambos era apenas uma simulagio e que seu tinico motivo era o desejo de
influéncia e altos cargos politicos? Estou convencido do contrério. Eles fizeram o que
tinha de ser feito no espirito da reagao, de acordo com as necessidades da hora - as
vezes com relutincia. O Ministério encabecado por Lafitte havia chegado ao limite
da confusdo total antes de Casimir Périer inaugurar a politica de “repressao e intimi-

dagdo” Vamos nos imaginar em agosto de 1830. Assim que o aparente objetivo da

364 Louis Alibaud era um militante republicano francés que foi preso e guilhotinado por tenta-
tiva de assassinar o rei Luis Filipe. [nota da tradutora]

358



VISAO GERAL: 1794-1845

Revolugio foi alcangado com a expulsao dos Bourbons, a unificagio dos partidos
revoluciondrios cessou. Todos os que ajudaram a provocar a explosao podem ter
compartilhado de um tinico motivo, mas depois da explosao, esse motivo foi segui-
do por toda uma série de segundas intengoes. Os dois partidos principais estavam,
como apds cada mudanga de governo, novamente se confrontando. A luta comegou.
De um lado, o desejo e a demanda de seguir em frente; de outro, medo e recusa em
fazé-lo. As autoridades, temendo o que quer que fosse ou parecesse ultraliberal ou ja-
cobino, aproveitaram avidamente todos os expedientes de autopreservagao. Ao fazer
isso, eles ndo trairam a Revolugao. Como Napoleio, os ministros de Luis Filipe e ele
proprio eram da opinido de que ainda nao havia chegado 0 momento de conceder a
liberdade; que a estrada para a liberdade tinha que ser pavimentada por regras arbi-
trarias tempordrias. Essa opinido estava errada? O rei e seus ministros deveriam eles
ter encorajado aqueles que impetuosamente incitaram a turba contra a classe média e
que teriam incitado a nagdo francesa contra uma Europa amante da paz? Era aconse-
Ihavel o rei tomar meias medidas que certamente conduziriam a sua queda? Ou, em
vez disso, ele e seus ministros foram obrigados a se preparar sem demora para uma
defesa que pudesse se equiparar ao vigor dos temidos ataques? O simples fato de que
uma politica conservadora inexoravel era indispensavel explica por que tal reversao
teve ampla repercussdo no meio do povo. A razio era que muitos compartilhavam
da convicgao do governo: a burguesia, proprietaria de terrenos, casas e bens, que nao
gostava daigualdade de direitos ou da comunidade de bens, estava bastante dispostaa
monopolizar a revolugio por meio de leis eleitorais excepcionais e estratagemas poli-
ticos semelhantes. Outra razao era que Luis Filipe, mesmo que nao tivesse os talentos
extraordindrios de que fora dotado, teria, no entanto, pela propria natureza de sua po-
sicao revoluciondria, uma forga incalculdvel como protetor natural contra a anarquia.
A razao principal era que, ap6s o Governo ter repelido muitos ataques e ap6s o Rei
ter sido salvo de muitos perigos mortais, a imensidao da decepgao comegara a abalar

a fé na infalibilidade das teorias. Ganhava terreno a suspeita de que as teorias eram

359



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

incapazes de serem colocadas em prética, e assim muitos se encheram da aversio na-
polednica e a qualquer coisa que tinha aparéncia de “ideologia” O liberal turbulento
caiu num profundo desanimo resignado e passou a ser um defensor dos faits accomplis
e do status quo, qualquer que fosse.

Eu nao devo me demorar mais tempo. Se algum de vocés pensa que
depois de suportar os choques de 1830 e dos anos subsequentes a Franca se
encontra hoje em uma condigao florescente e promissora, ou pelo menos to-
leravel, lembre-se de que a prosperidade material é uma compensagao lamen-
tavel pelos direitos e liberdades que tiveram de ser renunciados. Se vocé é da
opiniao, como eu, de que hd menos motivos do que antes para reclamar de
injustica e forca bruta, lembre-se de que as autoridades podem ser gentis na
politica quando os suditos sao habitualmente ddceis: elas podem aliviar o jugo
daqueles cuja coragem e as forgas foram quebrantadas e que foram domados
e treinados & submissao. Observe a verdadeira condi¢ao de um estado onde o
direito de voto (estendido em 1831 a um a cada 189 cidadaos) entrega a nagio
a uma rica e pequena aristocracia. Compare isso com a exigéncia da doutrina
liberal, ou com o radicalismo de Rousseau, ou mesmo com as liberdades e di-
reitos politicos respeitados pelo direito constitucional antigo. Sobretudo nao
se esquega que o regime, embora possa assumir uma postura mais flexivel, tem
as armas a mao em caso de necessidade: as Leis de Setembro, em primeiro lu-
gar; mas também o anel de fortes em torno de Paris; e a Assembleia Legislativa
que estd totalmente preparada para aprovar qualquer decreto necessario para
evitar perigos graves. E, acima de tudo, o principio revoluciondrio que pode ser
usado para justificar qualquer medida de violéncia reaciondria.

A condigdo da Franga hoje [1846] é tolerdvel porque os homens nao se
ofendem mais com o repudio a tudo o que costumavam valorizar. Eles agora
amam a ordem mais do que a liberdade, preferindo desfrutar da paz as custas

da justica, em vez de lutar pela justica. Depois de tantos desapontamentos, os

360



VISAO GERAL: 1794-1845

homens passaram a considerar a liberdade um termo vazio, uma farsa fraudu-
lenta. O que é verdade? O que é liberdade? Tal é o fruto final do liberalismo,
que os homens, tendo perdido a liberdade, também perdem o amor pela liber-
dade e a crenca na liberdade!**

E assim este exame histdrico, se foi correto, confirma o que conclui an-
teriormente quanto a natureza da teoria da incredulidade: que a histéria do
século passado se resume no reinado das ideias da Revolugao. A isso deve ser
atribuido ao fato de que a Revolugao, deixando de lado todos os sentimen-
tos humanos, atingiu as alturas mais terriveis da barbarie sistematica; que,
para subjugar esse sistema por meio da reagao, os homens exigiam um tipo de

tirania e dominagao como a de Napoledo; que toda tentativa de restauracao

365 [22ed.] A chave para a histéria da Monarquia de Julho é a luta continua contra a Revolu-
¢do. Para Guizot e seus amigos, como para qualquer pessoa, era invidvel, a longo prazo, con-
trolar o curso do desenvolvimento tedrico a que o choque de 1830 dera renovado vigor.
E bem possivel que Guizot olhasse demais para o pays légal, favorecesse exclusivamente a classe
média. Ele proprio negou isso repetidamente. Tocqueville, contudo, afirmou isso - tanto antes
de 1848 (ver, por exemplo, seu ensaio [datado de outubro de 1847] “De la classe moyenne et
du peuple,” Ocuvres complétes, IX, S14ff) e o que ele escreveu depois de 1848: “Todos os direitos,
todo o poder, todas as influéncias, todas as honras, toda a vida politica foi encerrada no seio de
uma classe extremamente restrita e, abaixo dela, nada! Isso é o que me fez pensar [em janeiro de
1848] que uma revolugio estava s nossas portas.” (Ibid., IX, 548.) Thorbecke também procura
a causa da tempestade de fevereiro na restri¢io demasiada de privilégios politicos a uma classe
social: “Guizot teria segurado a Franca na palma da mao se tivesse conseguido controlar a forca
contra a qual defendeu a monarquia. [...] Seu destino ilustra graficamente que o perigo que a
pessoa teme da mudanga s vezes reside em nio fazer nenhuma mudanga. Ao nio estender pri-
vilégios a outras classes sociais, ele perdeu a chance de trazer 4 tona o nucleo da nagdo que estava
entre ele e a Republica”. (Historische Schetsen, p. 169.) Duvido que esse veredicto seja correto. E
bem possivel que Guizot tivesse se saido bem, em 1847 ou antes, se tivesse tomado a iniciativa,
e que tal politica tivesse mantido o governo no poder por algum tempo. Mas deve-se distinguir
aqui entre ocasido e causa. Tolerancia ndo é absolvigdo. A persisténcia da fermentagio subter-
rdnea torna uma erupgao inevitavel. Por muito tempo o objetivo foi, mais uma vez, nao esta ou
aquela mudanca na forma de governo, mas a realizagao das teorias de 1789.

36!



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

genuina resultou em fracasso; e que, finalmente, os homens estao contentes
em cuidar apenas de seus interesses materiais, tendo perdido total interesse ou
esperanca em qualquer verdade superior.

Estes resultados, nos quais, sob cada mudanga, apenas o despotismo do
Estado revoluciondrio, a favor dos sucessivos Governos, foi mantido, dificil-
mente poderiam ser explicados em parte pelas circunstincias desfavoraveis
da humanidade. Pois quase sempre houve, tanto nas inten¢des dos homens
quanto na administragao dos acontecimentos, um favorecimento da doutrina
da Revolugao, que, se o principio nao tivesse sido pernicioso em si mesmo,
teria levado a resultados favoraveis.

Os revoluciondrios, em particular aqueles cuja situagio em termos de
propriedade privada e prestigio pessoal ndo traz motivo para queixas desani-
madas, consolam-se com uma confianga inabalével no futuro. E, de uma forma
espantosamente descarada, exigem que, apesar de todas as ilusdes do passado,
os olhos se voltem para o futuro com esperanca inabalével. Thiers, por exem-
plo, conclui sua Histdria da Revolugio com o pronunciamento: “A liberdade ain-
da ndo chegou, mas vird!”*% Estou certo de que hoje, mesmo depois de um
lapso de cerca de vinte anos dessa declaragao e da mistificagao de 1830 em que
ele desempenhou um papel proeminente, ele teria a coragem de fazer a mes-
ma promessa encorajadora. Nao hd cangao de ninar melhor para colocar uma
humanidade iludida para dormir. Mas nés, meus amigos, cujo objetivo nao é
adormecer, mas despertar, ousamos suspeitar que a liberdade nunca vira dessa
maneira - nunca, se os homens nao renunciarem ao principio da Revolugao e
se voltarem ao Evangelho. Permita-me terminar chamando uma testemunha,
que merece sua atengao, Guizot: Os esfor¢os de nosso tempo sofreram muitos

reveses: as esperangas eram imensas, desproporcionais; eles estavam longe de

366 Thiers, Histoire de la révolution, X, 383.

362



VISAO GERAL: 1794-1845

serem plenamente realizados; nao obtivemos para a humanidade toda a felici-
dade que prometemos a nds mesmos. Por isso nao sei que desinimo, que frieza
se apoderou dos coragoes. Depois de grandes obras e grandes resultados para
amelhoria da sorte da humanidade, parece hoje que nada foi feito, que nada se
espera. Esse amor pela humanidade, que tanto honrou nosso tempo, deu lugar
a uma timidez gélida; mais dedicagao, mais esperanga, mais ambigao por esta
grande e santa causa. Nao pense que tal desinimo jamais chegue a caridade
cristd, aquele amor que se dirige 4 alma do homem e ao seu destino eterno,
mais do que a sua condigao na terra. L4 as pretensoes, embora mais altas, sao
menos vastas e menos orgulhosas; uma alma reformada e salva ¢ suficiente
para encher a esperanga e sustentar a coragem do cristao. E a esta lareira que os
coragdes mornos de hoje devem vir para se aquecer. E ao espirito religioso que
serd dado reacender a tocha do amor dos homens, dirigir novamente, para o
bem da humanidade, esforcos ardentes e devotados, para finalmente reacender
esta conflanca entre nos. Esta sede, esta esperanca para melhorias que sdo a
vida da humanidade. Um servi¢o imenso que o nosso tempo exige e que s6 0
espirito religioso pode prestar-lhe.*"’

Todos os esforgos e empenhos da filosofia e da filantropia, exceto o cris-
tianismo, terminaram em desespero, em resignagao desanimada e passiva. So-
mente de um reavivamento do amor cristao e do espirito evangélico podemos
obter a forca para enfrentar a incredulidade e derivar a confianga sem a qual
nenhum sacrificio, nenhum progresso, nenhuma melhora é possivel. S6 pela fé

no Filho do Deus vivo a Revolugao pode ser vencida.

367 Discours du 28 avril 1836 4 la Société Biblique Protestante de Paris; p. 6.

363






PALESTRA XV

CONCLUSAO

Nesta parte final da obra gostaria de comunicar algumas reflexdes sobre quatro
topicos diferentes. Cada um deles teria merecido um tratamento separado: 1.
direito internacional; 2. os sinais dos tempos; 3. a histéria de nosso pais [Ho-
landa] durante a era da revolugio; e 4. nossa vocagdo e tarefa pessoais.

1. A teoria do direito internacional moderno foi construida sobre os mes-
mos principios fundamentais do direito constitucional revoluciondrio. Ofere-
¢o em seguida um breve resumo dessa sabedoria diplomética, dispensando-
-nos assim de ter que ler Grotius e Pufendorf e todos os panfletos e artigos
incomodos de ex-publicitarios.*®®

O que a soberania popular é para um pais, a soberania da humanidade
¢ para o mundo. Também neste dominio mais amplo, nenhuma sacralidade
dos tratados ou direitos adquiridos pode se contrapor a vontade geral. O uni-
co critério é o bem-estar da Europa ou o bem-estar do mundo. Contudo, as
opinides divergem também sobre este bem comum, esta “seguranca publica”

em um sentido cosmopolita. E uma vez que também esta vontade geral nao

368 Nao no sentido moderno de um profissional formado em publicidade, mas de pessoas
ilustres e eruditas que publicavam suas ideias através de livros [Nota da tradutora]

365



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

tem 6rgaos que sejam geralmente aceitos, a vontade de todos se dissolve uma
segunda vez na vontade de poucos e as relagoes mutuas dos Estados sdo deci-
didas pelo bom prazer daqueles que os dominam. E, em caso de diferencas de
opinido, quando as opinides divergem, em nome, como se diz, da felicidade
real das nagoes, é sempre uma e a mesma opiniao que é prontamente preferida
- 2 0pinido que estd mais de acordo com a teoria ou os interesses daqueles cujos
poderes de persuasio repousam sobre a espada, a artilharia, ou, como dizia um
especialista, sobre a “lei do canhao”.

Tal é a teoria. E se vocé perguntar sobre a prética, encontramos a influén-
cia desta doutrina constantemente refletida no comportamento tanto da Fran-
¢a quanto das outras poténcias.

Da Franga. Basta observar o que aconteceu na Revolugio até a queda do
Império, ou seja, enquanto a Franga gozou de uma supremacia completa. O tom
e a atitude da Convengao foram muito adequados do ponto de vista revolucio-
ndrio: pactuar os povos contra os seus principes; espalhar a chama da liberdade;
oferecendo protecao aos movimentos revolucionarios em todos os paises; lutan-
do pela confraternizagdo do mundo sob o protetorado do povo francés. A con-
duta de Napoleao também se conformava com as demandas da teoria revolucio-
néria. Afinal, o mundo inteiro estava interessado na possibilidade de um futuro
desenvolvimento da Revolugao. Para se preparar para isso, as facgdes na Franca
precisavam ser submetidas ao regime napolednico; e para atingir e preservar esse
tipo de unidade, a Franga nao poderia dispensar a guerra, a vitéria, a conquista.

As demais Poténcias. A conduta delas também trai a influéncia dos dog-
mas revoluciondrios e é considerada erroneamente como antirrevoluciondria,
com a possivel exce¢do da Inglaterra durante o periodo da Reagao. Uma ten-
déncia revoluciondria ou liberal é evidente em todas as fases.

Aponto para a fase de Preparagdo. Ja aqui nos deparamos com o estadista

que, pautado pelas conveniéncias e pelo desejo de engrandecimento, nio tem

360



CONCLUSAO

escriipulos em destruir lagos anteriores e zombar dos tratados. E dessa época
que data a alianga predatoria que despedagou a Polonia e o comportamento
traicoeiro em relagio ao Império Otomano, destinado a alargar os estados vi-
zinhos mais do que a divulgar o Evangelho. Os calorosos amigos dos sofistas
franceses também foram os zelosos proponentes e instigadores da patifaria que
esses truques de diplomacia representaram: Catarina II, José II, Frederico II
- embora esse ultimo fosse pragmético o suficiente para nao se entrincheirar
atrds de principios e instituigdes anteriores. Foi o que ele fez assim que desco-
briu, ou previu, que os direitos ou interesses da Prussia ou do Império Alemao
seriam prejudicados pela aplicagao das novas ideias revoluciondrias.

Aponto para a fase de Desenvolvimento. As poténcias realmente promo-
veram o horror da Revolugao - ndo por excesso, mas por falta de uma poli-
tica verdadeiramente antirrevoluciondria. Por que os projetos e esfor¢os dos
governantes e estadistas foram frustrados? A razao é essa, eles proprios esta-
vam apaixonados pela doutrina da liberdade. Além disso, uma vez que haviam
aprovado a Revolugao na sua origem e esséncia, apenas se opuseram as suas
consequéncias e aos chamados excessos. Também, porque viram no governo
revoluciondrio nio um poder auto constituido, mas a representagio real da
Franga, nao uma facgao criminosa, mas um estado legitimo. Todo o resto foi a
consequéncia desta visao. Nao é de surpreender que, dada sua atitude bésica, as
poténcias vissem como rebeldes os representantes e defensores do estado his-
torico, ainda que fossem vitimas manifestas de injustica e violéncia crescentes.
Ou entao, pelo menos, como partidarios de uma mentalidade estreita de uma
forma dispensavel de governo. A lamentével situagio de Luis XVI tornou-se
motivo de preocupagio meramente por sua pessoa ou pela forma mondrqui-
ca de governo; cada intervengao assumia o aspecto de guerra contra o Estado
francés. Esse ponto de vista explica a politica das poténcias de confiar, nio em

principios imutdveis, mas em circunstincias mutdveis; explica seu desejo de

367



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

ver o triunfo, ndo do antirrevoluciondrio, mas do partido menos violento e,
portanto, mais fraco; explica sua falta de unidade e vigor, nascida de avaliar mal
a natureza e a extensao do perigo. E por isso que uma guerra que os Aliados s
poderiam vencer se a travassem com zelo abnegado degenerou em especulagao
egoista pela ampliagao de seu proprio territério. Isso explica sua vergonhosa
traigdo para com os monarquistas franceses, cada vez que uma alianga parecia
desvantajosa ou initil - uma abominagdo que encontrou seu castigo legitimo
na unido de todos os franceses para a defesa de seu pais. Isso explica, em uma
palavra, a diplomacia insipida, incolor, mesquinha e ignébil das nagées, cujo
tinico efeito foi atigar as chamas da revolugio e infligir sobre si mesmos uma
série de derrotas.

As coisas nao melhoraram durante a Reagdo. A subjugacdo de metade
da Europa a violéncia francesa pode ser atribuida em grande parte as mesmas
ideias falsas. Mas essa escravidao se deve em grande parte também as estru-
turas e intengOes erroneas que, pelos mesmos mal-entendidos, surgiram nos
demais Poderes. Os homens astutos que governaram a Gra-Bretanha - perce-
beram que Napoledo, o jacobino coroado, era obrigado pela instabilidade de
seu regime e predisposto pela tendéncia natural de seus principios a travar uma
guerra incessante e perseguir um império universal. Em outros paises, no en-
tanto, governantes gabaram-se de que Napoleao era o domador da Revolugao,
o homem com quem se poderia chegar a um entendimento sobre a divisao

da Europa em grandes “arrondissements™®

por meio de vérias secularizagdes
e anexagoes para o beneficio dos poderosos. Nao é de admirar que Napoledo
se tornasse imediatamente seu protetor e arbitro, logo seu opressor e mes-

tre. Desde o inicio, houve coalizdes, com certeza. Mas, quem nao conhece a

369 Arrondissement, fr., uma subdivisdo de um departamento francés para a administragio local
do governo [Nota da tradutora].

368



CONCLUSAO

histéria melancélica dessas associagoes efémeras? A passividade de cada mem-
bro enquanto os direitos de outro e nao os seus eram violados; a colaboragao
avida sempre que se visse uma oportunidade de enriquecer-se com uma parte
dos despojos injustos, conspirando pra isso com os amigos revolucionarios. O
conluio do gabinete austriaco com Bonaparte, quando, depois de ter abando-
nado a Bélgica e desistido da Holanda, encontrou uma reparagao da vergonha
de tanta injustica na palatabilidade do carogo que lhe foi jogado, a destruicao
de Veneza ou a demoli¢ao do império alemao; a duplicidade, ganancia e co-
vardia da Prussia; a subserviéncia dos principes alemaes, sitrapas do déspota
Napoledo, ainda mais déceis perante o tirano para se tornarem, por sua vez,
por seu favor, tiranos de seu proprio povo. Nenhuma coalizao durével e til era
possivel enquanto os governantes acreditassem que, prostrando-se na poeira e
na lama, escapariam da espada afiada do potentado. Nenhuma alianga efetiva
poderia surgir até que se tornasse evidente que, ao longo prazo, o aumento
constante da violéncia napolednica seria, mesmo em questdes de interesse pes-
soal, desastroso para todos, tanto ao rei como ao trabalhador diarista. Entao o
proprio egoismo se tornou a mola mestra da nobreza, e a autopreservagao dos
governantes os for¢ou, despertados pelo grito de liberdade de seus povos, a
dar as maos e empreender uma guerra até a morte contra o temido usurpador
- uma guerra que sob a béngao manifesta de Deus foi levada a uma conclusio
bem-sucedida.

E o0 que aconteceu [na fase de Experimentagdo Renovada] de 1815 a 18302
A tendéncia dos governos de se ajudarem mutuamente na aplicagdo moderada
das ideias liberais tornou-se o fundamento também do direito internacional. Nao
direi nada sobre a Santa Alianga; certamente nio protegeu a Europa contra algu-
mas medidas profanas. A arbitrariedade liberal fatal ficou evidente nas consultas
bizarras, ilegitimas e as vezes escandalosas, pelas quais as nagoes foram divididas

e trocadas como bens méveis ou gado. Ficou também evidente pela maneira pela

369



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

qual a verdadeira liberdade e a autoridade genuinas foram frustradas pela pro-
mulgacio de constituigdes liberais. Ficou evidente nos congressos e intervengoes
armadas, organizados com o objetivo de reprimir levantes cujas sementes eles
proprios plantaram. E, por que no acrescentar, ficou evidente no incentivo que
a diplomacia europeia constantemente deu ao partido liberal, particularmente na
Franga e com o qual ajudou a preparar e efetuar a revolugdo de 1830.

A continuagao desta politica na ultima fase, desde 1830, manifestou-se
nos espetaculos ultrajantes dos quais temos sido os espectadores e em parte
as vitimas. A Revolugio de Julho foi um choque tremendo que a diplomacia
nao havia previsto nem desejado. Ao mesmo tempo, do ponto de vista liberal,
nao havia razao, direito ou forca suficiente para combaté-la. As nagdes compe-
tiram umas com as outras para reconhecer rapidamente essa revolta que nao
conseguiram reprimir. A criatura de uma rebelido bem-sucedida poderia ser
admitida sem demora na sociedade europeia como a continuagao modificada
do Estado derrubado, desde que a bandeira tricolor francesa nao fosse usada
como sinal para uma revolta geral contra os governos. O partido moderado
precisava ser apoiado. A preservagao da paz tornou-se a base de uma alianga
que foi garantida que haveria de durar pelo interesse comum. Luis Filipe era o
“Napoledo da paz”, com quem uma entente era possivel, ja que tinha o apoio
da burguesia amante da paz. A contengao da revolugao estava centrada em sua
pessoa. Qualquer medida em seu apoio era justificada. E assim a convenién-
cia se tornou a regra de conduta. Tudo isso se tornou inevitavel: conformar-se
constantemente com o que era um fato consumado; liberar-se de toda amiza-
de incomoda com o governante de ontem, para poder manter relagdes com o
governante de hoje; saudar o cidadao-rei entre o coro de principes; admitir a
Franga na conferéncia de Londres, dando-lhe assim uma preponderancia 13;
sacrificar os direitos e interesses dos leais holandeses as demandas dos insur-

gentes belgas; abandonar a Espanha as lutas internas - sim, tudo isso se tornou

370



CONCLUSAO

inevitavel. Seguir o curso pelo catavento parisiense era simplesmente conti-
nuar ao longo do caminho que havia sido seguido por muitos anos. Natural-
mente, muitos ficaram surpresos e indignados, mas muito poucos percebem
que os liberais, ndo injustamente, consideraram esta politica (devo chamé-la
inteligente ou desprezivel?) como a tinica aconselhével e apropriada nas cir-
cunstancias. Haveria outra alternativa, quando a prosperidade e a civilizagao
da Europa pareciam estar em perigo a cada queda da pali¢ada contrarrevolu-
ciondria erguida em Paris?

2. Mas é hora de tocar em outro assunto, os sinais dos tempos.

Perguntaram-me como, depois de concluidas as cinco fases, eu concebe-
ria uma sexta fase. Em vez de fazer voos inuteis no reino imenso das conjectu-
ras, acho que devemos basear nosso prognéstico nas principais caracteristicas
até agora discerniveis. Caracteristicas que as circunstincias podem desviar e
alterar, mas certamente nao destruir. Entre esses recursos, incluo: a. o poder
das ideias conservadoras; b. o progresso do principio radical; c. as agitagdes da
igreja romana; e d. o reavivamento da fé cristd.

a. Certamente hd muita coisa que prenuncia a continuagio da paz e da
concérdia, ou pelo menos a conservagdo dos arranjos politicos atuais. Hd uma
fadiga que vem junto com a lembranca das lutas da era da revolugio; também,
um pesar com as teorias que trouxeram decepgdes e inforttnios. Além do medo
de perturbagdes que possam por em perigo a prosperidade e o crédito estran-
geiro; também, hd uma antipatia para com uma oposi¢ao que tantas vezes tem
sido uma mdscara para interesses proprios e um meio de subversao politica. E,
por fim, hd o dominio de um governo todo-controlador, duplamente poderoso
por conta da indiferenga politica e da busca obstinada pelo bem-estar material
que caracterizam cada vez mais as classes alta e média.

b. Nao podemos deixar de notar, entretanto, que a aversao a teorias é basea-

da principalmente no interesse pessoal. Mas se fossemos para as camadas mais

371



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

baixas da sociedade e observassemos a condigao da massa do povo, nao serd que
encontrarfamos ali também um interesse préprio, que pudesse dar origem, em
vez disso, a simpatia e entusiasmo por ideias radicais? A Revolugao, ao dissolver
muitos lagos, fez surgir uma tensao entre ricos e pobres. Essa tensao, em vista do
crescimento constante da pobreza, estd se tornando cada vez mais alarmante. E
essa situacdo alarmante aumenta cada vez mais com o crescimento do iluminis-
mo sem luz superior. As classes mais pobres, gragas a um sistema educacional
deficiente em contetido cristiao, podem ser bem-dotadas de habilidades, mas
sao mal treinadas em principios, que as tornam mais suscetiveis a pregagao de
dogmas perniciosos. O avango do comunismo e do socialismo, a propaganda do
atefsmo e da divinizagao do homem tao corrente na Alemanha e em outros luga-
res, nao sao produtos de uma excentricidade deploravel, mas a continuagao siste-
mitica da obra deixada inacabada por um Robespierre e um Babeuf, a tentativa
renovada de concretizar a realizagao de ilusoes calamitosas por meio, dessa feita,
de uma aplicagio completa. Quando se lembra que esses dogmas, na medida
em que ameagam aqueles que vivem na fartura, s3o ainda mais atraentes para os
pobres e necessitados e s3o eminentemente adequados para acender nessas pes-
soas um fanatismo facilmente inflamavel pela perspectiva de satisfazer paixoes e
desejos - entdo vemos razdes para alarme! Entio, enfrentamos a probabilidade
de novas explosoes. Entao, descobrimos que a renovagao do experimento pode
muito bem levar mais uma vez, com intensidade redobrada e em uma escala mais
ampla, a todos os tipos de regimes terroristas e despoticos. Entao, nao considera-
remos tao absurdas assim as cenas de confusio, pilhagem e assassinato em com-
paragao com as quais, a Revolugao Francesa foi quase como umidilio agradavel.*”
c. A crescente atividade e presungao do papado nio ajuda a elucidar es-

sas perspectivas sombrias. Também aqui hd muito sobre o qual seria dificil e

370 Expressio dos Berliner politisches Wochenblatt.

372



CONCLUSAO

arriscado fazer um julgamento definitivo e firme. O que se deve pensar do zelo
manifesto na igreja romana? E apenas devido a supersticao, ou deve ser reconhe-
cida nela uma resisténcia louvavel a incredulidade e devogao que ainda resta as
verdades fundamentais da religido crista? Serd que os movimentos na Alemanha,
por mais deficientes que sejam, sdo prentncios de coisas melhores que estio
por vir? As perdas que Roma sofre em alguns paises podem ser contadas como
um contrapeso aos ganhos que ela obtém em outros paises? Esses pontos sao
claros: o rejuvenescimento do papado é sempre acompanhado por um retorno
de supersticoes meio esquecidas e deploraveis; onde Roma assume o poder, a
perseguicao aparece, ajustada para se adequar as circunstincias da época. Roma
tem o poder de fazer retomar cenas anteriores de terror. Além disso, o tempe-
ramento de nossos tempos oferece a ela uma boa oportunidade de se tornar a
religido dominante. Pois, dada a necessidade universal de uma religiao, de qual-
quer tipo, nao hd duvida de que os ornamentos e o esplendor de suas cerimonias
sa0 atraentes para a imaginagao, o gosto e os sentimentos; que suas promessas
enganosas embalam a consciéncia para dormir; e que ela oferece, além de uma
forma de religiosidade que pode ser adquirida com prata ou ouro, certa latitude
de pensamento e também de conduta. Em consequéncia, o ultramontanismo,
mais do que qualquer outro credo da igreja, precisamente por causa de seu vin-
culo remanescente com as memorias da cristandade, pode muito bem se tornar,
uma vez que se degenerou ainda mais e assimilou as visdes e interesses jesuitas
e jacobinas, aquela religido civil comum que o Estado exige para a cura das almas.
Essa religiao expulsa como intolerante e intoleravel todo culto a Deus em espirito
e em verdade, alegando que ele perturba a paz e, portanto, merece ser punido.

d. Falei também sobre o reavivamento da fé cristd. Um fendmeno que é
tao inegivel quanto gratificante. Ao longo dos ultimos trinta anos, toda a cris-
tandade testemunhou uma reafirmagao das verdades que, sob a influéncia da

falsa filosofia, foram objetos de negligéncia e desprezo, se nao hostilidade e

373



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

zombaria. Por outro lado, ndo podemos negar a influéncia de erros grosseiros
que se apoderaram de muitas denominagdes protestantes. Quando de fato é a
fé ortodoxa que emerge em algumas situagoes, a questdo ainda permanece: é
ortodoxa no sentido evangélico de ser vibrante e ativa no amor? E poderosa
o suficiente, ja que tem que lutar contra o mundo, para superar as muitas fra-
quezas e a apatia e letargia dos proprios cristios? Além disso, como o elemen-
to cristao nessa ressurgéncia se compara em magnitude e proporgao com os
outros ingredientes da atual crise mundial? Nao seria conveniente para mim
relacionar o que vemos aqui e em outros lugares com estas e outras questoes
semelhantes. Em geral, posso dizer que temos a natureza e o teor deste elemen-
to cristao. Contudo, nao na quantidade e na propor¢io adequada aos outros
elementos do mundo atual em crise.

Com esta escassez de conhecimento, estamos limitados em todos os as-
pectos a nossos proprios pontos de vista. Pode ser que, se nio encontrar qual-
quer oposicao firme da parte da religiao evangélica, o principio radical da Re-
volugao obterd por um certo tempo uma vitéria completa. Pode ser que, sem
quaisquer tensoes ou conflitos perigosos no caminho, estejamos caminhando
para uma reforma de fé e da moral que tenha um alcance maior do que na era
da Reforma. Contudo, - e isso parece ser mais provavel — é possivel que esteja-
mos vivendo em uma calmaria antes da tempestade: que a fermentagao de todos
os tipos de ideias e a postura ameagadora de principios conflitantes prenun-
ciam a chegada de uma competigio entre a luz e as trevas nunca antes vista na
histéria mundial, seja em escopo ou intensidade.

Também aqui, em meio a tantas davidas, a certeza da qual necessitamos
encontra-se nas Sagradas Escrituras. Sua luz nao s6 nos mostra o cumprimento
dos decretos de Deus nos acontecimentos do passado; ela brilha sobre nés e
como o raio na tempestade rasga as nuvens negras. Nos sabemos o que foi pre-

dito: muitos se desviarao da fé; as tribulagdes se multiplicardo; aquele que se

374



CONCLUSAO

disfarca de anjo de luz estard ativamente trabalhando; aqueles que sao fiéis ao
Senhor serao profundamente oprimidos; os dias serdo maus; mas, na hora da
mais profunda angustia, a redencao certamente se aproximara, e os crentes res-
surgirdo vitoriosos quando Aquele a quem eles amaram e serviram consumir o
maligno com o sopro de sua boca, e destrui-lo com o esplendor de sua vinda.””*

3. Mas, basta sobre os sinais dos tempos. Passo a analisar agora algumas
ideias sobre a influéncia que o principio da Revolugao teve em nosso proprio pais
[Holanda].

Afirmar que fomos poupados de atrocidades revoluciondrias por causa
de nossa exceléncia, e que fomos seduzidos a praticar insanidades revolucio-
ndrias por causa da intervengao estrangeira de um poder superior, é uma ilu-
sao agraddvel a nossa vaidade nacional. N6s também devemos a humilhagao
e a miséria que vieram depois que tentamos alcangar, sem Deus, a grandeza
e a felicidade nacionais, a esse afastamento da fé, afastamento esse ainda mais
vergonhoso por causa dos privilégios que os Paises Baixos tiveram. A influén-
cia moral (ou imoral) dos escritos revoluciondrios causou maiores danos em
nosso pais do que o poder das armas revolucionérias. E verdade que, de 1795
a 1813, fomos tutelados durante todo o curso do periodo da Reagao segundo
as cordas principais (ou correntes) de nossos vizinhos protetores. Mas o que
fizemos, tanto antes como depois, quando estivamos livres de vinculos exter-
nos? Por nossa propria vontade, continuamos a trotar com os mesmos arreios.
A Holanda teve sua propria fase de desenvolvimento revoluciondrio de 1780
a 1787, mesmo antes da erupgao ocorrer na Franga. Se a continuagao do pro-
jeto avangado ndo tivesse sido detida a forca, tanto pelos franceses em 1795
como pelos prussianos em 1787, resta a pergunta se o trem da ldgica nao teria

se revelado em um reino de terror, se nds também nio terfamos visto nossos

371 Cf. 1Tm 4:1; Mt 24:21; 2Co 11:14; 2Ts 2:8.

375



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

proprios Robespierres e Saint-Justs no comando do Estado, exigindo “sangrar
os veios de ouro,” “esmagar as jurisdigdes de Orange,” “enforcar as cabegas”
da oposicao.””” Em 1813, chamamos de volta Orange; mas, olhando para a mu-
danga na forma de governo, era como se Orange, o herdeiro desta Casa, que o
proprio Senhor em dias anteriores havia designado como vigia da Religiao e
da Liberdade, voltasse com o propésito de subir ao trono revoluciondrio vago
pela expulsao de Napoledo. Que ele tivesse voltado para outorgar uma consti-
tuigao que, a julgar por sua interpretagio e implementagao, homenageasse a
doutrina, se nao de Rousseau, a0 menos de Montesquieu. Ao mesmo tempo, a
forga do governo foi colocada em uma administragao centralizada e o beneficio
daliberdade em uma assembleia — uma responsabilidade perigosa para o rei ou
uma despesa supérflua para o povo.

Tendo assim demonstrado nossa docilidade em relagao as nogdes revo-
luciondrias em nosso préprio arranjo politico voluntério, é compreensivel que
tenhamos consentido passivamente na unido for¢ada com a Bélgica — um casa-
mento de dois tipos de pessoas, ocasido em que 0 amor ao liberalismo deve ter
sido cego para nao ver a patente incompatibilidade de cariter, a inevitabilidade
da separagao — para nio ver na Constituicao de 1815 o prenuncio da revolta bel-
ga de 1830. Em particular, gostaria de ter apresentado minhas opinides sobre
os anos importantes de 1815 a 1830 com mais detalhes para sua revisao. Mes-
mo naqueles dias, se o rei Guilherme pudesse ter sido induzido a seguir uma

politica antirrevoluciondria, nao lhe faltariam salvaguardas constitucionais,

372 Expressoes usadas por ‘um dos mais hébeislideres dos revoluciondriosholandeses de 1795,
Valckenaer, em uma carta que constitui prova contundente da existéncia, também na Holanda,
de uma mentalidade terrorista bem avantajada. Carta (inclusa no importante trabalho de R.J.
Schimmelpenninck e alguns acontecimentos de seu tempo, ‘s Hage en Amst. 184S. 1. 52-62)
que é uma demonstragio marcante da existéncia, também na Holanda, de uma disposigao ter-
rorista fundamentada.

376



CONCLUSAO

nem talvez superioridade fisica, dada a afeicdo e lealdade de grande parte do
povo belga. Mas, infelizmente, ele também foi incapaz de libertar-se dos gri-
lhoes de sua educagio e do espirito de seu tempo. Ele contemporizou, vacilou
e assim foi reduzido, pelo efeito alternado de concessdes infrutiferas e ameagas
vas, a esse estado de total impoténcia que, devido ao avango do partido radi-
cal, ameagava mergulhar a Holanda na confusao, anarquia, cisma e guerra civil,
mesmo que a revolta em Paris ndo tivesse se concretizado.

Mas nao posso deixar o peso da responsabilidade recair unicamente so-
bre o estimado soberano cujos méritos eu, em muitos aspectos, aprecio, cuja
pessoa eu, em muitos aspectos, amei. O rei Guilherme nao foi o tnico culpado.
O pais foi cimplice. No que diz respeito a histéria, mesmo ap6s a restauragao e
mudanga de nossa Existéncia Nacional, eu nao teria, para meu pesar, elaborado
em tom usual a mengio de louvor nacional. Pois, embora eu reconhega com
prazer todas as coisas louvdveis que foram feitas em 1813 ou 1830 ou 1831,
pela libertagao ou protegio do solo nacional, para a gléria de nossas armas em
nosso proprio solo ou em solo estrangeiro, ndo posso negar que a principio
estdvamos embriagados pelas ilusdes predominantes. Primeiro continuamos
nossa dorméncia em uma espécie de auto complacéncia sonhadora e fleuma-
tica acerca de nossa auto compostura em comparagao com outras nagdes. Em
seguida, despertados pelos belgas, exibimos em relagao a eles, particularmente
durante o imbréglio politico dos trés anos anteriores a revolta, uma passivi-
dade e indoléncia, uma espécie de servilismo e submissao, que se devia em
parte a nossa fibra nacional enfraquecida, mas principalmente ao débil e ddcil
liberalismo que imperava na terra. Basta examinar o estado de espirito em que
estamos desde que o jugo francés foi quebrado. Geralmente, ficamos felizes
em atrelar nosso vagao politico ao partido que deveria ser designado modera-
damente liberal. Em 1813 tivemos que ter uma constitui¢ao, como as outras na-

¢oes. Em 1815, também nds pensivamos que a unido com a Bélgica nao faria

377



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

mal se apenas prevalecesse nossa capacidade e sabedoria superiores. De 1815
a 1830, aceitamos como real qualquer espeticulo que fosse apresentado pelos
comediantes politicos em Paris; ndo raro desperdicamos os nossos aplausos
nas travessuras destes arlequins. Em 1829, Lafayette era nosso her6i. Em julho
de 1830, ficamos exultantes com a expulsao dos intratéveis Bourbons, sob cuja
tirania os liberais decentes e inocentes haviam gemido por muito tempo.

Naturalmente, administramos nossos proprios assuntos a partir do mes-
mo ponto de vista. Nao foi por principio, mas em autodefesa contra irmaos
ndo fraternos, por interesse proprio e necessidade, que nds, na parte norte do
Reino dos Paises Baixos, fomos timidos na aplicagio dos dogmas liberais. As
sementes da oposi¢ao, em minha opinido, tinham raizes profundas suficien-
tes também em nosso pais para se tornarem motivo de preocupagio para as
autoridades. A deslealdade da Bélgica foi um instrumento nio supérfluo para
fortalecer a lealdade na Holanda. O curso dos acontecimentos antes e depois
de 1830 procedeu da dupla operagao da inclinagao ao liberalismo e da reagao
a presungdo dos belgas. Quando a teoria da soberania popular e do contrato
social, da subserviéncia do rei aos representantes e dos representantes a opi-
nido publica e a vontade geral, foi revivida, nds essencialmente, embora com
menos energia, fomos pegos na mesma situagdo em que as pessoas estavam
em 1789 em relagao aos girondinos. E essa situagio era a mesma dos girondi-
nos em relagao aos jacobinos, e a mesma de todo partido timido em relagio a
todo partido raivoso. E, a julgar pelos debates na Segunda Camara, em breve
terfamos sido derrotados, vencidos, esmagados pela facgio liberal (com a qual
o partido catélico romano se aliou e assimilou por um tempo) se um choque
saudavel nao tivesse simultaneamente encerrado o vinculo com a Bélgica e o
vinculo de dominacéo ultraliberal.

Tampouco precisamos nos maravilhar com o que foi feito e deixado de

fazer por nossa politica interna e externa. Nos também estiavamos convencidos

378



CONCLUSAO

de que Carlos X havia perdido a coroa; que nenhuma atengao escrupulosa pre-
cisava ser dada aos direitos hereditdrios; que Luis Filipe merecia um voto de
agradecimento por impedir a eclosao da guerra geral, ao subjugar os radicais.
Nao admira que tenhamos reconhecido o partido reaciondrio na Franga sem
demora ou deliberagio, e que nossa propria politica fosse de tipo semelhante.
Nao havia outra liberdade além daquela em que a autoridade se vé nao como
um aliado, mas como um inimigo irreconcilidvel. Qualquer desenvolvimento
posterior das formas constitucionais agora parecia perigoso, ou pelo menos
inoportuno e inadequado para o presente; e o que quer que fosse feito ou
prometido em relagao a esse assunto pretendia acalmar a agitacio e manter
as pessoas resignadas com o status quo. E assim, assistimos ao surgimento de
um sistema de conservadorismo que certamente preservou muitos abusos,
e também algumas formas constitucionais. Mas de modo algum preservou
nosso espirito civico ou nosso vigor nacional, nosso prestigio internacional,
nossa prosperidade ou concérdia genuina, e menos ainda as nossas finangas.
Este conservadorismo é apenas a continuagao da Revolugao, a preservagao da
situagao revoluciondria, o despotismo do Estado revoluciondrio na forma de
uma autocracia revoluciondria.

4. Permitam-me concluir com uma palavra sobre o chamado daqueles que
confessam o Evangelho, sobre a tarefa daqueles que estao familiarizados com
principios melhores. Pois se foi meu desejo guid-los pela luz do Evangelho ao
longo do caminho da historia através das vrias fases de predominancia revo-
luciondria, eu estava menos interessado no caminho em si do que em seu des-
tino, o ponto ao qual ele nos trouxe. As lices da histéria dos wltimos tempos
perdem-se em grande medida se nao se aprecia a sua ligagao com a histéria dos
nossos dias, se nao se tem em conta que também aqui tudo é uma questdo de
consequeéncia e de transigao, de passar de um elo da cadeia para a seguinte. Para

saber o que fazer nestes tempos graves, devemos olhar para: a. a necessidade

379



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

de melhoria; b. a impoténcia das ideias da Revolugao; e c. o poder que, nesse
sentido, é inerente aos principios cristaos.

a. Consideremos nossa necessidade atual de melhoria. Inquestionavel-
mente, a condigao do nosso pais é deploravel. E o que é que as pessoas que-
rem? Paz e tranquilidade, a qualquer prego. Eles pensam que qualquer funcio-
namento livre dos drgaos constitucionais seria uma ameaga a tranquilidade - o
que explica por que esse funcionamento atingiu um grau de insignificincia tal
que seria dificil explicar de outra forma. O estado se tornou agora o que pode
ser mais bem caracterizado como uma autocracia revoluciondria.

Ao chamar nosso governo de “autocracia revoluciondria,” meu objetivo
ndo ¢ vilipendiar maliciosamente ou acusar infundadamente, mas apenas in-
dicar a natureza real da autoridade, pois ela é o resultado das circunstincias e
ideias de nosso tempo. Nés nao vivemos realmente em uma monarquia, nem
em uma republica, mas sob um governo centralizador e controlador que é exer-
cido pessoalmente ou convenientemente distribuido entre altos funcionarios
do Estado. Vivemos sob o poder de um governo revolucionario todo-pode-
roso, sob uma cabega, um governo limitado de jure de vérias maneiras, mas,
de facto, de maneira nenhuma. Pois, pergunte-se, que independéncia tém os
ministros da Coroa em relagdo ao chefe de Estado no que diz respeito as liber-
dades populares? O que os senhores acham da atitude e comportamento da
Segunda Cimara e da sua perseveranga em realizar sua vontade depois de de-
claré-la? Vocé consegue ver claramente qual o poder real exibido pela Primeira
Cémara em sua carreira de trinta anos? Que garantia vocé acha que existe na
estipulagao “mediante e com o parecer do Conselho de Estado”? Vocé sente que a au-
tonomia municipal e territorial, tao essencial 4 liberdade e ao desenvolvimento
reais, foram harmonizadas com a unidade do Estado? Eu nao condeno. Apenas
afirmo que o desejo incondicional de tranquilidade se manifesta na passivida-

de e autoneutralizagao dos poderes do Estado.

380



CONCLUSAO

A paz e 0 sossego também seriam perturbados se questoes importantes,
que podem dar origem a consideragoes diferentes, fossem levantadas. A discus-
sa0, portanto, de assuntos potencialmente controversos aparentemente também
é considerada uma ameaga a tranquilidade. Isso explica por que as autoridades
demonstram o maior desejo em fugir das questdes vitais em vez de aborda-las.
Explica também por que qualquer um que insista em sua procura pelos fatos,
ainda que motivado pelo mais puro patriotismo, é suspeito de ser esquentado e
agitador. Vocé sabe como estao hoje as condigdes da igreja, da escola, da assistén-
cia aos pobres, do ensino fundamental e superior, do direito penal, da franquia de
negdcios e do direito de votar e de ser eleito, e de tantos outros assuntos impor-
tantes. Quao pouco esforgo estd sendo despendido e, em muitos aspectos, como
nada estd sendo feito, para acabar com a confusio que é reconhecida por todos.
Anegligéncia continua causa agravamento continuo. Manter a economia politica
funcionando e promover exclusivamente os interesses materiais nao é garantia
de estabilidade. A condigao da Patria, em muitos aspectos, precisa de melhorias
substanciais para nao degenerar em decadéncia total.

b. Muito bem, as pessoas sio capazes de melhorar as coisas? Quais seriam
os meios para essa melhoria? Esses meios seriam fornecidos pelos moderados
(portanto, quase moribundos) liberais que ainda estio no poder? Ah nio, eles
sao incapazes de preencher essa necessidade. Esta é a verdadeira razao de sua
inércia. Eles nao conhecem nenhum outro principio além daquele que, quan-
do aplicado, leva aos proprios males que precisam ser tratados. Eles tém a sen-
sagao de que cada novo tratamento do ja desgastado paciente resulta em maus-
-tratos, em curas sem poder salutar, em garantias que s6 podem levar 4 mesma
velha rotina. A inagdo do liberalismo esta revelando cada vez mais sua propria
desesperanga.

Mas, espere! Pode ser que eu esteja enganado! Nem todos foram ven-

cidos pelo desespero. Ha liberais que atribuem a estagnagao ao egoismo ou a

38



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

covardia; que, se tivessem a sua mao livre, a colocariam prontamente no arado;
que desejam ativar os formuldrios constitucionais; cujo objetivo é uma revisao
radical da Constitui¢ao. Foi das cabecas e coragdes deles que brotou uma pro-
posta bastante interessante para o estabelecimento de uma forma de governo
verdadeiramente liberal, com uma Cimara de Deputados dissolvivel e um Mi-
nistério responsavel e elei¢des diretas dignas de mengao. De bom grado presto
homenagem as suas boas intengdes. Atrevo-me a dizer que a sua proposta é, em
alguns aspectos, preferivel ao presente acordo. No entanto, estou convencido
de que, depois de mudar as formas, eles ndo teriam mudado a esséncia das
coisas. Manter a raiz do mal impede uma restauragao verdadeiramente radical,
isto é, uma restauragio que derive de uma raiz diferente. Com a melhor das
intengoes, havera uma mudanga dos que estio no poder sem mudanga na na-
tureza desse poder: o mesmo despotismo do Estado revoluciondrio; o mesmo
ateismo da lei; a mesma negligéncia do supremo Legislador e Rei; a mesma
sujei¢do daigreja ao Estado; a mesma centralizagao, a0 mesmo tempo a espada
e 0 escudo do regime; o mesmo desrespeito arbitrario por tudo o que diz res-
peito a inviolabilidade dos direitos adquiridos e a peculiar independéncia, ou
seja, a autonomia das esferas distintas.

Sou obrigado, parece-me, a declarar porque penso que, em particular,
esses homens do futuro e da promessa s3o impotentes para cumprir suas pa-
lavras. Vocé quer saber por qué? Imaginem, é do entendimento geral que um
edificio instével, cujas fundagdes nao se quer melhorar, s6 pode permanecer de
pé por um tempo através da imobilidade. Portanto, duvido que o movimento
progressista tenha alguma chance de grandes beneficios, pelo menos por en-
quanto. Isto porque o atual governo encontra um apoio no qual poderia fazer
quase tudo o que quisesse sem oposigao. Estou convencido, portanto, de que
aqueles que ainda formam uma oposi¢io, ou pelo menos um remanescente

e uma semelhanca de oposi¢ao, continuarao a ter mais motivos de queixa do

382



CONCLUSAO

que de triunfo. Além disto, a razao de sua incapacidade de agir reside no teor
de seus proprios principios. Portanto, entendo primeiramente que eles por en-
quanto continuardo na oposi¢ao, pois sao impotentes e nao tem muita chance
de chegar ao poder enquanto o governo encontrar o tipo de apoio que existe
nas condigdes e nogdes atuais que lhe permitem fazer o que bem entender.
Mas, mais importante, eles sao impotentes porque o teor de seus proprios prin-
cipios os torna impotentes.

Acredito que vocé concorda que temos o direito de perguntar: onde estao
os sinais de suas belas promessas? Nao questiono sua sinceridade, mas aponto
para o exemplo de tantos cuja sinceridade estava igualmente fora de questao
e que, assim que chegaram ao poder, usaram seu poder, que cobigaram para
a liberdade, contra a liberdade. Identifico a causa dessa inevitavel infidelidade
e deslealdade forgada com o poder das ideias que orientam os reformadores
politicos também de hoje. Tais reformadores se perguntam por que nao hd o
menor interesse no que antigamente, e até recentemente, ainda despertava en-
tusiasmo ou pelo menos alguma atengio e zelo; se perguntam por que sua voz
nao encontra eco. Por que o clamor por uma revisio da Constitui¢ao, que al-
guns meses atrds eram ouvidos na Segunda Cimara quase como o som de uma
trombeta de guerra, comega a se assemelhar cada vez mais ao suspiro fraco e
quase inaudivel de um paciente moribundo. Serd que esses reformadores nao
sentem que o pais precisa de algo mais do que ténues perspectivas de alteragao
da colcha de retalhos constitucional? Acreditam que a sede de justica e de ver-
dade ¢ saciada por um espeticulo como o de 1840, pela insergao de alguns ar-
tigos em uma constituiao? Serd que eles nao estao, porventura, familiarizados
com os avangos surpreendentes feitos pela ciéncia da interpretagao, permitin-
do que os hereges politicos provem a regra: “O diabo pode citar as Escrituras
para seu proposito?” Eles esperam que as vitimas dos experimentos politicos

permanecam ingénuas enquanto os médicos permanecerem confiantes, apesar

383



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

do agravamento da doenga? A verdade é que eles podem alardear a liberdade,
mas nao podem entregi-la. A prova disto nao é apenas o que eles acreditam
e dizem, mas também o que fazem, ou pelo menos o que nao fazem. Se eles
soubessem o que significa liberdade, seriam menos zelosos por implementar
formas virtualmente desgastadas e estariam mais abertos para com aqueles
primeiros elementos da verdadeira liberdade, a qual nao podemos deixar de
reconhecer a menos, que estejamos cegos por falsas teorias.

Entre os fendmenos tristes e dolorosos de nosso tempo, nao conhego
nenhum que, ao se sondar a profundidade do abismo, seja comparével ao em-
botamento do senso de justi¢a. Permanece alguma paixao por reescrever as
leis eleitorais; arquitetos ainda podem ser encontrados dispostos a fornecer
casas-de-papel politicas. Mas um verdadeiro espirito de liberdade, que busca
o respeito pelos direitos também dos outros, dificilmente pode ser encontra-
do. A sensibilidade  injusti¢a tornou-se entorpecida, e a indiferenga universal
pelo atropelamento dos direitos mais sagrados, desde que o préprio gozo da
vida seja seguro (desde que se permaneca na posse de tudo o que, segundo
a propria estimativa, é necessario para a vida segura), é a prova da influéncia
mortifera da teoria liberal sobre os mais nobres afetos do coragiao humano.

Para esclarecer e justificar o que quero dizer, escolho dois exemplos no-
torios: a igreja reformada e a educagao.

A igreja. Nao entro em disputas teoldgicas. Nao falo da maneira arbitraria
como a igreja foi organizada pelo governo em 1815. Mas quando tal organiza-
¢ao administrativa serviu para estabelecer o controle completo daqueles que
sao infiéis ao ensinamento da igreja; quando o poder do Governo foi usado
para colocar a formagao de futuros pastores nas maos dos inimigos da doutrina
da salvagao; quando, além disso, os fiéis que sao vitimas dessa liberalidade sao
por muito tempo absolutamente proibidos de se reunir para o culto, e hoje s6

podem fazé-lo com a condigdo de que abandonem sua igreja - entao chamo

384



CONCLUSAO

isso de o cumulo da injustica, possivel apenas quando o senso de justica da
maioria das pessoas se extingue e a liberdade adquiriu, se ndo um som perigo-
s0, pelo menos um som incomodo e oco.

A Educagdo. Nao falo da diregio perniciosa que prevalece no sistema es-
colar publico hoje. Nao proponho neste momento contestar a visio de que,
para nos protegermos contra os catélicos romanos, devemos banir a Biblia das
escolas. Mas quando tal sistema nao so recebe prioridade e patrocinio oficial,
mas também um monopoélio, e aqueles para quem um tipo diferente de educa-

a0 é uma questao de consciéncia; quando um decreto real®”

, que foi emitido
para acomodar tais pessoas, pode ser interpretado por quatro anos a fio com
cada vez maior arbitrariedade em contradigao com a vontade real; e quando,
apesar das queixas mais sérias de um niimero consideravel de nossos compa-
triotas, poucos se dao ao trabalho de investigar os fatos do caso - entio chamo
isso de um sinal dos tempos em nossa terra, uma prova do endurecimento ao
qual as pessoas sdo trazidas por longos anos de jogos com palavras e principios.
Ao mesmo tempo, vejo no sistema educacional um sinal do pouco que po-
derfamos esperar de qualquer ascendéncia dos liberais que ainda estao, como
em 1844, trabalhando no que acreditam ser uma constitui¢ao modelo. Tenho
o direito de dizer a esses talentosos inventores: admiro sua resiliéncia, e tal-
vez também seus talentos, na fabricacao, ou pelo menos na concepgio, de um
artificio para resgatar pessoas que se afogam. Mas, eu lhes suplico: enquanto
eu estiver deitado na dgua, reserve um momento para me estender a sua mao.
Tenho certeza de que vocé nos fornecerd rascunhos e esbogos muito legiveis,
que ficarei feliz em exibir, bem encadernados, em minha cole¢ao de alquimia
politica; mas permita também que seus contemporaneos desfrutem um pouco

da liberdade que vocé estd preparando tao liberalmente para a posteridade.

373 Koninklijk Besluit van 2 Jan. 1842

385



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Mas o assunto ¢ sério demais para que possa cair em escirnio. Tenho o
direito de reclamar quando aqueles que falam tio bem da liberdade e da Cons-
tituicao se calam diante de ultrajes desse tipo. No entanto, nossa indignagao,
legitima e justa, pode facilmente se tornar excessiva e injusta. Isto porque nao
se deve esquecer que o principio da Revolugao exerce um dominio tiranico
sobre as opinides e inten¢des das pessoas. Estou inclinado a acreditar que nem
nossos conservadores nem nossos anti conservadores tém prazer na opressio
religiosa. Acredito que de bom grado concederiam qualquer liberdade com-
pativel com seus principios; mas, eles descobrem que toda liberdade que nao
for monopolizada para promover seus pontos de vista é uma ameaga ao seu
dominio. Eles sao, dessa forma, continuamente reconduzidos aos preceitos do
liberalismo, mesmo contra os ditames de sua consciéncia. E é irrefutavel que,
contra o cidaddo indefeso, toda medida arbitréria, por mais censuravel que
seja, encontra sua desculpa e justificativa nas nogdes de unidade do Estado,
supremacia do Estado, bem do Estado, seguranca do Estado. Nao, os defen-
sores das ideias liberais sio incapazes, mesmo que tenham vontade, de dar-
-me a liberdade que exijo. A liberdade que exijo e reivindico como cidadao,
como holandés, como cristao. Eles procedem de acordo com a prescrigao de
uma das inimeras Seitas, cuja diversidade sempre leva a unidade da autoridade
despotica. Juntos, liberais e conservadores constituem a continuagio das duas
escolas antagénicas implicitas na doutrina da Revolugio (nas quais a natureza
da doutrina da Revolugao se manifestou desde o inicio e ao longo de todos os
tempos): o Desenvolvimento, que deseja colocar em prética o impraticavel; e a
Reagdo, que estd empenhada em deter todo progresso e busca o controle sobre
0 que ndo pode ser controlado: a saber, a consciéncia. O que ambos tém em
comum ¢ isso: Ambos concordam em que se agarram a um principio que, ine-
xaurivel em promessa, é em si mesmo o obstéculo intransponivel 4 realizagao,

sua propria fonte de constante desapontamento.

386



CONCLUSAO

¢. Mas, no que diz respeito ao chamado dos cristaos, devo apontar nao
apenas para a capacidade das ideias da Revolugao, mas também para o poder
do principio cristao. Com efeito, para ndo desanimarmos com a impoténcia
dos outros no desejo de aperfeicoamento, é necessario que nos familiarizemos
com a irresistibilidade de nossas proprias armas.

A ultima barreira colocada contra as verdades que defendemos é que sao
meramente ideias, conceitos tedricos, inuteis para a pratica.

Dizem-nos que somos criticos ardentes e severos no campo do direito
constitucional, e que nunca produzimos nossos proprios tratados. Até agora,
esses tratados estao sendo esperados em vao. Muito bem, Fungar vice cotis, expers
ipsa secandi — “Deixe-me fazer o papel de pedra de amolar, embora eu mesmo
nao corte”. A refutagao das falsas ideias ja é em si muito util. A simples histo-
ria da Revolugao ¢, de fato, em um exame imparcial, sua critica mais agucada.
Mas agora que a eliminagao de tantos preconceitos é necessdria, um raio da luz
superior da verdade evangélica nao é supérfluo para quebrar a névoa. E, certa-
mente, ndo é pouca coisa advertir o trabalhador contra desperdigar suas forcas
naquilo que é supérfluo, o faminto e sedento contra o uso do dinheiro com
aquilo que nao é pao. Nio é um favor pequeno alertar o viajante para nio tomar
o caminho errado: o préprio aviso é um incentivo para procurar o caminho
certo. A propria adverténcia é um despertar de desejo, é um impulso para bus-
car o bom caminho, o alimento nutritivo, as dguas frescas de uma fonte viva.

Mas acredito que nosso principio histérico-cristao nos leva também
mais diretamente ao aprimoramento politico. E uma prova da veracidade de
um principio geral de que ele tem uma elasticidade muito grande em suas
aplicagdes. E na verdade, elas sao muitas. Nao vou fazer vocé perder seu tem-
po revendo o esbogo dos detalhes da utopia das maximas antirrevoluciond-
rias, as quais apresentei no inicio de nossa investigagao. Espero que tenham

reconhecido o principal impulso de minhas ideias. Isto é, quando vislumbro

387



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

uma verdadeira restaura¢ao, minha preocupagao nio é o retorno as formas
obsoletas, ou uma subita inversao da ordem social, ou o desrespeito aos di-
reitos de todos no interesse de uma parte. Sugestoes desse tipo eu condena-
ria como sendo consistentes com o espirito da Revolugao. Mas, instruido
e guiado pela experiéncia e pela eterna Palavra da Revelagao, mantenho a
imutabilidade das verdades cujo abandono levou a essas falsas ideias perni-
ciosas, cuja impoténcia se torna cada dia mais clara. A necessidade real do
nosso tempo é a aplicagao, modificada de acordo com as circunstancias, do
direito constitucional cristdo. E eu ousaria imaginar que a maioria de vocés,
se nao todos, tendo em vista as verdades gerais deste direito constitucional
cristao que apresentei no inicio de nossa investigagao, reconhecera que uma
mudanca na aplicagao destes principios de acordo com as circunstincias é a
real necessidade do nosso tempo.

Mas, sera que é possivel tal aplicagao? Por que nao? Sua nao praticidade
s6 poderia ser o resultado de trés causas: dos proprios principios, ou das cir-
cunstancias, ou das pessoas.

Dos principios? Mas como? Toda verdade é pritica, tanto por si mesma
quanto porque estd ligada a todas as outras verdades. Assim, a verdade que de-
fendo no direito constitucional tem um poder incalculével porque sua base, sua
marca e seu reflexo se encontram em toda parte — no Evangelho, no senso de jus-
tica do homem, na histéria da antiguidade ou das nagdes dos tempos modernos,
nas fortunas do nosso proprio pais, no registro especialmente daqueles periodos
em que os homens deliberadamente e sistematicamente viraram as costas para
essa verdade. A submissao a verdade ¢ a unica pratica verdadeira. A adverténcia
de Cassandra foi pritica, embora tenha sido langada aos ventos e Tréia tenha sido
destruida. Os preceitos de justica e humanidade eram praticos sob Robespierre,
assim como a independéncia das nagdes e a liberdade de seus habitantes sob Na-

poledo. A proclamagio do Evangelho é prética, mesmo quando nao suscita nada

388



CONCLUSAO

além de oposicao. A recomendagio de verdades antirrevoluciondrias ¢ pratica,
mesmo quando o principio da Revolu¢iao mantém a vantagem.

Mas, nos dizem, as circunstincias podem impedir a implementagao dos
principios praticos. Certamente, se por pratica nio entendemos nada além de
aceitacao e vitéria universal. Mas mesmo em circunstancias desfavoraveis po-
de-se testemunhar a verdade; e esse testemunho continuo de per si jd é uma
aplicagao real e uma pratica poderosa. Pregar a justica enquanto a injustica
continua ndo é supérfluo; e as palavras daquele que enfrenta o tirano onipo-
tente nio se perdem porque ele mesmo sofre as consequéncias de sua louvavel
franqueza. Mas nio precisamos limitar o poder de nossos principios a tal pro-
testo. Admito prontamente que houve uma época em que quase nada se podia
fazer sendo protestar. No entanto, eu nao ousaria sustentar que também era as-
sim depois que estdvamos livres do jugo francés, em 1813, em 1815, em 1830,
em 1840. Acredito muito mais que jd em 1813, e em todas as crises posterio-
res, a oportunidade estava la para trazer melhorias reais, para retornar a ideias
melhores. De qualquer forma, se essas ideias fossem conhecidas e apreciadas,
ndo haveria necessidade de se render tao incondicionalmente ao principio da
Revolugao, de erigir um reino tao desorganizado como o da Holanda, de deixar
de lado tao completamente as memorias mais queridas da nagao. Nao terfamos
ganho tudo, mas também nio terfamos perdido tanto.

Nao posso fugir a pergunta se eu considero 0 momento presente como
oportuno. Nio considero. As esperancas vas e as ilusoes justas nio servem para
nada. Nem preciso repetir aqui que estamos vivendo em um tempo de vita-
lidade debilitada, uma época de negligencia. Nao devemos esperar para bre-
ve uma crise que produza beneficios para nossa época. Nao lhe prometemos
nenhum triunfo completo, rapido e facil. Portanto, também aqui se aplicam
as palavras “Odi profanum vulgus et arceo”. Ninguém deve se envolver em po-

liticas antirrevoluciondrias em busca do bem-estar de seu pais trilhando um

389



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

caminho ao longo do qual encontre satisfagio para seus desejos e interesses
pessoais. Mas se, em vez disso, formos movidos pelo amor a verdade e pelo
senso de obrigagao, verificaremos que nossos dias nao estao carentes de opor-
tunidades para cumprir nosso dever. Ou serd que a proclamagio de nossos
principios, cada um em seu proprio circulo de atividade e influéncia, é um
trabalho de pouca importincia? Vocé acredita que a influéncia exercida pelos
escritos e mesmo pelas conversas do século 18 foi de pouca importancia na
preparagao da Revolugao? Também hoje a confissao sincera de suas crengas
como cristao exerce uma influéncia cujo efeito s6 é conhecido por aquele que
faz com que essa confissao prospere.’’* J4 falamos e escrevemos bastante, pode
ser que alguém ouga e diga, chegou a hora da agdo! Como se falar e escrever
ndo fossem agdes; como se aquele por quem a semente é jogada no campo
fosse contado sozinho como se nada tivesse feito. Reconhe¢o, no entanto, que
tal estimulo a agdo também pode ser saudével e significativo, principalmente
quando nos lembra da necessidade de nao ficarmos na teoria, na reflexao,
onde a prética é possivel. E sua adequagao deriva dos proprios conceitos que
defendemos calorosamente. Sejamos fiéis, cada um em sua posigao. Se nao nos
¢ dado realizar grandes coisas, lembremo-nos de que quando a oportunidade
de testemunhar a verdade existe, a maior infidelidade pode ser cometida nas
menores coisas. Nao esquegamos que se o testemunho pode ser chamado de
ato, 0 ato também é um testemunho e por vezes uma pregagao muito poderosa.
E, em vista dos pequenos sacrificios que até agora nos foram solicitados a fazer,
estejamos sempre atentos, a fim de perseverar na abnegagio e na devogio
ao dever. Lembremos que o reino da verdade foi estendido mais longe por
testemunhas que tiveram a for¢a, se necessario, para serem martires no sentido

mais pratico da palavra, para serem testemunhas até a morte.

374 1Co 3.6

390



CONCLUSAO

Isso me leva ao que eu disse em tltimo lugar. A aplicagao prética pode se
tornar impossivel por causa da atitude e conduta das pessoas. De duas maneiras:
ou porque nao conhecem os principios, ou porque nao tém energia para coloca-
-los em prética. O primeiro costumava ser o caso e ainda o é para muitos. Mas,
serd que o ltimo se aplica a0 nosso caso? Os cristaos sao frequentemente acusa-
dos - as vezes erroneamente, as vezes com razao — de auto exaltagao. Mas, uma
coisa é certa: se o coragdo depravado torna um homem orgulhoso, a verdade o
torna humilde. A razao para isso é simples: quanto mais sabemos, mais gritante
é o contraste entre saber e fazer. Mais o contraste entre o que sabemos e o que
fazemos se torna claro e mais desagradavel. Vimos que o reinado das falsas teo-
rias atenua até certo ponto os atos mais terriveis para os quais eles moveram seus
devotos fanéticos. Por outro lado, quanto mais excelente for uma teoria, mais se
pode esperar de seus adeptos. Quanto mais poder ¢ atribuido a uma confissao,
mais provavel é que sua improdutividade se deva a letargia de seus confessores.
De minha parte, habetis reum confitentem, reconhego minha culpa. Mas a auto re-
preensdo, se for sincera, nio se limita ao lamento improdutivo. E melhor nos di-
rigirmos uns aos outros, e juntos caminharmos para a tinica fonte de onde brota
abundantemente tudo o que necessitamos para sermos fortalecidos. A fonte de
nossa vida nao esta no dominio das especulagoes de alguma filosofia que se pro-
ponha altaneira, mas ao pé da érvore do Calvirio, a0 pé da cruz, que, pela miseri-
cordia de Deus, nosso Salvador, foi feita drvore da Vida.

Agora estao a par da ideia que resume tudo o que eu disse nessa obra: que
a Revolugao, em toda a extensio de seus frutos perniciosos, é a consequéncia da
doutrina da Revolugao - assim como essa mesma doutrina é a consequéncia da
rejei¢ao sistemdtica da Evangelho. A absoluta necessidade das verdades do Evan-
gelho se faz sentir mais profundamente quando estdo ausentes. Essas verdades
ndo sao mistérios que podem ser percebidos pelas intuigdes profundas ou super-

ficiais de alguma filosofia humana. Sao os mistérios que o Senhor dd a conhecer

391



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

aos humildes e mansos. Sdo as verdades que sdo expressas tao positivamente
quanto declaradas simplesmente na Sagrada Escritura: paz pelo sangue da Cruz;
um sacrificio pelo qual o resgate foi pago por muitos, sacrificio expiatorio; uma
mudanga de coragio, visivel na agao do amor e na luz das boas obras. Estas sio as
verdades que sempre e em toda parte foram objeto de multiplos ataques, mas das
quais o Salvador disse: “Gragas te dou, 6 Pai, Senhor do céu e da terra, porque
ocultaste estas coisas aos sabios e entendidos, e as revelaste aos pequeninos.”*”
Uma aceitagao dessas coisas com a fé de uma crianga ¢ a primeira condigao a ser
satisfeita se quisermos compreender os mistérios da ciéncia. Nao espere de mim
nenhuma depreciagao de qualquer trabalho ao qual o mundo costuma atribuir
um valor excessivo; pelo contrério, estou convencido de que, na medida em que
somos chamados a fazé-lo por aptidao, estudo ou posigao social, temos a obriga-
¢0, seja o que for que no mundo da erudicdo e da politica a nossa mao encon-
tre para fazer, fazé-lo com todas as nossas forgas. Mas, a0 mesmo tempo, estou
cada dia mais convencido de que todo o nosso trabalho permanece infrutifero
enquanto as obstrugdes da sabedoria humana bloquearem o sol do Evangelho.
Nao desdenhemos o que 0 mundo considera humilde. Muito do que o mundo
considera grande é pequeno, e muito do que ele considera pequeno é grande.
“Tenham o mesmo modo de pensar de uns para com os outros. Em vez de serem
orgulhosos, sejam soliddrios com os humildes. Nao sejam sabios aos seus pré-
prios olhos™ Esse é o meio de obter e realizar o que 0 mundo chama de coisas
altas. Se nds, que estamos conscientes de termos recebido uma convicgao inte-
lectual sobre a verdade do Evangelho, descobrimos em nds mesmos apenas um
pouco de forga e uma medida de impoténcia que muitas vezes nos entristece e

desanima, vamos com oragdes fervorosas examinar-nos para averiguar se aquela

375 Mt11.2§
376 Rm 12.16

392



CONCLUSAO

centelha foi de fato acesa em nossos coragdes, pela qual o esqueleto morto e seco
da teologia é vivificado e se torna frutifero.

A fé vence o mundo. Se quisermos vencer o mundo, é necessario, antes de
tudo, derrubar em nossas mentes toda imaginagao e toda altivez que se levanta
contra o conhecimento de Deus, e levar cativo todo pensamento a obediéncia de
Cristo.””” Lembre-se sempre que o clamor: “Ajuda a minha incredulidade!” é pre-
cedido pelo grito de alegria: “Senhor, eu creio!””® Nunca esquegamos que toda
atividade, também na historia e na politica, nao tem valor na avaliagio daquele
que conhece o coragdo se nao for santificado pelo oragao dupla que expressa a
necessidade comum do filésofo e da crianga: “Seja misericordioso comigo, um
pecador” e “Minha alma se apega ao p¢; vivifica-me segundo a tua palavra.>”

Nao posso e ndo vou terminar sem agradecer a sua atengao gentil e interessada
ao ler estas Palestras. O trabalho foi por vezes muito dificil, no entanto, espero que fru-
tifero. Vitae summa brevis spem nos vetat inchoare longam. Me alegro, considerando
aescassez e a fraqueza fisica da vida, que pude colocar os principais contornos de mi-
nhas consideragoes na mente e no coragao dos meus leitores, em cujo proprio exame
de assuntos tao importantes fago concessdes. Espero que a comunicagao franca de
minhas opinides possa ter criado ou fortalecido o vinculo de amizade entre os ou-
vintes e o orador, leitores e escritor. Para os leitores considerados irmaos na fé minha
despedida é acompanhada de uma sincera recomendagio nesta amizade altamente
estimada. A esta recomendagao nada tenho a acrescentar, exceto, é verdade, esta tinica
coisa, que também considero a mais importante, que se houve algo de bom e util aqui,
retribuo o elogio a Ele de Quem recebi for¢a, enquanto Lhe pego perdao pelas falhas

e erros que, por minha propria culpa, contribuiram para isso. A Deus toda a gloria.

377 2Co0 10.5
378 Mc9.24
379 Lc18.13; S1119.28

393






APENDICE






A REVOLUCAO FRANCESAE A
RELIGIAO DA HUMANIDADE!

Yago Martins®

“[...] a Revolugdo, com sua variedade de escolas de pensamento
e suas sucessivas manifestagdes historicas, é a consequéncia, a
aplicacao e o desdobramento da incredulidade.”

(Guillaume Groen van Prinsterer)

Quando van Prinsterer analiza a Revolugao Francesa, ele é crucial em perceber

que ela nao foi apenas um acontecimento politico, mas o resultado inevitével

1 Publicado originalmente em Idolatria politica: como governos se tornam deuses. Fortaleza,
CE: Editora Episteme, 2023, p. 140-149.

2 Doutorando em Teologia Ptiblica (Ph.D) pelo Richard John Mouw Institute of Faith and
Public Life do Fuller Theological Seminary, mestre (Th.M) em Teologia Sistemdtica pelo Ins-
tituto Aubrey Clark (Fortaleza/CE) e bacharel em Teologia pela Faculdade Teolégica Sul-A-
mericana (Londrina/PR), além de formado na primeira turma de pés-graduacio em Escola
Austriaca de Economia do Centro Universitdrio ftalo Brasileiro (Sao Paulo/SP) e na pés-gra-
duagdo em Neurociéncia e Psicologia aplicada da Universidade Presbiteriana Mackenzie (Sio
Paulo/SP). Autor e coautor de mais de vinte livros, preside o Instituto Schaeffer de Teologia e
Cultura, por quem organiza anualmente o Férum Nordestino de Cosmovisao Crista.

397



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

de uma transformagao espiritual e filoséfica profunda: a substituigao da fé cris-
ta (a religido da cruz) pela incredulidade moderna (a religido da razao). Para o
pensador neocalvinista, a Revolugao foi consequéncia de um abandono deli-
berado do cristianismo biblico, trocado por uma filosofia iluminista que afir-
mava a autonomia humana. Essa incredulidade, ao se tornar dominante na elite
intelectual e politica, produziu os principios revoluciondrios.

Por mais que estas ideias possam soar absurdas para alguns leitores mo-
dernos, van Prinsterer nem de longe é defensor de uma ideia sectdria em filo-
sofia politica e histéria dos movimentos sociais. Segundo o filésofo britanico
John Gray, quando o cristianismo perdeu for¢a como movimento social na ida-
de média tardia, ele nao foi substituido pelo ateismo ou pelo islamismo, mas

pelos movimentos politicos pds-iluministas. Ele escreve:

Apoliticamoderna é um capitulo na histéria da religiao. Os grandes
movimentos revoluciondrios que tanto influenciaram a historia dos
dois tltimos séculos foram episddios da histéria da fé: momentos
dolongo processo de dissolugao do cristianismo e ascensao da mo-
derna religido politica. O mundo em que vivemos no inicio do novo
milénio estd coberto de escombros de projetos utépicos, os quais,
embora estruturados em termos seculares que negavam a verdade

da religido, constituiram de fato veiculos para os mitos religiosos.’

Tanto que, para o historiador alemao Manfred Fleischer, deveriamos aplicar

os métodos da fenomenologia da religido para explicar as origens do Estado

3 GRAY, John. Missa Negra: Religido apocaliptica e o fim das utopias. Rio de Janeiro: Record,
2008, p. 11.

398



A REVOLUCAO FRANCESAE A
RELIGIAO DA HUMANIDADE

moderno.* Podemos apresentar, diante disto, pelo menos trés grandes revolu-
¢oes historicamente marcantes que tiveram métodos e inspiragoes religiosas: a
revolugdo francesa, a revolugio russa e o terceiro reich.

A maioria dos personagens ligados aos revoluciondrios franceses e pos-
teriores seguidores da religido da razdo adotava alguma forma de fé religiosa.
John Locke, Ashley-Cooper, Voltaire, Matthew Tindal, John Toland, Paine e
Jefferson eram deistas.” O préprio Rousseau era um teista, enquanto Gibbon
considerava que certos aspectos da religido podiam ser produtivos para a
vida social e politica. Pierre Bayle aceitava a existéncia de Deus.® Mesmo as-
sim, houve um forte esfor¢o por parte dos revolucionarios propriamente ditos
de transmutar aquilo que era transcendental a0 mundo da politica.

As duas principais obras sobre as caracteristicas religiosas da revolugao
francesa so os classicos Le culte de la raison et le culte de I'Etre Supréme [O culto
da razdo e o culto do Ser Supremo], publicado em 1892 pelo titular da pri-
meira citedra de historia da Revolugao Francesa na Sorbonne Alphonse Au-
lard (1849-1928) e Les origines des cultes révolutionnaires [As origens dos cultos
revoluciondrios], publicado em 1904 pelo historiador francés Albert Mathiez
(1874-1932). Sao duas obras que demonstram com profundidade e trato am-
plo de fontes primarias todos os profundos aspectos religiosos da revolugao
francesa. Um desenvolvimento mais popular, no entanto, vem de um dos mais
respeitados pensadores politicos da historia da Franga, Alexis de Tocqueville

(1805-1859), quando fala da revolugdo francesa no livro O Antigo Regime ¢ a

4 FLEISCHER, Manfred P. “Die Religionsphianomenologie als Hilfswissenschaft der Zeit-
geschichte: Ein Literaturiiberblick”. Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte, Vol. 27, No. 2
(1975),p. 112.

5 Veja a tese de mestrado PILAND, Tiffany E., “The Influence and Legacy of Deism in Eighteenth
Century America’, Master of Liberal Studies Theses 8. Winter Park, FL: Rollins College, 2011.

6 EAGLETON, Terry. A morte de Deus na cultura. Rio de Janeiro: Record, 2008, p. 17-18.

399



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Revolugdo em um capitulo intitulado “De como a Revolugio Francesa foi uma
revolugao politica que se processou a maneira das revolugoes religiosas e o por
qué”. Ele diz que a Revolugio Francesa é “uma revolugao politica que se operou
a maneira de uma revolugao religiosa e tomou alguns de seus aspectos”, e que
“agiu em relagao a este mundo exatamente como as revolugoes religiosas ope-
raram em relagao ao outro”’ Ou seja, em primeiro lugar, houve uma projecao
daquilo que seria um projeto apocaliptico a0 outro mundo para as relagdes
humanas presentes. A revolugao tratou o mundo atual como se trataria o outro.

Isto contrasta com Albert Mathiez que, por sua vez, acredita que é “por
sua forma, e ndo por seu conteuido, que se reconhecem os fenémenos religio-
sos”* Eu entendo o que ele quer dizer, mas nao acho que ele poe o fraseado de
modo preciso. E justamente pelo contetido profundamente devoto das expres-
sdes politicas que se manifestam suas formas littrgicas. E por tratar o Estado
como forga transformadora, como agente da Razao, que os revoluciondrios
franceses sobrepujaram a religido do momento. Guillaume-Thomas Raynal
(1713-1796), abade e filésofo que exerceu grande autoridade na Revolugio,
estabelece como o seu primeiro principio de que o Estado “nao é feito para a
religido, mas a religiao é feita para o Estado”, de modo que “[q]uando o Estado
se pronuncia, a Igreja nio tem mais nada a dizer”’ Esta ¢ a atitude de oposigao

que dominou a Franga revoluciondria.

7 TOCQUEVILLE, Alexis de. O Antigo Regime e a Revolugao. Brasilia: Universidade de Brasilia,
1997, p. 59-60. Destacam-se também: KLEY, Dale K. van. The Religious Origins of the French
Revolution: From Calvin to the Civil Constitution, 1560-1791. New Haven: Yale University
Press, 1996; ASTON, Niguel. Religion and Revolutionary in France, 1780-1804. Washington: The
Catholic University of America Press, 2000.

8 MATHIEZ, Albert. As origens dos cultos revoluciondrios: fanatismo ideolégico. Sao Paulo:
Faro Editorial, 2021, p. 21.

9 RAYNAL, Guillaume-Thomas. Histoire philosophique et politique des établissemens et du commerce
des Européens dans les deux Indes (Tome 4). Geneve: Jean-Leonard Pellet, 1780, p. $33.

400



A REVOLUCAO FRANCESAE A
RELIGIAO DA HUMANIDADE

Por isto que Tocqueville acerta quando diz da revolugao: “Tem con-
siderado o cidadio de uma maneira abstrata, fora de qualquer sociedade
particular, da mesma maneira como as religides consideram o homem em
geral, independente do pais e da época”’® Entdo, em segundo lugar, havia
na revolugao uma antropologia que tentava transcender o homem do tem-
po. Enquanto a religido cré em objetos transcendentes que afetam o indivi-
duo, como a imagem de Deus e a doutrina da Queda, e, por isso, 0 homem
é tratado muitas vezes de forma um tanto igual, considerado uma unidade
inter-humana intransponivel; o movimento politico pensa nos individuos
segundo padrdes sistematicos arbitrarios, pouco dotados de caracteristicas
individuais e de peculiaridades préprias do seu tempo e do seu meio. Tratado
como uma grande massa a se manifestar como um objeto de revolugao, o ho-
mem se torna mera classe, ansiando uma nova antropologia. Essa expectativa
profundamente religiosa é, segundo Toquecville, um dos cernes das relagoes
do regime da revolugao francesa.

Assim, Tocquecville continua: “Como parecia aspirar mais ainda a re-
generagao do género humano que a reforma da Franga, acendeu uma paixio
que as revolugdes politicas — as mais violentas — jamais conseguiram produzir
até entdo”" Portanto, em terceiro lugar, eles aspiravam mais a regeneragao do
género humano que a reforma da Franca. Isto significa que havia muito mais
um esforco de transformagao humana de regeneragio e redengio que em fazer
uma reforma politica no pais, o que é muito proprio das antropologias revolu-
ciondrias em que se cré que através da transformagao politica se transforma o

homem - como aconteceria no materialismo histdrico marxista, na visao de

10 TOCQUEVILLE, Alexis de. O Antigo Regime e a Revolugdo. Brasilia: Universidade de Bra-
silia, 1997, p. 59-60.
11 Ibidem.

401



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

que as infraestruturas de relagdes economicas é que definem as supraestrutu-
ras de relagdes humanas, o que aproxima iluminismo e marxismo em seus pro-
jetos de reforma antropoldgica.

Para Albert Mathiez, esta foi a grande ideia essencial da filosofia revo-
luciondria do século 18, que 0 homem pode melhorar sua condi¢ao de modo
indefinido, transformando o organismo social por meio do aperfeigoamento
moral constante e eterno, ao ponto do organismo social se tornar, ele proprio,
um objeto de veneragio, adoragio e felicidade.! E comumente conhecido que
0s pensamentos utépicos projetavam um novo homem, quase uma doutrina
laica e secular da deificagao humana, através da batalha politica. Foi assim que

arevolugao, diz Tocquecville,

inspirou o proselitismo e gerou a propaganda. Foi assim que pe-
gou este ar de revolugao religiosa que tanto apavorou os contem-
poréneos, ou melhor, tornou-se ela propria uma espécie de nova
religido, uma religido imperfeita, é verdade, sem Deus, sem culto,
sem Além, mas que, todavia, como o islamismo, inundou toda a

terra com seus soldados, apdstolos e martires. *

Essas circunstincias teopoliticas nao deveriam espantar quem quer que seja intimo
do espirito da época iluminista. Christopher Dawson explica que se as ideias “do
Tluminismo fossem penetrar além do mundo limitado das classes privilegiadas e
mudar o pensamento e a vida das pessoas, teriam de apelar a forgas psicologicas que

estavam sob a consciéncia racional’. Por isso, era necessario que os filosofos das luzes

12 MATHIEZ, Albert. As origens dos cultos revoluciondrios: fanatismo ideolégico. Sao Paulo:
Faro Editorial, 2021, p. 28.

13 TOCQUEVILLE, Alexis de. O Antigo Regime e a Revolugdo. Brasilia: Universidade de Bra-
silia, 1997, p. $9-60.

402



A REVOLUCAO FRANCESAE A
RELIGIAO DA HUMANIDADE

transformassem suas ideias “de filosofia em religido: deixar de ser meras ideias e se
tornar artigos de f¢. Para o historiador britinico, foi Jean-Jacques Rousseau que re-
interpretou o liberalismo em termos religiosos, tornando-se “o fundador e profeta da
nova fé - areligido da democracia’, de tal forma que ele “nao era um revoluciondrio na
acepgao usual do termo. A revolugao que pregava ndo era politica ou econdmica, mas
espiritual”"* Por isto que van Prinsterer afirma que a Revolugao Francesa no é um
evento isolado, mas o inicio de uma nova ordem mundial que tenta edificar a socieda-
de sobre 0 homem, nao sobre Deus. Assim, ela se torna 0 modelo para as revolugoes
futuras — um sistema de incredulidade aplicado as estruturas sociais.

Thaddeus J. Williams, professor na Biola University, relata como os parisien-
ses antirreligiosos do Iluminismo francés contrataram uma jovem atriz chamada
Mademoiselle Candielle, de 14 anos, para na primavera de 1792 se fantasiar e
fazer o papel da Deusa da Razao. Conduzida das margens do rio Sena até a Cate-
dral de Notre Dame, a jovem ouviu os cidadaos cantando hinos para a divindade
recém consagrada, em um ritual que tomaria todas as cidades da Franga. Wil-
liams entdo comenta: ‘A religido ndo desapareceu [no Iluminismo). O holofote
das almas humanas simplesmente deslocou-se para um novo objeto de culto.
Nao é que arazdo tenha contestado Deus, antes, a Razio tornou-se Deus™'"* Neste
mesmo ano, o embaixador dos Estados Unidos na Franga escreveu de Paris que
tinha vivido para ver uma “nova Religiao surgir. Ela consiste em uma Negagao de
toda Religiao, e seus Adeptos tém a Supersticao de nao serem supersticiosos. Eles
tém para com isso tanto Zelo quanto qualquer outra Seita e estao igualmente

prontos para Devastar o Mundo a fim de angariar Prosélitos”'¢

14 DAWSON, Christopher. Os deuses da revolucdo. Sao Paulo: E Realizagdes, 2018, p. 73-75.
15 WILLIAMS, Thaddeus J. Reflita: tornando-se vocé mesmo ao espelhar a maior Pessoa na
historia. Brasilia: Editora Monergismo, 2018, p. 20.

16 GOUVERNEUR, Morris. “Morris to Lord George Gordon, June 28, 1792”, In: DAVENPORT,
Beatrix Cary (ed.) A Diary of the French Revolution (vol. 2) Boston: Houghton Mifflin, 1939, p. 452.

403



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Em Heavenly city of the eighteenth-century philosophers [A cidade celestial dos
filésofos do século 18], o historiador estadunidense Carl Becker (1873-1945)
comenta sobre o espetdculo “meio admirével, meio patético” de Robespierre
(1758-1794) em 8 de junho de 1794, dois anos apés o espetaculo teopolitico na
Catedral de Notre Dame, quando, com um ramalhete de flores em uma mao e
uma tocha na outra, “inaugurou uma novareligiao da humanidade, desencadean-
do a conflagracio que deveria purgar o mundo da ignoréncia, do vicio e daloucu-
ra”!” O historiador inglés Michael Burleigh (1955- ) também comenta que, entre
1792 e 1794, os lideres revoluciondrios se esforgaram por substituir o cristianis-
mo por uma “nova e completa religido civil, com credos, liturgias, textos sagra-
dos, virtudes, pecados e o desejo de regenerar a humanidade”"® A tese de Albert
Mathiez, que trabalhou muitas fontes primérias do periodo da Revolugao Fran-
cesa, é que os revoluciondrios simbolizaram suas crengas por meio de elementos
de piedade religiosa, desenvolveram préticas cerimoniais religiosas, expressaram
uma fé religiosa comum, impuseram suas ideias e seus simbolos com fanatismo
religioso, desenvolveram simbolos religiosos e fundaram instituigoes religiosas
que substituiam outras instituigdes cristas. Desta forma, diz ele, terfamos o di-
reito de concluir que existiu uma religido revolucionaria, andloga em esséncia a
todas as outras religides."” Por isto que ¢ dificil acreditar na conversa de enforcar
o ultimo rei nas entranhas do dltimo padre: “h mais filosofia crista nos escritos

dos philosophes do que jamais se sonhou em nossas historias’, conclui Becker. *

17 BECKER, Carl. Heavenly City of the Eighteenth-Century Philosophers. New Haven: Yale Uni-
versity Press, 1978, p. 43.

18 BURLEIGH, Michael. Earthly Powers: The Clash of Religion and Politics in Europe, from
the French Revolution to the Great War. New York: Harper Perennial, 2005, p. 81.

19 MATHIEZ, Albert. As origens dos cultos revoluciondrios: fanatismo ideolégico. Sao Paulo:
Faro Editorial, 2021, p. 25.

20 BECKER, Carl. Heavenly City of the Eighteenth-Century Philosophers. New Haven: Yale
University Press, 1978, p. 31.

404



A REVOLUCAO FRANCESAE A
RELIGIAO DA HUMANIDADE

A religiao civil da revolugao francesa possuia seus varios ritos. Ainda em
1789, cidadaos propuseram, sem sucesso, que em cada cidade fosse construido
um templo dedicado a liberdade, onde cada mae seria obrigada a batizar seus
filhos em nome da pétria, onde eles receberiam um nome e entio o direito de
serem considerados cidaddos da “nagdo regenerada”*' Mesmo sem sucesso, em
13 de junho de 1790, na Federagao de Estrasburgo, realizou-se pela primeira
veza cerimdnia do batismo civico, que Mathiez chama de “um dos sacramentos
do culto da Razao”. Segundo o registro da ata da reunido, o filho de um mem-
bro da guarda nacional de Estrasburgo nasceu no mesmo dia do juramento
federativo, assim como o filho de um de seus amigos, e decidiu-se que ambos
seriam batizados no altar da patria. As criangas receberam nomes em homena-
gem a pitria: uma recebeu o nome Charles Patrice Fédéré Prime René De la
Plaine Fortuné; o outro, Frangois Frédéric Fortuné Civique. Apds o batismo
religiosos de cada confissao, o altar cristao foi removido. As madrinhas trouxe-
ram os recém-nascidos. Desfraldou-se a bandeira da Federacao acima de suas
cabegas. “Entdo’, conta o registro, “os padrinhos, de pé no altar da patria, pro-
nunciaram em voz alta e inteligivel, em nome de seus afilhados, o juramento
solene de serem fiéis & nagao, a lei, ao rei, e de manter com todo o seu poder a

Constitui¢ao decretada pela Assembleia Nacional e aceita pelo rei”. Diz a ata:

Gritos repetidos de “Viva a nagao! Viva a lei! Viva o rei!” logo se
fizeram ouvir de todos os lados [...], enquanto o decano dos co-
mandantes dos confederados prendia em cada crianga uma insig-
nia pronunciando estas palavras: “Meu filho, eu te recebo na guar-

da nacional. Seja corajoso e bom cidadio como seu padrinho’

21 MATHIEZ, Albert. As origens dos cultos revoluciondrios: fanatismo ideoldgico. Sao Paulo:
Faro Editorial, 2021, p. 66.

405



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Foi entdo que as madrinhas ofereceram as criangas a pétria e as
expuseram por alguns momentos aos olhos do povo. Com esse
espetdculo, os aplausos se redobraram. Ele deixou na alma uma
emogao que é impossivel descrever. Foi assim que terminou uma

cerimonia da qual a historia nao fornece exemplo nenhum.”

Outros batismos civicos foram celebrados em seguida, por exemplo, em Was-
selone, no dia 11 de junho de 1790. Foram celebrados até mesmo alguns casa-
mentos civicos no altar da pétria, como na Federagao de Dole, em 14 de julho
de 1790. % Nao se torna espantoso que logo surgissem ora¢des em nome da
nagao. Em um livro anterior a 1791, um soldado da guarda nacional da comuna
de Blois, do departamento Loir-et-Cher, chamado J. Bossé, publicou uma
coletdnea de oragdes patridticas intitulado Couplets pour la confédération [Dis-
ticos para a confederagio].2*

A religido civil da revolugao francesa possuia também seu credo. A As-
sembleia Nacional do Terceiro Estado de Paris propds uma Declaragao dos
Direitos que explicitava o interesse de culto nacional, transformando legisla-
dores em sacerdotes da felicidade publica. “Para uma nova fé, é preciso um
novo credo’,® escreveu Mathiez sobre a Constituicio dos revolucionérios.
Foi Armand-Gaston Camus (1740-1804), um dos primeiros presidentes da
Assembleia Nacional, deixou claro: “Temos certamente o poder de mudar a
religidao” por meio da legislagio civil.** E certamente isto foi feito. Nos debates

sobre a Declaragio de Direitos, um paroco nao nomeado, chamou a

22 Tbid, p. 57-8.
23 Ibid,, p. 59.

24 Tbid, p.75.

25 Ibid, p. 34.

26 Ibidem.

400



A REVOLUCAO FRANCESAE A
RELIGIAO DA HUMANIDADE

Constitui¢ao de “divindade tutelar, a cujos pés os habitantes da Franca vém
para expor seus medos e desesperos”, e disse aos legisladores que eles deveriam
mostrar o texto constitucional e declarar: “Este é o vosso deus, adorem-no”?’
No jornal semanal La Feuille villageoise [A Folha da aldeia], criado em setembro

de 1790 por Joseph-Antoine Cerutti, constava-se o seguinte aviso:

O povo nao deve somente observar a lei - ele deve adord-la. O
patriotismo é de fato apenas um sacrificio perpétuo a lei; em
uma palavra, enquanto o nome da lei nao for tao sagrado quanto
o dos altares e tao poderoso quanto o dos exércitos, nossa salva-

¢do serd incerta, e nossa liberdade, vacilante.?®

Em carta para o mesmo jornal, o politico Charles-Gilbert Romme (1750-
1795), que seria responsével pelo desenvolvimento do calendério republicano
francés, escreveu que o evangelho de Cristo “fundou a religiao das conscién-
cias’, mas que “a Lei é areligiao do Estado, que também deve ter seus ministros,
seus apostolos, seus altares e suas escolas”” Em outro momento, o deputado
girondino Maximin Isnard (1755-1825) disse na tribula legislativa, na segdo
de 14 de novembro de 1791: “A Lei é meu Deus, ndo conheco outro!”.* Pier-
re Louis Manuel (1751-1793), o promotor publico revoluciondrio que pos-
teriormente seria morto na guilhotina, declarou aos parisienses: “O primeiro
dos cultos é a Lei”* Descrevendo o estado de espirito dos autores da primeira

Declaragio dos Direitos no jornal Le Moniteur Universel [O Monitor Universal],

27 Ibid, p. 35.
28 Thid,, p. 36.
29 Ibidem.
30 Ibidem.
31 Ibidem.

407



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

que foi o principal jornal da revolugao francesa e didrio oficial do governo fran-
cés, Jacques-Marie Rouzet (1743-1820) diz que a Assembleia Constituinte
achou necessario “garantir sua obra pelo estabelecimento de uma espécie de
culto politico™

Os anos que seguiram 1789 anunciaram e prepararam o culto da Razio
por meio de festas patridticas, cultos prestados a revolugao francesa, a patria,
a liberdade, a lei e aos mértires da revolugao.* Em uma celebracio de 20 de
julho de 1790, um batalhao civico entrou em Versalhes em procissao. Se-
gundo a ata oficial da festa, quando os habitantes do municipio de Versalhes
vieram ao encontro, um orador discursou: “Um dia, nossos filhos fardo uma
peregrinagao a este templo como os mugulmanos vao a Meca’, e continuou:
“Este templo inspirard em nossos ultimos netos o mesmo respeito que o tem-
plo erigido pelos romanos a Piedade filial’** Ao retornarem a Paris, “alguém
diria que eram deuses que estavam em movimento”* Quando chegaram no
Bois de Boulogne, iniciaram um grande jantar festivo. Nele, o j& citado Char-
les-Gilbert Romme, leu os dois primeiros artigos da Declaragao dos Direitos
Humanos, com o objetivo, diz a ata, de “abengoar” os presentes. Todos os
convidados repetiram: “Que assim seja!”, em um mimetismo do rito catdli-
co-romano. Na sobremesa, leu-se a ata do dia: “Este ato religioso despertou
aplausos nutridos”*

Esta religido da humanidade transformou homens em figuras messiani-
cas. Em 1791, determinado deputado discursou que os mértires da revolugao

deveriam ser tratados como santos, a semelhanga dos santos do cristianismo.

32 Thid, p. 42.
33 Ibid,, p. 61.
34 Ibid,, p. 62.
3S Ibid,, p. 63.
36 Ibidem.

408



A REVOLUCAO FRANCESAE A
RELIGIAO DA HUMANIDADE

Para ele, os martires do patriotismo deveriam “ocupar um 1ugar entre os semi-
deuses””” Este espirito tomava conta do povo, e influenciava o relacionamento
até com figuras ainda vivas. Em carta ao Comité de Seguranga Publica da Fran-
¢a, datada de 25 de fevereiro de 1794, o representante das regioes de Haute-
-Sadne e Haute-Marne (assinando apenas como Duroy) escreveu a partir de
Saint-Dizier sobre o que ocorreu depois de pregar um “sermao patriético” na
comuna francesa de Vassy, na regiao da Normandia: “Vi um fanatismo de ou-
tro género, mas que nio me aborreceu; algumas mulheres corriam em minha
direcao para tocar minhas roupas e se retiravam felizes”. E ele confessa: “Oh!
Meus caros colegas, que prazer isso foi para mim”** O ato lembra a postura da
mulher do fluxo de sangue, registrado em Marcos 5:27-34, onde uma enferma
toca nas vestes de Jesus em busca de cura, de onde emana poder. O mimetismo
do fendmeno biblico mostra como a revolugao fez com que o povo tratasse os
representantes do Estado.

Mas a religiao da humanidade nao era nada sendo uma religiao da razao.
Os Iluminismos transformaram o intelecto no centro da realidade e criam po-
der alcancar as utopias pelo exercicio da ideia. Cinco anos antes da Revolugao
Francesa, o filésofo prussiano Immanuel Kant (1724-1804) publicou um cur-
to ensaio chamado Resposta d pergunta: que é o Iluminismo?, em que louvava a
revolugao epistemoldgica que criaria a revolugao politica posterior. Para ele, o
Iluminismo era a saida do homem de sua menoridade intelectual, vindo agora
a se servir de seu entendimento sem ser dirigido por outras pessoas. Diante
desse louvor a razio em seu idealismo transcendental, concebeu a ideia de um

progresso humano no ensaio de nove anos mais tarde, ja durante a revolugao.

37 Ibid, p. 68.

38 AULARD, F. A. (éd.). Recueil des actes du Comité de salut public, avec la correspondance officielle
des représentants en mission et le registre du conseil exécutif provisoire (Tome 11). Paris: Impr. natio-
nale, 1889-1951, p. 404-405.

409



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Em A paz perpétua, um projeto filoséfico, ele monta um plano intelectual de como
acabar definitivamente com as guerras por toda a Europa. E o céu alcangado
pela iluminagdo da mente.”

E interessante ver Friedrich Hegel (1770-1831), o famoso filésofo ale-
mao, contrapor a fé com a inteligéncia pura, mas logo em seguida falar da in-
teligéncia pura como algo pronto para ser adorado depois que derruba o idolo
da consciéncia esponténea. Ele diz, em uma clareza incomum ao seu estilo, que
a inteligéncia, dialogando com o iluminismo e os pensamentos de Diderot, ¢
uma “nova serpente da sabedoria, erigida para a adoragao”*’ Hegel ndo parece
desenvolver todas as implicagoes disto, mas caminha nesse sentido com seu
famoso aforismo: “O que ¢ racional é real e o que ¢ real é racional”*' A prépria
existéncia estaria limitada pelos ditames exclusivos da razao. Se essa nova in-
teligéncia iluminista é adorada no lugar dos idolos que sao derrubados, ela de-
veria ser por si mesma considerada um tipo concorrente de fé — o que definiria
bem a religiao da humanidade produzida pelo iluminismo e sua revolugao sub-
sequente. E provdvel que Jiirgen Habermas ndo entendesse a complexidade
do que dizia ao postular que Hegel “concluiu a apropriagao filosofica da tra-
digao judaico-crista na medida do possivel nas circunstincias do pensamento
metafisico”*

Por mais que também se explique pela ordem natural e pelo impulso

religioso comum ao ser humano, a religiao da humanidade também foi uma

39 Ver KANT, Immanuel. “Resposta a pergunta: que é o iluminismo”, “A paz perpétua, um pro-
jeto filoséfico’, In: A paz perpétua e outros opiisculos. Lisboa: Edigoes 70, 2018, p. 9-18, 129-186.
40 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do espirito. Petrépolis, R]: Vozes; Bragan-
¢a Paulista: Editora Universitaria Sio Francisco, 2014, p. 367-368.

41 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Principios da filosofia do direito. Sao Paulo: Martins Fon-
tes, 1997, P. xxxvi.

42 HABERMAS, Jiirgen. Religion and Rationality: Essays on Reason, God and Modernity.
Cambridge, Mass., 2002, p. 73.

410



A REVOLUCAO FRANCESAE A
RELIGIAO DA HUMANIDADE

metodologia revoluciondria. Em seus Trois Manuscits, o pastor calvinista Ra-
baut Saint-Etienne (1743-1793) fala que os revolucionérios nio deveriam se
esforcar por destruir a fonte moral da religiao, mas sim retird-la das maos do
clero e associd-la a0 campo moral da politica, onde a moral religiosa estaria nas
maos de um unico administrador dos interesses sociais. Apenas assim o poder
civil conquistaria o seu “mais elevado estado de for¢a”* Ndo ¢ injustificado
questionar se ele continuava pensando assim quando estava para ser morto
pela guilhotina.

Quais foram os resultados de toda essa religiao civil, sendo o famoso ter-
ror jacobino que eliminou, das formas mais violentas, os supostos inimigos da
revolugao? Em julgamentos sumdrios e sem qualquer direito de defesa ou mes-
mo da necessidade de provas, 40 mil pessoas acabaram executadas em nome da
religido da humanidade, fosse por guilhotina, por afogamento, por fuzilamento
ou por machadadas. O tribunal revoluciondrio banhou as ruas da Franga de
sangue inocente. Robespierre, principal lider jacobino, regozijou-se com o fato
de “um rio de sangue agora dividir a Franca de seus inimigos”* Groen van
Prinsterer vé o periodo do Terror (com guilhotinas, perseguicdes, culto a ra-
zi0 etc.) como expressdo natural da incredulidade revolucionéria: quando o
homem se faz deus, o préximo se torna descartavel. A guilhotina, para ele, é o
simbolo final de uma revolugao sem Deus. Os pregadores cristaos que incen-
tivaram a revolugao com seus sermoes politicos, aplicando mensagens apoca-
lipticas do juizo de Deus aos povos como se fossem mandamentos morais para
que o povo destituisse os reis, provavelmente ndo imaginaram que também

seriam alvo da guilhotina.*

43 ACADEMIE DE NIMES. Mémoires de I’Académie de Nimes (Tome XXIII). Nimes: Clavel et
Chastanier, 1894, p. 193-240.

44 SCHAMA, Simon. Citizens: A Chronicle of the French Revolution. Random House, 1989.
45 BURKE, Edmund. Reflexdes sobre a Revolugio na Franga. Sao Paulo: Edipro, 2014, p. 34-36.

41l






A TRADICAO POLITICA
REFORMADA E A REVOLUCAO
FRANCESA!

Vinicius Siloa Pimentel?

Escolhi tratar desse assunto porque, S00 anos depois da Reforma Protestante,
muitos cristaos parecem estar esquecidos de que o avivamento trazido pelo Espi-
rito Santo a igreja do século 16 envolveu muito mais do que os famosos “5 solas” e
0s “S pontos”. Sobretudo no que se refere ao seu brago calvinista, a vitalidade e o

vigor da Reforma invadiram todas as dreas da vida humana, fazendo-se sentir nas

1 Artigo oriundo de palestra proferida pelo autor no 26° Simpésio Os Puritanos, Maragogi/
AL, 28 de junho de 2017.

2 Pastor da Igreja Presbiteriana Emanuel (Jaboatio dos Guararapes/PE). Graduado em Teo-
logia (M.Div.) pelo Greenville Presbyterian Theological Seminary (2023) e mestre em Direi-
to pela Universidade Federal de Pernambuco (2017). Professor na Academia Crista de Boa
Viagem e em institui¢oes de ensino superior. Autor do livro Uma introdugio a cosmovisio
reformada (ed. Nadere Reformatie).

413



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

igrejas, sim, mas também nas familias, nas relagdes de trabalho, na educagio e até
mesmo na politica. A submissao de todas as coisas a Deus e a supremacia e sufi-
ciéncia das Escrituras para a fé e vida do homem, quando levadas a suas ultimas
consequéncias, levaram o povo reformado a desenvolver um pensamento poli-
tico peculiar, uma verdadeira tradicdo politica reformada. E essa tradi¢ao tem sido
uma béngio para as nagoes que se ergueram sobre seus principios, mas também
tem sido objeto de ferrenha oposicao e conflito, pois a soberania de César e a au-
tonomia humana nao podem prevalecer em meio a um povo que confessa o se-
nhorio absoluto de Cristo e se sujeita a autoridade da Palavra de Deus. No século
18, essa antitese entre a soberania de Deus e a soberania de César se manifestou
de um modo agudo nos eventos que trouxeram a Europa uma onda revolucio-
néria, cujo exemplo mais bem acabado foi a Revolugdo Francesa. Este é o porqué.
Mas em que essa tradigao nascida no século 16 e esses eventos na Europa
do século 18 podem ajudar o cristao brasileiro, no século 21, a viver para a glo-
ria de Deus, em submissao  sua santa vontade? A utilidade de aprendermos
sobre esse assunto repousa no fato de que a doutrina politica reformada, apesar
de cunhada em circunstincias histdricas particulares e para responder a desa-
fios politicos proprios de outra época, esta fundamentada nos principios gerais
da Palavra de Deus, que é util e suficiente para o ensino, para a repreensao, para
a corregao e para a instrugdo najustica (2Tm 3.16). Essas regras gerais da Palavra
sempre devem ser observadas — diz-nos a CFW L. VI -, de modo que a tradi-
cao reformada, ao sistematizar o ensino biblico acerca da politica e da vida em
sociedade, tem o potencial de nos ensinar muito a respeito de como o cristao
do século 21 deve lidar com os desafios do seu proprio tempo. Quero dizer:
se nds ouvirmos o ensinamento da Escritura e a instrugdo biblica elaborada
pelo povo reformado ao longo dos séculos, seremos homens e mulheres mais
capazes de compreender os dilemas politicos e culturais dos nossos dias e esta-

remos mais aptos a dar-lhes uma resposta crista apropriada. Este é o para qué.

414



A TRADICAO POLITICA REFORMADA
E A REVOLUCAO FRANCESA

Esta nossa exposi¢ao, portanto, serd dividida em trés partes, que cor-
respondem aos trés momentos historicos distintos que temos em vista aqui.
Primeiro, vamos descrever como surgiu a tradigao politica reformada e quais
s3o os seus distintivos doutrindrios. Segundo, vamos expor brevemente o que
foi a Revolugao Francesa e como os principios politicos reformados ajudaram
a igreja a compreender e a rejeitar o espirito da revolugao. Terceiro, devemos
observar como o espirito revoluciondrio estd bem vivo em nosso proprio tem-
po e como o povo reformado do século 21 deve estar pronto a discerni-lo e

rejeitd-lo.
I A tradicao politica reformada

Os cristaos brasileiros estao pouco acostumados a falar de politica, muito me-
nos a falar de politica a luz da cosmovisao crista. Parece haver uma ideia impli-
cita, entre os crentes brasileiros, de que politica é algo mundano, algo tao sujo
que apenas falar nela jd seria motivo de vergonha. H4 algum tempo, um pastor
de quem sou muito amigo — mas que nao ¢ presbiteriano nem reformado -
postou nas redes sociais uma frase que expressa bem esse espirito; a frase dizia:
“A visao crista da politica é que nao deve existir uma visao crista da politica”
Em outras palavras: tudo o que a Biblia tem a dizer sobre a politica é que esse ¢
um assunto para o qual ela nio tem nada de positivo a dizer. A Biblia fala sobre
como Deus salva pecadores do inferno e como os salvos devem se preparar
para viver no céu; mas a politica é um assunto mundano e que nao deve ocupar
amente daqueles que pensam nas coisas celestiais.

Mas os nossos pais reformados nao pensavam assim. Na verdade, todos
os grandes reformadores escreveram sobre assuntos politicos. Lutero redigiu
a pequena obra Da autoridade secular; Zuinglio abordou o assunto em dez dos

seus “67 Artigos”; Calvino dedicou o tltimo capitulo das Institutas ao tema do

415



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

governo civil; ainda, John Knox escreveu diversas obras tratando de questdes re-
lativas & vida politica e a0 modo como o cristao deve lidar com ela — por exemplo,
o panfleto Apelagdo a nobreza e aos estamentos da Escécia, no contexto das contro-
vérsias com a regente Maria de Guise, durante a infincia da rainha Maria Stuart
da Escdcia. Na verdade, em grande medida, esses escritos dos primeiros reforma-
dores se destinavam exatamente a refutar o erro de muitos anabatistas, os quais
afirmavam que o governo civil era para o cristao algo indtil ou até pernicioso.
Calvino diz, no respectivo capitulo das Institutas, que um dos seus propésitos de
escrever sobre o governo civil era refutar a ideia de que a ordem social existente
fosse algo “contaminado” ou “inconveniente”. Diferente dos sediciosos anabatis-
tas, Calvino afirma o seguinte: “Ninguém pode duvidar de que a autoridade civil
é, diante de Deus, nio somente santa e legitima, como também ¢é o mais sagrado
e, de longe, 0 mais nobre de todos os oficios na vida mortal”

No final do século 16, os calvinistas franceses ou huguenotes, sob intensa
perseguicao, produziram uma variedade de escritos politicos, entre as quais se
destaca a obra Vindiciae Contra Tyrannos, um tratado que defende a partir das
Escrituras o direito de resisténcia a tirania do governo civil. J& no inicio do sé-
culo 17, quase cem anos ap6s o inicio da Reforma, o jurista Jodo Althusius es-
creveu sua famosa obra Politica, na qual apresenta uma teoria politica fundada
nos principios elaborados por Calvino e desenvolvida pelos huguenotes fran-
ceses. Posteriormente, Althusius se tornaria uma espécie de prefeito de uma
cidade a0 norte da Alemanha, chamada Emden, e ainda viria a ser presbitero da
igreja reformada naquela cidade, que, em seu tempo e também por seu traba-
lho, ficou conhecida como a “Genebra do norte”. Outro exemplo: em 1644, um
dos tedlogos da Assembleia de Westminster, Samuel Rutherford, escreveu o
célebre livro Lex, Rex, um tratado sobre a relagao politica entre o povo e os go-
vernantes, no qual defendeu também a limitagao do poder civil. Alids, por falar

na Assembleia de Westminster, a Confissao de Fé por ela produzida também

416



A TRADICAO POLITICA REFORMADA
E A REVOLUCAO FRANCESA

inclui um capitulo especifico sobre o governo civil - 0 que mostra com toda a
clareza que a teologia reformada tem muito a dizer sobre politica.

Entretanto, o que exatamente ela tem a nos dizer? Quais sao os elemen-
tos distintivos dessa tradigdo politica reformada? Certamente haveria muito o
que falar a seu respeito, dada a sua riqueza, mas, para os nossos propdsitos hoje,
parece adequado tratar do assunto por duas perspectivas bésicas.

Primeiro, vejamos os fundamentos biblicos da doutrina politica reformada. Po-
demos dizer que ela é, basicamente, uma sistematizagao do ensino de duas pas-
sagens biblicas: Romanos 13 e 1Pedro 2. Obviamente, hd muitos outros textos
das Escrituras em jogo (como o quinto mandamento e a segunda petigio da
oragdo do Senhor), mas esses dois constituem o centro de gravidade da visio
reformada da politica. Vamos ler esses dois textos.

Nessas passagens, os tedlogos reformados encontram (1) a origem do gover-
no civil, (2) sua finalidade e (3) sua autoridade peculiar. A origem do governo civil é
aautoridade absoluta de Deus, que é relativamente e limitadamente conferida aos
governantes. A Confissio de Fé de Westminster afirma que “Deus, o Senhor Supre-
mo e Rei de todo 0 mundo, [...] constituiu sobre o povo magistrados civis que lhe
s30 sujeitos”. Deus é o Senhor supremo, o detentor originario de todo o poder; e
Deus, na sua sabedoria, conferiu aos governantes civis um poder delegado e limitado.
Dai a Confissao afirmar que esses magistrados estao sujeitos a Deus.

Além disso, a autoridade recebida de Deus pelo governante civil tem uma
finalidade especifica. A Confissao diz que o governo civil existe para a gloria de
Deus e para o bem puiblico e depois explica mais apropriadamente o modo par-
ticular como o magistrado glorifica a Deus e promove 0 bem comum: ele faz
isso quando age “para a defesa e incentivo dos bons e castigo dos malfeitores”.
A finalidade do governo civil ¢, portanto, a promogao da justiga piblica: punir
os que praticam o mal e possibilitar que os bons vivam de modo tranquilo e

manso, com toda piedade e respeito.

417



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Pois bem, de que modo o governo civil pode exercer a sua autoridade
delegada? A Confissao, seguindo de perto o ensino biblico, afirma que para
tanto Deus armou o magistrado com o poder da espada, a coergao, para com ela
promover a justica publica.

A partir desses fundamentos biblicos, vejamos entio, em segundo lugar,
quais sdo os distintivos, as énfases da doutrina politica reformada.

Se observarmos a histéria de seu desenvolvimento e sua cristalizagio con-
fessional, veremos que, acima de tudo, a tradigao politica reformada enfatiza um
ajuste fino entre o dever geral de obediéncia e o direito excepcional de resisténcia a autori-
dade civil. Ora, se foi Deus quem constituiu 0 magistrado, é evidente que a sua
autoridade ¢ legitima e os cidadaos devem lhe prestar ampla, sincera e honrosa
obediéncia. No entanto, se somente Deus é o soberano Senhor de todas as coisas,
nenhum governante humano pode demandar obediéncia absoluta. Quando um
magistrado se torna tirano — exigindo, por exemplo, que os crentes fagam aquilo
que Deus proibe —, desobedecer-lhe é um dever. O povo reformado tem histori-
camente seguido o exemplo de Atos S, afirmando que “mais importa obedecer
a Deus do que aos homens”; e, por vezes, essa declaragio de submissao total e
primeira ao senhorio de Cristo lhes tem custado a vida.

Um outro elemento importante da tradi¢do reformada é a afirmagao
de que a autoridade do governo civil se distingue das outras autoridades da
vida humana - como a igreja e a familia — nao por uma mera questao de grau,
mas por uma diferenciagdo qualitativa. Esse principio tem sido chamado de
soberania das esferas ou, como prefere o prof. Lucas Freire, podemos chamé-lo
principio da autoridade diferenciada. Na Confissao de Westminster, esse princi-
pio aparece claramente, na distingdo (originalmente elaborada por John Knox)
entre o “poder da espada’, que é prerrogativa do magistrado, e o “poder das
chaves”, que ¢ prerrogativa da igreja. A Confissao diz categoricamente que “os

magistrados civis nao podem tomar sobre si a administragao da palavra e dos

418



A TRADICAO POLITICA REFORMADA
E A REVOLUCAO FRANCESA

sacramentos ou o poder das chaves do Reino do Céu, nem de modo algum
intervir em matéria de f&”. A autoridade do governo ¢ limitada pela existéncia
de outras esferas da vida humana que tém a sua prépria autoridade e sobre as
quais 0 governo nao tem o direito de impor qualquer interferéncia ou sujeigao.

Algo interessante a esse respeito é que, na tradigao politica reformada,
entdo, a esfera politico-juridica do governo civil se distingue das outras esferas
sociais (a familia, a igreja, as corporagdes de oficios ou empresas) ontologica-
mente e teleologicamente, isto é, por sua natureza e por sua finalidade. O governo
civil possui uma natureza especifica, politico-juridica, e uma finalidade espe-
cifica, que é a aplicagao da justica publica. Ele existe para promover o bem e
punir o mal na vida publica, e ndo para fazer qualquer outra coisa. Por exemplo,
Samuel Rutherford combateu os monarquistas do seu tempo, que defendiam o
direito absoluto dos reis usando alguns textos biblicos em que os governantes
sao chamados de “pais”. Rutherford mostrou que eles sao pais apenas num sen-
tido metaférico, mas que possuem um oficio de natureza e finalidade distintas
da autoridade paterna. E os governantes se tornam tiranos quando deixam de
cumprir a missdo que lhes foi dada por Deus, mas também quando tentam
usurpar a missao que pertence a outras esferas da vida.

Uma terceira énfase da doutrina politica reformada, que aparece com
maior forga a partir de John Knox e dos puritanos do século 16, ¢ a ideia da
existéncia de um pacto social entre os homens que compdem uma determinada
comunidade politica, feita diante de Deus. Segundo o historiador do direito
John Witte Jr,, os puritanos se consideravam nao apenas individuos pactuais
em seu relacionamento com Deus, mas também um povo pactual que se man-
tinha unido por meio de pactos feitos uns com os outros.

Entao, hd trés énfases importantes na tradigao politica reformada: o equi-
librio entre obediéncia e resisténcia, o principio da diferenciagdo da autorida-

de e aideia de um pacto social que constitui a comunidade.

419



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

A partir dessas énfases, a tradigao reformada tem sido uma béngao para
asnagoes que se erguem sobre seus principios. Ainda no século 16, quando Al-
thusius escreveu a sua Politica, as ideias reformadas influenciaram decisivamen-
te, na Holanda, a vitoria da casa de Orange e das Sete Provincias Protestantes
contra a tirania do governo espanhol de Filipe II, naquele evento historico que
conhecemos como a Revolta Holandesa ou a Guerra dos Oitenta Anos. Esses
mesmos principios foram aplicados em grande medida pelos puritanos que
fundaram os Estados Unidos da América e deixaram um legado importante
nas bases daquela nagao. John Witte Jr. afirma que o chamado “experimento
americano” deve grande parte de seu sucesso ao puritanismo e, especialmente,
aos impactos da doutrina da depravagao total sobre a sua teoria politica. Diz o
autor: “Em virtude da doutrina do pecado, os puritanos entio defenderam e
adotaram uma variedade de protecdes constitucionais contra a autocracia e o

abuso, tanto dentro da igreja como no Estado”.
2. A Revolucao Francesa

Ora, o que tudo isso tem a ver com a Revolugao Francesa? Esse é o nosso se-
gundo ponto.

Quando se fala nos eventos que ocorreram na Franga no século 18, geralmente
se fazem muitas aclamagdes e elogios ao projeto desenvolvido e aplicado no periodo
revoluciondrio. As ideias iluministas que foram entdo defendidas ardorosamente ins-
piraram, segundo o relato dominante, uma onda de lutas contra a tirania por todo o
mundo. Quando os professores de histdria retratam o que foi a Revolugao Francesa,
aimagem é predominantemente positiva, exaltando-se a coragem daqueles pensado-
res iluminados que, contra as trevas da ignorancia e da dominagao autoritaria, lutaram
pela liberdade, pela igualdade e pela fraternidade. O historiador médio reconhece, é

claro, que houve erros durante o processo revoluciondrio; sao inegdveis as atrocidades

420



A TRADICAO POLITICA REFORMADA
E A REVOLUCAO FRANCESA

cometidas durante o periodo do terror, mas os ideais do Iluminismo e da Revolugao
sao mantidos acima de suspeita. Os revoluciondrios estavam certos em combater os
privilégios da aristocracia francesa, os poderes absolutos do monarca e a pobreza e
opressao do chamado “terceiro estado”; os acontecimentos horrendos que acompa-
nharam essa luta foram um mal necessério ou, no mdximo, um desvio inesperado e
acidental da rota de progresso e iluminagao.

Num primeiro olhar, de fato, essa avaliagao parece ter alguma procedén-
cia, até mesmo do ponto de vista cristao. Nos dissemos que a tradigao politica
reformada defendia o direito de resisténcia a tirania e, segundo o relato domi-
nante, a Revolugao Francesa foi um movimento de combate a um governo ti-
rano. Dissemos que a politica reformada afirma a existéncia de um pacto social
entre governantes e governados, e os lluministas que inspiraram a Revolugio
também defendiam um contrato social. Dissemos que o governo civil deve ser
limitado, e os revoluciondrios lutaram para promulgar uma Constitui¢ao Fran-
cesa que impusesse limitagdes ao poder civil. Na superficie, portanto, parece
que em alguma medida a onda revoluciondria que culminou nos eventos na
Franga era apenas uma aplicagio mais ou menos fiel dos principios politicos
reformados elaborados nos séculos 16 e 17. Ela seria apenas mais um exemplo
de resisténcia a tirania, como foram a Revolta Holandesa, a Revolug¢ao Glorio-
sa na Inglaterra ou a Revolugao Americana.

Mas essa é apenas uma visao bastante superficial e enviesada da relagao en-
tre a doutrina politica reformada e a Revolugao Francesa, ou mesmo entre esta
e os demais movimentos historicos de resisténcia ja mencionados. Na verdade,
havia algo muito novo e muito peculiar na onda revoluciondria que varreu a Eu-
ropa no século 18, da qual a Revolugao Francesa foi o exemplo mais bem acaba-
do. Apesar do entusiasmo de muitos, houve alguns pensadores que chamaram a
atengao para os graves perigos do espirito revoluciondrio. O mais famoso deles foi

Edmund Burke, um politico e pensador anglo-irlandés que escreveu as famosas

42



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

“Reflexdes sobre a Revolugao na Franga”. Para Burke, considerado o pai do con-
servadorismo politico moderno, os eventos que corresponderam a Revolugao
Francesa eram completamente distintos da Revolugao Gloriosa antes ocorrida
em sua propria nagao. Isso porque a Revolugio Gloriosa havia sido, na verdade,
um movimento antirrevoluciondrio, porque defendia “nossas antigas e indiscuti-
veis leis e liberdades e a antiga Constitui¢io do governo, que é a nossa tinica segu-
ranga de lei e liberdade”. Jd a Revolugao Francesa era um experimento destrutivo,
que visava derrubar todas as estruturas sociais existentes e recomegd-las do zero,
como numa espécie louca, insana, de milagre politico da regeneragao.

Diversos autores contemporaneos chamam a atengao para esse carter
peculiar do Iluminismo francés e da respectiva Revolugao. Gertrude Him-
melfarb, historiadora dedicada ao estudo do fendmeno, defende que é preciso
distinguir “trés Iluminismos”: o britinico, o americano e o francés. Cada um
deles teria diferido profundamente em “espirito” e em “substincia” Enquanto
o luminismo britdnico representaria a “sociologia da virtude” e 0 americano,
a “politica da liberdade”, o Iluminismo francés seria marcado pela “ideologia
da razao”. Um outro autor, chamado Gedicks, afirma que o Iluminismo corres-
pondia a uma atitude otimista diante da razao e da ciéncia, as quais se atribuia
o poder de revelar o mundo tal como ele é e de controld-lo. Gedicks afirma:
“Com o [luminismo, previa-se que diluvios e incéndios, fome e seca, acidentes
e doengas, violéncia e guerra seriam todos mitigados, diminuidos e, no final,
eliminados pela marcha inexoravel do racionalismo cientifico”.

No entanto, nao sio exatamente essas criticas conservadoras que nos inte-
ressam aqui. Afirmamos no inicio que os principios politicos reformados ajudaram
a igreja a compreender e a rejeitar o espirito da revolugio. Ao defendermos isso,
temos em mente um personagem pouco conhecido de nés, reformados brasilei-
ros, e que mereceria muito mais de nossa atengéo: o jurista, historiador e politico

holandés Groen van Prinsterer. A propésito de testificar a relevincia de Groen para

422



A TRADICAO POLITICA REFORMADA
E A REVOLUCAO FRANCESA

0 nosso tema, atentemos para as palavras do dr. Martyn Lloyd-Jones acerca desse
personagem. No livro Os puritanos: suas origens e seus sucessores, o doutor afirma
o seguinte: “Aqui chamo a atengao para um homem fascinante e muito importante
cujo nome é Groen van Prinsterer. Ele era, por todos os titulos, um homem extraor-
dinério”. E continua: “Eu gostaria de ter tempo para me aprofundar nisso; todavia, o
tempo s6 me permite mencionar simplesmente essa notdvel e extraordindria opo-
sigao ao principio geral da Revolugao Francesa, oposigao que aconteceu na Holan-
da. Nao se deu na Inglaterra; nao se deu nos Estados Unidos da América; deu-se,
porém, naquele pequeno pais. E 14 se ergue como um grande monumento a tnica
oposicao verdadeira a toda a ideia que estd por tris da Revolugao Francesa” Igual-
mente, podemos tomar a seguinte recomendagio do tedlogo holandés Herman
Bavinck: “Para Groen, o evangelho era o tinico, mas também o eficaz antidoto para
os males da época. Mas ele nao parou no apelo ao retorno pessoal ao evangelho.
Embora enfatizasse sobremaneira a necessidade de conversao individual, ele estava
sempre alerta contra os perigos do pietismo e da fuga do mundo. A partir do evan-
gelho, ele deduziu principios que trariam béngaos sobre a familia e a sociedade, a
ciéncia e a arte, o direito constitucional e a politica”

Esse monumento grandioso a que Lloyd-Jones se refere é a obra Increduli-
dade e Revolugdo, fruto de uma série de palestras proferidas por Groen em Haia,
a sede do governo holandés. E o cariter tnico dessa oposi¢io ao fendmeno
revoluciondrio estd, como afirma Bavinck, no modo como Groen constréi sua
critica historica a partir dos principios gerais da Escritura. Ele comega uma de
suas palestras com as seguintes palavras, que demonstram o seu compromisso
fundamental com a autoridade absoluta de Deus e a sua submissao total a Pa-
lavra: “O nosso ponto de vista é aquele do cristao que ndo deseja se gloriar em
nada, sendo em Cristo e este crucificado. Na religiao, na moralidade e na justi-
¢a, no lar ou no estado, o cristao nao reconhece nenhuma sabedoria ou verdade

que nao tenha por principio a sujeigao, de coragao e mente, a Revelagao”

423



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

A tese fundamental de Groen, exposta em Incredulidade e Revolugao, é que
os movimentos revoluciondrios que assolaram a Europa a partir da segunda
metade do século 18 foram o resultado do avango de um espirito de incredulidade
e de apostasia. Groen afirma que a Revolugao Francesa e os demais experimen-
tos revoluciondrios da época eram o resultado de um processo de autoexaltagdo
do homem e de rejeicdo do evangelho.

Nao ha tempo para expor todos os aspectos relevantes do pensamento
de Groen acerca da revolugao. Entretanto, hd alguns elementos essenciais que
precisam ser observados.

Primeiro, devemos notar que o ponto central da anélise de Groen consis-
te na afirmagio de que a raiz da préxis revoluciondria era de natureza religiosa.
O ponto de partida da Revolugao nio estava na economia e na luta contra a
pobreza do terceiro estado; nao estava na politica e na resisténcia ao absolu-
tismo do rei; a raiz da Revolugio era de natureza religiosa, porque resultava
da incredulidade sistematica, do desprezo pela religido crista e da tentativa de
impor, em seu lugar, uma religido politica secular.

E dificil ressaltar o bastante a importancia desse ponto. O Iluminismo
tem sido frequentemente descrito como uma libertagio de uma visio de
mundo religiosa, mas isso é simplesmente impossivel. O homem foi criado por
Deus e para Deus; ele é um ser essencialmente religioso. A rebelizo humana
contra o Criador nunca é capaz de tornd-lo verdadeiramente autdnomo, mas
sempre resulta na sua escravidao a Satands e aos idolos. Exatamente por isso,
a rebelido dos iluministas contra o Deus cristao nao pode ser o caminho da
autonomia nem da liberdade; ao contrdrio, é apenas uma forma de religido
secular, um tipo sofisticado de paganismo, e nao ¢ a toa que muitos dos seus
adeptos professavam algum tipo de fé na heresia deista.

Segundo, devemos notar que a religido revoluciondria destréi a nature-

za das coisas. O dogma fundamental do Iluminismo é a ideia de autonomia

424



A TRADICAO POLITICA REFORMADA
E A REVOLUCAO FRANCESA

humana radical, a afirmagao de que 0o homem nio deve estar sujeito a nenhuma
lei que ele mesmo nao tenha aceitado para si. Basicamente, isso significa que
o homem nao deve obedecer a ninguém além de si mesmo. E, a partir desse
dogma fundamental da autonomia humana, os iluministas expressavam uma
fé bastante cega na capacidade humana de, pela razao, recriar o mundo a sua
prépria imagem. A Revolugdo, portanto, foi um experimento de recriagdo (re-
construgdo) da sociedade segundo o ideal da liberdade e da igualdade radicais.

Todavia, uma vez que a religido revoluciondria é falsa, o seu experimen-
to de recriacdo estava fadado ao fracasso. O Deus soberano, criador dos céus
e da terra, governa o mundo por sua providéncia e para a consumagio dos
fins que ele mesmo estabeleceu. O homem nao é autdnomo; Deus é. O ho-
mem nao pode estabelecer leis estruturais sobre como deve ser a sociedade
ideal; apenas Deus é Legislador e Juiz. Groen afirma que “a Escritura contém
os fundamentos da justi¢a, da moral, da liberdade e da autoridade tanto para
os individuos como para as nagoes e governos”. Ou seja: toda tentativa de re-
construgao artificial da sociedade segundo os modelos abstratos da filosofia
iluminista encontraria o obstéculo da ordem criacional e do governo pro-
videncial de Deus. Assim como o Senhor frustrou a tentativa dos cidadaos
de Babel de construirem uma cidade em oposigao aos mandatos divinos, o
Senhor ird desbaratar toda tentativa insolente dos homens de superarem os
limites da ordem criada, como se o mundo pudesse se tornar algo diferente
daquilo que Deus o criou para ser.

E exatamente por isso que, para Groen, as atrocidades cometidas na
Revolugao Francesa nio eram um acidente nem um fendmeno inesperado. Na
verdade, a violéncia, o terror e a destruicio sao os resultados necessérios de
todo experimento revoluciondrio, porque o espirito da incredulidade s6 pode
levar & morte e a escravidao - e isso vale tanto para os individuos como para as

comunidades humanas.

425



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Terceiro, devemos observar que a religido revoluciondria é exclusivista e
centralizadora. Em nome da recriagao artificial do mundo, supostamente para o
“bem comum’, a Revolugao defende a supressao de todos os outros poderes ins-
tituidos e a centralizagio de toda autoridade nas maos dos “iluminados”, a quem
incumbe conduzir a comunidade politica ao paraiso prometido, a0 mundo de
paz e progresso, de liberdade, igualdade e fraternidade. No fim das contas, em
nome da “soberania popular’, retiram-se dos individuos, das familias, das igrejas,
das empresas e demais associagdes toda liberdade de viver e se desenvolver. Todo
direito e atividade dos homens fica dependente de uma autorizagao do poder
politico central, que, quando a concede, o faz como se fosse um favor.

Esse cardter exclusivista aparece nos experimentos revoluciondrios de
muitas maneiras. Para Rousseau, uma das figuras centrais na Revolugao Fran-
cesa, 0 Soberano deveria promulgar uma “profisso de fé civil” (a expressio é
exatamente esta), que consiste em certos “sentimentos sociais” sem os quais
nenhum individuo pode ser considerado um bom cidadao. Se um individuo
nega professar a fé civil no Soberano, ele pode e deve ser banido do Estado. E
Rousseau explica como deve ser esse banimento com as seguintes palavras: “Se
qualquer um, depois de reconhecer publicamente estes dogmas, se comporta
como quem nao cré neles, que seja punido com a morte: ele cometeu o pior de
todos os crimes, o crime de mentir perante a lei”

Dessa forma, nés nos encontramos aqui em condigdes de reconhecer a ab-
soluta antitese entre o espirito revoluciondrio e a tradigao politica reformada. Ora,
enquanto os reformados professam o equilibrio entre a obediéncia legitimamente
devida ao governante e o direito de resisténcia a tirania, o espirito revoluciondrio,
inversamente, derruba governos legitimos e exige a obediéncia absoluta aos lideres
daRevolugao, sob pena de morte. Enquanto os reformados defendem a autoridade
diferenciada das diversas esferas sociais, os revoluciondrios reconhecem apenas a

autoridade do Estado, e tudo o mais deve estar debaixo do senhorio absoluto de

426



A TRADICAO POLITICA REFORMADA
E A REVOLUCAO FRANCESA

César. E, enquanto a doutrina puritana do pacto levou a criagao de instituigoes de
contengdo do poder, 0 dogma revoluciondrio do contrato social e da soberania po-
pular apenas trouxe terror, violéncia e atrocidades em nome do bem comum. O
povo reformado fez muito bem em dar ouvidos aos alertas de Groen van Prinsterer

e rejeitar, em sua propria época, o espirito revoluciondrio.
3. Os desafios de nosso proprio tempo

Mas nds estamos no século 21; a Revolugdo Francesa ocorreu hd mais de 200
anos; Voltaire, Rousseau e Diderot estao mortos e suas teorias politicas estao
relegadas ao museu das ideias historicas. Que serventia ha em falar sobre esse
assunto hoje? Esse é 0 nosso tltimo ponto.

Na verdade, o espirito revoluciondrio estd bem vivo em nosso proprio
tempo, e sua influéncia se pode sentir em todo lugar. Quase na sua totalidade,
a politica contemporanea é um esforco de recriagao artificial da sociedade, de
destruicao das esferas de vida e de estabelecimento de um credo politico, uma
religido secular.

Vejam: o que sdo as lutas contemporaneas do movimento LGBT, senio
um experimento de recriagio? Todo o discurso das teorias de género dominan-
tes nesse cendrio tem por fundamento a ideia de que ndo existe uma “natureza
das coisas’, uma esséncia de masculinidade e de feminilidade que deve ser res-
peitada; a ordem criacional é desafiada, como se a autonomia humana fosse
absoluta e os limites da palavra criadora de Deus nao existissem. O Senhor
diz: “homem e mulher os criou”, mas o espirito revoluciondrio diz: “os géneros
bindrios sao uma construgao social, um sistema de exclusao”

E o que dizer da constante tentativa de se descriminalizar o aborto? Em
nome da autonomia feminina, permite-se a implacével destrui¢ao do mais fragil

e indefeso dos seres humanos, o nascituro. Por causa do espirito revolucionario

427



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

dominante, a vida nao é mais um direito humano inviol4vel e inaliendvel, mas
um favor que o Estado soberano nos concede, quando quer e como quer. Toda
a retdrica sobre o inicio da vida humana é uma mera cortina de fumaga para se
disfargar a atrocidade de se dar ao governo civil o poder absoluto de dizer quem
pode viver e quem deve morrer. E um experimento revoluciondrio contra a natu-
reza das coisas e contra os principios divinos da justica e do direito.

No entanto, a religiao politica da Revolugao se impoe na nossa sociedade
ainda de um modo mais sutil. O grande alvo dessa religido ¢ a afirmagao da
soberania absoluta de César, inclusive sobre as nossas consciéncias, e a nega-
¢ao total da soberania de Deus. Essa pecaminosa soberania do Estado se revela
no seu controle sobre a esfera econdmica: o governo, controlando a emissao
de papel-moeda, pode alterar do dia para a noite toda a estrutura das trocas
econdmicas; cem reais, que hoje compram vinte quilos de feijao, amanha po-
dem valer apenas o equivalente a dois quilos. O Estado pretende o controle
absoluto da esfera familiar, ndo apenas quando permite ou proibe que os pais
apliquem a disciplina com a vara, mas, de modo mais sutil, quando impde um
curriculo escolar de clara inspiracao secular e revoluciondria, obrigando nos-
sos filhos a se sujeitarem a sua instrugao moral. O Estado pretende o controle
absoluto até mesmo em matéria de fé, quando se encaminha para criminalizar
o discurso religioso, pretendendo dizer quais pecados podem ou nao ser apon-
tados pelos pregadores do evangelho.

A medida que celebramos, nesse ano (2017), 500 anos da Reforma
Protestante, devemos resgatar o pensamento politico reformado e aplicé-lo ao
nosso proprio tempo. A tradicao politica reformada nos ensina, hoje, a rejeitar o
espirito revoluciondrio com o mesmo vigor com o qual Groen van Prinsterer o
rejeitou em sua época. Como cristaos reformados, honramos e nos sujeitamos
aos governantes civis, mas nio reconhecemos nenhum soberano absoluto

sendo Jesus Cristo, o Rei dos reis. Como cristaos reformados, afirmamos

428



A TRADICAO POLITICA REFORMADA
E A REVOLUCAO FRANCESA

que o governo civil é necessario e bom, pois tem a missao divina de punir os
malfeitores e permitir que os bons vivam sem temor; mas nao aceitamos que o
Estado usurpe a missao de outras esferas, como a familia, a igreja, as empresas.
Como cristaos reformados, entendemos que o pacto social entre governantes
e governados é um pacto entre pecadores na presenga do Deus santo, de modo
que o poder dado a homens pecadores deve ser necessariamente limitado e
contido; ndo toleramos governantes ou politicos que se apresentam como
redentores de todos os males sociais e, por isso, nao lhes cederemos mais poder
do que convém segundo os principios biblicos e a prudéncia crista.

Os cristaos reformados devem estar atentos ao fato de que esse exclusi-
vismo e essa centralizagao do Estado sdo, em tltima instancia, uma tentativa
de substituir a soberania de Deus pela soberania de César. A raiz desse espirito
é a apostasia e a rejeigao do evangelho, e o seu alvo é, como tem sido desde a
queda do primeiro homem, mudar a gléria do Deus incorruptivel em seme-
lhanga das coisas criadas. O problema do espirito revoluciondrio é mais do que
suas consequéncias sociais nefastas; seu maior problema é seu cariter idolatra
e sua exigéncia de que todos os homens declarem nio ter outro rei sendo César.
Mas o povo reformado tem, sim, outro Rei; confessamos Jesus Cristo como
Senhor, nds nos submetemos ao seu bendito governo e devotamos apenas a ele
a nossa total lealdade. Aqueles que poem a sua conflanga nos principes serao
completamente frustrados, mas aqueles que beijarem o Filho e se refugiarem

nele serio bem-aventurados. Amém.

429






O LIBERALISMO POLITICO DE
GROEN VAN PRINSTERER E
ABRAHAM KUYPER!

Lucas G. Freiré?

Miiltiplos liberalismos
A tradigio liberal classica foi muito mais diversa até meados do século 19 do
que em anos mais recentes. A partir daquela época, as duas vertentes principais

do liberalismo classico se bifurcaram.?

1 Este artigo, originalmente publicado pela Revista Teoldgica Jonathan Edwards em 2021, resume
partes da tese desenvolvida academicamente no artigo “Abraham Kuyper and Guillaume Groen
van Prinsterer as Anti-Rationalist Liberals’, publicado no periédico Journal of Church and State em
2021. As diversas citagoes que documentam em detalhes o argumento, bem como os passos do
desenvolvimento da tese, ndo podem ser reproduzidos na sua totalidade para nao quebrar o acordo
com a editora. Registro agradecimentos ao Dr. Jordan J. Ballor, editor geral do projeto de tradugao
das obras de Abraham Kuyper, pelos comentirios feitos ao trabalho original. Uma discussao grava-
da do artigo abaixo pode ser acessada em https://wwwyoutube.com/watch?v=Hzg6V_MohBg.

2 Doutor em Politica pela Universidade de Exeter e vencedor do prémio Michael Novak (Acton Insti-
tute). Lecionou em universidades no Reino Unido, Africa do Sul, Brasil e Estados Unidos e tem textos
publicados internacionalmente sobre 0 movimento politico iniciado por Groen van Prinsterer.

3 Ver Lucas G. Freire. Liberdade: duas tradigoes. Prelecao inaugural ao grupo estudantil Eventos
pela Liberdade. Universidade Presbiteriana Mackenzie, 30 de maio de 2019. Disponivel em: ht-
tps://montecastelo.org/liberdade-duas-tradicoes/. Acesso em: 13 ago. 2025.

431


https://montecastelo.org/liberdade-duas-tradicoes/
https://montecastelo.org/liberdade-duas-tradicoes/

INCREDULIDADE E REVOLUGAO

F. A. Hayek, um dos intérpretes mais perceptivos da historia do liberalis-
mo cléssico, chamou uma dessas vertentes de “racionalista” e a outra de “antir-
racionalista”. E possivel afirmar que a propria contribuigao original de Hayek
como filésofo e tedrico da ordem social consiste justamente em tentar resgatar
e atualizar para o século 20 a vertente antirracionalista.*

O tipo deliberalismo que prevaleceu até hoje, no entanto, apesar de hibri-
do, tem tragos muito mais marcados de racionalismo. Na descri¢ao do proprio
Hayek em seu ensaio “Freedom, reason, and tradition’, de 1958, o liberalismo
racionalista se marca por um ran¢o “individualista’, “especulativo’, “doutrina-
rio” e por uma esperanga “utopica” de romper com a sociedade existente para
implementar valores liberais baseados em uma visao ingenuamente otimista
do progresso, da razao e da natureza humana.®

Representantes contemporaneos dessa tradi¢ao racionalista seriam Ayn
Rand e Steven Pinker. Representantes cldssicos sao figuras ligadas ao liberalis-
mo da Revolugao Francesa, bem como J. S. Mill.

J4 o liberalismo antirracionalista rejeitava o laissez-faire (estritamente falan-
do), considerava a razdo miope, tinha uma visio mais prudente sobre as vantagens e
desvantagens da mudanga social radical, entendia o valor da histéria e da tradi¢ao e
rejeitava o individualismo radical. Afinal, todos nds vivemos em comunidade, den-
tro de uma cultura, herdando e transmitindo ligdes e préticas valiosas que nossos
antepassados nos legaram. Utopias ou rupturas radicais devem ser vistas com sus-
peita. Por isso, o valor dos maltiplos ordenamentos organicos (ou “espontaneos”)
e do conhecimento fragmentdrio e tradicional que cabia aplicar a vida politica e

social de uma nagio era explicitamente reconhecido por essa tradi¢ao.®

4 HAYEK, F. A. “Freedom, reason, and tradition”. In: The constitution of liberty, ed. Ronald
Hamowy, 1960; reimpressao: Chicago: The University of Chicago Press, 2011.

S Ibid, p. 118-120.

6 Thid,, p. 112-115.

432



O LIBERALISMO POLITICO DE
GROEN VAN PRINSTERER E ABRAHAM KUYPER

Hayek citou Alexis de Tocqueville e Edmund Burke como expoentes do
liberalismo antirracionalista, reiterando como esses autores do século 19 refi-
naram a visao de seus antecessores empiristas do Iluminismo escocés, como
Adam Ferguson e Adam Smith.

O periodo de separagao mais clara do liberalismo cldssico nas duas ver-
tentes contraditdrias, no meio do século 19, coincide, também, com o inicio
de um movimento intelectual e politico cristao europeu que, cem anos depois,
veio a se fundir com o projeto da democracia crista. Trata-se do movimento

antirrevoluciondrio holandés.

Os antirrevoluciondrios

Dada a divisao da tradigao liberal e sua importancia na formagao histérica e
cultural europeia, ndo é surpresa que, nas suas décadas de consolidagao, o mo-
vimento antirrevoluciondrio tenha interagido mais positivamente com algu-
mas vertentes liberais e bastante criticamente com outras.

Em particular, Guillaume Groen van Prinsterer (1801-1876) e Abraham
Kuyper (1837-1920), dois pioneiros antirrevoluciondrios na Holanda, mere-
cem ser estudados na sua interacdo com o liberalismo classico como os arti-
culadores de maior impacto intelectual na teoria politica da fase inicial desse
movimento.

Simplesmente classificar Groen e Kuyper como conservadores ou libe-
rais nao me parece fazer justica a intengao declarada do seu projeto intelectual,
inclusive porque ambos apresentam criticas fortes a variedade racionalista do
liberalismo e também a certas vertentes conservadoras que defendiam o Anti-

go Regime. Como escrevi anteriormente:

A critica feita pelos dois foi um [importante] elemento acessério

na sua rejei¢ao da cosmovisao por tras das ideias da Revolugao

433



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Francesa. Porém, sua principal preocupagio, como cristaos
comprometidos e de persuasao reformada, foi oferecer uma ar-
ticulagao fiel do pensamento politico cristao interagindo com as

questdes da época.’

E, obviamente, nio sé o liberalismo ou o conservadorismo foram alvos das
criticas de Groen e Kuyper. Particularmente o socialismo, o comunismo e a so-
cial-democracia foram também seriamente denunciados por ambos os autores,
que os ligaram — diga-se de passagem, juntamente com o liberalismo raciona-
lista (nas palavras de Kuyper, “liberalismo mais doutrindrio”) — & mentalidade
revoluciondria e humanista da época.

Nao obstante, a proposta de uma alternativa crista foi articulada por
Groen e Kuyper com elementos da tradigao liberal antirracionalista e com uma
simpatia abertamente declarada por representantes importantes daquela tradi-
¢do. Isso explica a forma original como os dois antirrevolucionarios holandeses
foram criticos do liberalismo amplamente concebido (juntamente com outras
ideologias da época), a0 mesmo tempo que contribufram com o desenvolvi-

mento e o avanco de ideias liberais classicas no sentido antirracionalista.

Groen: contra o individualismo, o estatismo

e o racionalismo humanista

Groen van Prinsterer, que antes do seu ativismo politico havia sido historiador
da familia real, inevitavelmente escreve sobre as questoes da época levando em
conta os desenvolvimentos histéricos de longo prazo. Em Le parti Anti-revolution-

naire, um panfleto de 1860, Groen declara sua énfase na tradigao e continuidade

7 FREIRE, Lucas G. “Abraham Kuyper and Guillaume Groen van Prinsterer as Anti-Ratio-
nalist Liberals”, Journal of Church & State, 63.2, 2021, p. 198.

434



O LIBERALISMO POLITICO DE
GROEN VAN PRINSTERER E ABRAHAM KUYPER

organica das ideias, das instituigdes e da cultura. Ecoando Burke, Frangois Gui-
zot e outros liberais antirracionalistas, ele diz: “Creio que cada nogao ligada ao
futuro tem raiz no passado”® A Revolugao Francesa, com sua defesa utdpica de
uma ruptura radical, ignora que “direitos historicos | ... ] eram respeitados como
os frutos que amadureceram devagar dos principios de justi¢a que [ ... ] sujeitam
amassa disforme dos fatos e circunstancias em sua [ ... ] influéncia purificadora”’

Em suas prelegdes sobre Incredulidade e Revolugio, de 1847, Groen fala
sobre o que fora perdido com a tragédia jacobina. Citagoes de Burke e, agora,
de Tocqueville em suas analises da Revolugao permeiam essa obra. A tradigao
europeia de governo limitado havia reconhecido, a0 mesmo tempo, o direito
divino do governo civil e o principio da autoridade limitada, com “todo mun-
do limitado a sua esfera de competéncia”'® Ao longo dos séculos, uma rica ma-
lha social de familias, corporagdes e estamentos havia se desenvolvido. Cada
uma dessas associagdes, interdependentes que fossem, tinham uma logica e
lugar proprios e apresentavam uma organicidade de vinculos internos de soli-
dariedade e autoridade.

Embora houvesse abusos no Antigo Regime (dai a critica de Groen aos
conservadores), a Revolugio rompeu com tudo o que era positivo e instituiu,
segundo a critica de Groen em 1860, uma ordem radicalmente individualista,
com seu impeto que “destrdi a igreja e o estado, sociedade e familia, produz a

desordem sem sequer estabelecer a liberdade ou restaurar a ordem moral’."!

8 PRINSTERER, G. Groen van. Christian political action in an Age of Revolution, trad. Colin
Wright, 1860; reimpressao: Aalten: Wordbridge, 2015, p. 7.

9 PRINSTERER, G. Groen van. Unbelief and Revolution, trad. Harry Van Dyke, 1868; reim-
pressao: Bellingham: Lexham, 2018, p. 19-21.

10 Thid, p. 19.

11 PRINSTERER, G. Groen van. Christian political action in an Age of Revolution, trad. Colin
Wright, 1860; reimpressio: Aalten: Wordbridge, 2015, p. 40.

435



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

O resultado foi um estado totalitdrio, que, dentre outras coisas, passou a
desrespeitar a propriedade privada em nome do bem comum e da vontade geral
da nagdo. Nas suas prelecoes sobre a Revolugao, Groen liga esse desenvolvimen-
to diretamente a teoria liberal. A essa altura, isso nao nos surpreende. Trata-se de
uma critica ao liberalismo racionalista. Groen continua sua critica, rejeitando a
visdo de que uma nova ordem pode ser projetada com base em uma fé otimista
no progresso e na razao humana, removendo os contrapesos ao poder e a cen-
tralizagdo estatais. Referindo-se & Confissao Belga, Artigo 14, ele escreve: “Nos,
crentes, sabemos que 0 homem ¢ inerentemente inclinado ao mal”.'"*

Essa suspeita em relagao a natureza humana, compartilhada com os auto-
res antirracionalistas da época e também com os autores do liberalismo cléssico
escocés, leva a algumas implicagdes: primeiro, nao é possivel ter uma fé cega no
poder da razao de reinventar uma nova ordem social ignorando o ordenamento
que emergiu espontinea e gradativamente da continuidade histérica. Segundo, é
justificada a preocupagdo em manter os freios tradicionais e institucionais ao uso
do poder. Terceiro, em pontos especificos, é urgente enfatizar a necessidade de
se limitar o poder do estado e de restaurar a forga das associagdes intermedidrias.
E nesse sentido que Groen propde dissociar, até onde seja possivel, a educagio
do estado, bem como libertar a igreja dos ditames estatais, embora na sua visao
devesse haver nio uma separagao estrita entre igreja e estado, mas um reconheci-

mento de que a ordem vigente era especificamente crista.

Kuyper: esferas de soberania e governo limitado
Visto como herdeiro legitimo da lideranca intelectual do movimento antir-

revoluciondrio, Kuyper contribuiu para consolidar a teoria politica ainda em

12 PRINSTERER, G. Groen van. Unbelief and Revolution, trad. Harry Van Dyke, 1868; reim-
pressao: Bellingham: Lexham, 2018, p. 123.

436



O LIBERALISMO POLITICO DE
GROEN VAN PRINSTERER E ABRAHAM KUYPER

formagao e adaptd-la as novas condigdes do final do século 19 e comego do 20.
Em Groen, uma tese central era de que ideias importam, e por trés dessas ideias
hd um sistema religioso que pode ser ou rebelde ou fiel a0 Deus vivo. Fica clara
a necessidade de os crentes se organizarem em contraposi¢ao a um sistema
apdstata. Jd em Kuyper, as teses tendem a ser mais positivas, no sentido de se
construir uma explicagao positiva e derivagdes normativas da leitura crista e
reformada da realidade politica e social."

Fazendo coro aos antirracionalistas e a Groen, Kuyper reafirma o principio
de continuidade histérica orgnica. No seu comentdrio de 1880 a plataforma do
Partido Antirrevoluciondrio, o autor mostra que cada geragao nasce ja herdando
um sistema de valores e institui¢des que nao pode ser simplesmente redesenhado
sem um risco temerdrio de desastre. Isso nio quer dizer que nao deva haver pro-
gresso, desde que gradual e seguro. Por exemplo, na questio eclesidstica, Kuyper
rompe com Groen e boa parte dos conservadores da sua época ao defender uma
separago daigreja e estado que seja inclusive refletida em uma alteragao do Arti-
go da Confissao Belga das Igrejas Reformadas que tratava do assunto.

Boa parte da teoria politica de Kuyper e de suas derivagdes praticas gira
em torno do conceito de soberania das esferas. Se Deus é o tnico soberano
absoluto, entao qualquer “soberania” terrena é relativa ao seu escopo especifico
de autoridade legitima. Por isso, diz Kuyper em suas famosas Stone Lectures pro-
feridas na América em 1898, “nés entendemos | ... ] que a familia, os negécios,
a ciéncia, a arte etc. s3o todas esferas sociais que ndo devem sua existéncia ao
estado, e que nao derivam a sua lei da supremacia do estado, mas obedecem a

uma autoridade mais elevada no seu seio”!*

13 Para mais detalhes, ver Lucas G. Freire, “O principio normativo da soberania das esferas
sociais”. Dignitas 1.1, 2020, p. 93-109.

14 KUYPER, Abraham. Calvinism: Six Stone-Lectures. Amsterdam: Hoveker & Wormser,
1899, p. 116.

437



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Aqui, mais uma vez, fica revelado o cardter nao individualista da énfase
em associagoes intermedidrias que positivam cada uma dessas esferas. Isso
é normativo, pois, na visao kuyperiana, a separagao das esferas é ordenanca
divina para o bom funcionamento da vida social. O governo civil existe em
paralelo, e ndo acima dessas esferas. Seu dever deve ser limitado a aplicagao
da justica e, no nivel nacional, a manter o povo como uma unidade. Fazer o
contrério disso, ao estilo do totalitarismo da Revolu¢ao Francesa, seria trans-
formar o estado em um “polvo” que, com seus tenticulos, interfere em cada
aspecto da vida."

A descrigao que Kuyper faz da malha social como algo organico nos re-
mete a Tocqueville, autor que é citado por nome em alguns de seus escritos.
E a nocao burkeana do valor da tradicao e da historicidade é por vezes favora-
velmente evocada. Todavia, essas alusdes nao colocam Kuyper no grupo con-
servador. Ao mesmo tempo em que escrevia dessa forma, Kuyper era atacado
junto com seu movimento até dentro das Igrejas Reformadas por desejar mu-

dangas importantes pautadas por ideias liberais antirracionalistas.

llustracoes e exemplos
Algumas das implicagoes dos posicionamentos de Groen e Kuyper marca-
ram um impeto nos primérdios do movimento antirrevoluciondrio holandés
no sentido de diminuir e conter o poder estatal, por um lado e, por outro, de
aumentar o acesso a vida publica por parte de segmentos oprimidos da popu-
lagao na busca de maior igualdade dentro de um contexto de império da lei.
Groen e Kuyper batalharam para abrir espago para a educagio privada e
confessional. Primeiro, houve uma demanda no sentido de legalizar essa possibi-

lidade, uma vez que a mentalidade e as politicas publicas revoluciondrias da época

15 Calvinism, p. 124.

438



O LIBERALISMO POLITICO DE
GROEN VAN PRINSTERER E ABRAHAM KUYPER

haviam barrado o ensino privado centralizando o sistema educacional debaixo
do governo. Depois, a campanha foi para que o governo devolvesse parte dos
impostos as familias que usavam a educagio privada e confessional em um siste-
ma que lembra ligeiramente a proposta contemporanea de vouchers educacionais.

Eventualmente, inclusive uma universidade (a Universidade Livre de
Amsterda) foi criada para refletir melhor, no ensino superior, a nogio de so-
berania das esferas. A ciéncia e o ensino superior deveriam estar livres tanto da
influéncia indevida do estado como do controle da igreja institucional.

A separagao entre igreja e poder publico também foi alvo de uma campa-
nha por parte dos antirrevoluciondrios, lembrando que no inicio do século 19
o estado contava com uma projegao de poder dentro da igreja nacional e podia
indicar os pastores das congregagdes locais. Isso abriu espago para a infiltra-
¢ao de ideias iluministas e do liberalismo teoldgico nas igrejas. Embora com as
rupturas dentro das federagdes de igrejas a ideia de uma igreja nacional tenha
sido enfraquecida, foi somente em 1905 que a Confissao Belga das Igrejas Re-
formadas foi alterada para refletir melhor o principio de soberania das esferas
(e ndo sem controvérsias por parte dos conservadores).

Kuyper, que era admirador de estadistas contemporéneos como William
Gladstone, mostra-se favoravel a uma nogao liberal que ele chama, em um pan-
fleto de 1895, de “menos doutrindria” em contrapartida ao liberalismo racio-
nalista. Nesse panfleto, intitulado Calvinism: the origin and safeguard of our cons-
titutional liberties, Kuyper argumenta de modo a distinguir entre o liberalismo
nocivo e humanista da Revolugao Francesa e o projeto de governo limitado e
liberdades comunitarias e individuais que, segundo ele (e com algum exagero),

sio derivadas da influéncia da fé reformada na civilizagio ocidental.'®

16 “Calvinism: The origin and safeguard of our constitutional liberties”, trad. J. Hendrik de
Vries, Bibliotheca Sacra 207, 1895, p. 390.

439



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

E possivel ver aplicagoes priticas de principios liberais antirracionalistas
na discussao de politicas ptblicas em Groen e Kuyper.

Por exemplo, embora Kuyper se mostre aberto a um papel do governo
civil para lidar com questoes de satide publica, principalmente em uma emer-
géncia, ele veementemente nega a legitimidade de campanhas de vacinagio
obrigatdria para imunizar a populagao. E interessante reparar na sua argumen-
tagdo o cardter antirracionalista: “nossos médicos podem estar enganados e o
governo jamais deve certificar uma opinido médica em particular como orto-
doxa e, portanto, vigente”, escreve Kuyper em Ons prograam. E, mais adiante:
“O governo nao deve tocar nos nossos corpos” e “o governo deve respeitar
quem se recusa por questao de consciéncia”. Entretanto, mais interessante ain-
da é a reflexao que ele faz sobre a exigéncia de vacinar as criangas nas escolas:
“A forma de tirania oculta nessas [ ... ] vacinas é uma ameaca tio real aos re-
cursos espirituais da nagio como seria até mesmo uma epidemia de variola”"’

Groen lutou contra a centralizagao e a burocratizagio do governo holan-
dés nas maos de simpatizantes do sistema napolednico revolucionario. Em Ons
program, Kuyper denuncia a centralizagio do poder como “violagao das orde-
nangas que Deus deu para as nagoes e familias”. Isso é uma linguagem forte para
defender um principio federalista de devolugao de poder ao nivel local contra
um estado “todo-competente, todo-inclusivo e todo-corrompedor”®

Ao falar da questao social, talvez Kuyper inove mais que Groen e rompa
mais com os conservadores da época. O sufrégio limitado, bem como as regu-
lagdes que mantém barreiras a entrada e obsticulos a vida nacional contra os

mais fracos devem ser derrubados. A necessidade de uma reforma na “estrutura

17 KUYPER, Abraham, Our program: a christian political manifesto, trad. Harry Van Dyke,
1880, reimpressao: Bellingham: Lexham, 2015, p. 248-249.
18 Thid,, p. 146.

440



O LIBERALISMO POLITICO DE
GROEN VAN PRINSTERER E ABRAHAM KUYPER

arquitetonica” da sociedade era um ponto compartilhado com o liberalismo da
vertente antirracionalista. Porém, reformar nao significaria redesenhar utopi-
camente a sociedade. “O fanitico pela onipoténcia governamental’, comenta
Kuyper em Ons program, “nao estd buscando o alvo moral de proteger os fracos,
mas tem o objetivo doutrindrio de remodelar a sociedade conforme um mode-
loideal”" Aqui, a nogao racionalista de planejamento de um sistema a busca da
igualdade e fraternidade é rechagado.

Groen e Kuyper se lamentaram que o estado havia tomado das igrejas o
papel de trazer ajuda aos necessitados. Nos seus escritos, as igrejas sao critica-
das por sua omissao e por terem dado espago as instituigdes de caridade. Essas,
por ndo terem dado conta da tarefa, delegaram em momento posterior a ajuda
aos pobres para o estado. Kuyper precisa criticar, no seu discurso de 1891 so-
bre a questao social, tanto o descaso das igrejas e dos supostos conservadores
e liberais como o estatismo dos socialistas e social-democratas. Aqui, ele mais
uma vez reflete a énfase do liberalismo antirracionalista no papel da pluralida-
de de esferas sociais. De um lado, o individualismo exacerbado apagou o papel
daigreja e de outras associagdes intermedidrias no alivio da questao social. De
outro, 0 estatismo usurpou ilegitimamente a honra e o dever da igreja de tra-
zer gléria a Cristo por meio da atuagao da sua diaconia ao cuidar dos pobres,

enfermos e vitivas.?’

Comentdrios finais
Os exemplos e ilustragoes anteriormente mencionados dao uma ideia mais

ampla de como exatamente as contribui¢oes de Groen e Kuyper manifestam

19 Tbid,, p. 339.

20 Ver Abraham Kuyper, O problema da pobreza. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2020;
Abraham Kuyper, Pro rege: living under Christ’s kingship, vol. 2; trad. Albert Gootjes. Bellin-
gham: Lexham, 2017, p. 287-288.

44



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

em pontos especificos uma rejei¢ao ao liberalismo racionalista, um didlogo cui-
dadoso com a tradi¢do antirracionalista, uma tensio com movimentos mais
a direita como o conservadorismo do Antigo Regime e uma critica a ideias e
politicas publicas estatizantes e centralizadoras.

Outros detalhes e uma argumentagao mais técnica podem ser encontra-
dos no meu artigo ja citado, que apresenta um estudo voltado para a comuni-
dade académica. O que ndo tive a oportunidade de incluir naquele estudo fo-
ram trés observagdes com as quais desejo concluir esta apresentagao do tema.

A primeira delas é que, em muitas das ideias e politicas publicas, os
herdeiros do movimento antirrevoluciondrio holandés no século 21 ji se
distanciaram da visao antirracionalista e se aproximam tanto do liberalismo
racionalista, por um lado, como da social-democracia, por outro. As novas
agendas refletidas nas plataformas da Christen Unie e do CDA, os dois princi-
pais partidos holandeses que mantém vivo o movimento antirrevolucionario,
denotam uma interagio complexa dentro do movimento mais amplo da de-
mocracia crista europeia. Obviamente, boa parte das igrejas “reformadas” na
Holanda e da prépria cultura nacional refletem nao mais a cosmovisao crista,
e sim o humanismo secularista que ganhou espago na vida nacional a partir
principalmente da IT Guerra Mundial. Porém, creio que s6 um futuro estudo
mais detalhado poderd contar a histéria dessa ruptura interna a0 movimento
antirrevoluciondrio.

Em segundo lugar, seguindo esse desenvolvimento, boa parte da tradigao
neocalvinista, derivada do movimento antirrevoluciondrio (mas nio idéntica
a ele), também se distanciou de elementos da ortodoxia teoldgica reformada
e principalmente do espectro politico negociado intelectualmente por Groen
e Kuyper. Isso aconteceu a medida que o neocalvinismo ganhou terreno inter-
nacional, sendo adaptado de formas originais no Reino Unido, na América do

Norte e na Africa do Sul. Mudanga é natural em uma tradigdo de pensamento.

442



O LIBERALISMO POLITICO DE
GROEN VAN PRINSTERER E ABRAHAM KUYPER

Argumentar o contrdrio seria uma forma de reducionismo ao aspecto tedrico
da tradigao no momento de interpreti-la. Ao mesmo tempo, essa observagao
ndo esgota o assunto, mas apresenta uma questao para estudos futuros.

Em terceiro lugar, parece também natural que algumas ideias defendi-
das por Groen e Kuyper tenham de ser modificadas por qualquer movimento
que se disponha a aplicar a visao antirrevoluciondria crista a politica brasilei-
ra. Nossa cultura e historia sao diferentes. As coalizdes possiveis com o que ja
existe por aqui é diferente. Os assuntos em pauta sdo diferentes. Tudo isso vai
certamente levar a novos desenvolvimentos criativos na tradi¢ao, uma vez que
suas ideias sejam transpostas para o contexto brasileiro.

O importante da minha contribui¢io com este estudo, penso eu, é que
ele destaca o cardter antirracionalista do movimento antirrevoluciondrio na
sua raiz. Serd importantissimo pensar sobre isso, principalmente quando os
interessados em Groen e Kuyper no nosso pais vivem em um ambiente onde o
poder centralizador do estado estd montado para distribuir privilégios e acesso
assimétrico aos centros de poder. Ele é visto como uma ferramenta, pela es-
querda e pela direita, de se fazer o bem, de cima para baixo. Nossa esquerda e
nossa direita mostram muito daquele rango racionalista criticado por Groen,
Kuyper e (por que ndo?) Hayek e tantos outros. Seria culpa do positivismo?
Da cultura nacional? E possivel romper com esse legado sem maiores conse-
quéncias negativas? Essas colocagdes deveriam paralisar, ainda que tempo-
rariamente para fins de maior reflexao, aquele que pensa encontrar em uma

tradigao especifica de pensamento todas as respostas aos nossos males sociais.

443






CRITICA DA RAZAO HISTORICA

As contribuicoes de G. Groen van Prinsterer para a relacao
entre a Revelacao e a Historia

Pedro Lucas Dulci’
I A relagao entre teologia e histéria: uma escolha religiosa

Os tltimos dois séculos da teologia foram marcados por diferentes aspectos de
uma mesma discussao: a relagao entre o texto biblico e a historia. A variabili-
dade desses aspectos pode ser vista ou na investigagao sobre a histdria de Israel
e a compreensao de Deus na Biblia Hebraica; ou nas diferentes fases da busca
pelo Jesus historico; ou ainda na pergunta pela natureza do tipo de narrativa
historiografica com que os leitores do Antigo e do Novo Testamentos estao

lidando no texto sagrado. Em cada uma dessas diferentes dreas de pesquisa,

1 Filésofo e pastor presbiteriano. Tem doutorado em Filosofia pela UFG com periodo de
pesquisa na Universidade Livre de Amsterd3, na Holanda. Tem graduagio em teologia (Semi-
nério Presbiteriano Brasil Central), e ¢ mestre e doutor em Filosofia (Universidade Federal de
Goids), com pesquisa em ética e filosofia politica contemporinea. Cofundador e Coordenador
Pedagdgico do Invisible College, onde atualmente leciona sobre o didlogo entre a Teologia e
Filosofia crista com as demais dreas do saber e da vivéncia cultural.

445



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

esconde-se a mesma pergunta distintiva dos historiadores: a Biblia estd contan-
do averdadeira histéria? O que os historiadores do século 21 podem dizer sobre
a criagao em Génesis, o éxodo do Egito, 0 nascimento de Jesus ou a ressurrei-
¢a0? Em que sentido podemos falar desses acontecimentos como eventos his-
toricos? N. T. Wright, estabelecendo suas consideragdes metodolégicas sobre a

historiografia da ressurrei¢ao do Filho de Deus, explica o seguinte:

Por mais de duzentos anos, os estudiosos trabalharam para manter
a histdria e a teologia, ou histdria e fé, a um brago de distincia da
outra. H4 uma boa intengao por tras desta atitude: cada uma des-
sas disciplinas tem sua propria estrutura e 10gica, e nenhuma delas
pode simplesmente se converter num ramo da outra. Contudo,
precisamente nesse ponto, elas — as origens cristas, em geral, e a
ressurrei¢ao, em particular — estao intrinsecamente relacionadas.
Nao reconhecer isto, na verdade, é decidir tacitamente em favor de
um tipo particular de teologia, talvez uma forma de deismo, cujo
deus proprietdrio ausente se mantém afastado do envolvimento
historico. Preservar esta posicao, apelando para a “transcendéncia”

divina, é uma forma de reafirmar o problema, nao resolvé-lo.”

Podemos concordar com o ex-bispo de Durham que manter as disciplinas da teo-
logia e da historia separadas por “um brago de distincia” é uma boa intengao para
resguardar suas especificidades metodoldgicas. De fato, cada uma delas lida com
dinimicas que sdo caracteristicas de esferas da vida que possuem sua prépria sobe-
rania e precisam ser encaradas com autonomia relativa. No entanto, para uma visao

da historia e da historiografia biblicamente orientada, tal autonomia de esferas ¢

2 WRIGHT, N. T. A ressurreicio do Filho de Deus. Sao Paulo: Academia Crista/Paulus, 2013, p. 33-34.

446



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

relativa a soberania de Cristo. E serd justamente essa soberania que fard com que
cada um desses aspectos da realidade estejam, em um nivel profundo, intimamente
relacionados e sejam mutuamente dependentes. Nao reconhecer isso, Wright as-
severa no texto mencionado anteriormente, ja é uma escolha teoldgica particular
com consequéncias incontorndveis para a visdo do tempo e para a pratica histo-
riografica. Em outras palavras, a decisao pela relagao entre teologia e historia é, em
Gltima instincia, orientada por compromissos religiosos a priori.

As diferentes dire¢oes que essa discussdo assumiu sao numerosas e nio
convém serem reconstruidas aqui. Ora o péndulo dessa relagao assumiu a dire-
¢30 de uma espécie de sobrenaturalismo anti-historico, em que a presenca mila-
grosa de “deus” é compreendida como acima da causalidade historica; ora esse
mesmo péndulo investigativo oscilou rumo as diferentes formas de panteismo e
teologias do processos em que a presenca de “deus” é parte ou esta dissolvida na
realidade espago-temporal do processo historico. Seja como for, o objetivo do
presente texto nao é uma reconstrucao didética das diferentes formas que assu-
miu a relagao entre teologia e historia. Quanto a isso, podemos nos valer, uma vez
mais, dos raciocinios de N. T. Wright quando ele sumariza consideravelmente
essa discussao argumentando que as diferentes abordagens podem ser organiza-
das em dois grandes grupos. Ainda que seu interesse especifico seja a ressurreigao
de Jesus, podemos concordar com ele que existem “aqueles que afirmam que tal
estudo histérico da ressurrei¢ao ndo pode ser realizado, e prosseguindo com aque-
les que sugerem que esse estudo ndo deve ser feito”* Ou seja, diante das diferentes
objegdes histdricas quanto aos acontecimentos biblicos, temos apenas dois tipos
de antagonismos: que ndo podemos estudar historicamente o texto biblico ou que
ndo devemos estudar historicamente o texto biblico. O primeiro grupo, de formas

diferentes, argumentard que nao existem acontecimentos historicos para serem

3 Ibid, p. 47.

447



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

acessados por verdadeiros historiadores, enquanto o segundo grupo defende
que o alvo historiografico biblico e teoldgico permanece fora do nosso alcance e,
por isso, ndo devemos tentar essa empreitada.

A erudigao teoldgica contemporinea estd & mercé dessa polarizagao nega-
tiva? Sera que os métodos da historiografia nao podem alcangar as agdes de Deus
no tempo? E, caso eles tenham essas condigdes, eles nao deveriam fazer isso sem
assumir uma flagrante arrogincia almejando o transcendente pelas vias da pesquisa
cientifica imanente? O professor de Biblia e estudos do Oriente Préximo da Uni-
versidade de Nova York, Mark S. Smith, coloca as mesmas perguntas em torno de

seu tema de interesse especifico, que é a experiéncia religiosa do antigo Israel:

Onde o campo dos estudos biblicos sustenta a questao do valor
histérico da Biblia? Como este retrato do campo dos estudos bi-
blicos pode sugerir, ele frequentemente muda de um lado o pro-
blema tedrico para o outro. Especialistas apressam-se em defen-
der a historicidade da Biblia ou em atacé-la. H4 também esforcos
para um compromisso de indulgéncia, combinando os dois. As-
sumir um lado ou outro e, entretanto, concordar com os termos
do acordo, a saber, que as narrativas biblicas sobre o passado sao
histéricas oundo. [ ... ] Historiadores biblicos concordam que as
narrativas biblicas do passado constituem histdria, mas seus ar-
gumentos sobre a defini¢ao de historia levantam sérias questoes
a respeito da adequagao dessa denominagio nas obras biblicas.
Dadas as macigas diferencas entre especialistas biblicos orienta-
dos historicamente sobre o que constitui a historia, pode-se per-
guntar se um problema basico atinge o pressuposto operante de
que as narrativas biblicas sobre o passado devem ser considera-

das primariamente como histéria, seja no sentido classico (por

448



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

exemplo, em Herédoto ou Tucidides) ou no sentido moderno

(como utilizado pelos historiadores académicos).*

Mesmo que os estudos biblicos sobre Antigo Testamento e antigo Oriente Proxi-
mo ndo estejam em uma situagdo melhor do que aquela polarizagao descrita por
N. T. Wright em torno da historicidade dos acontecimentos do Novo Testamen-
to, Mark S. Smith termina seu raciocinio na citagao mencionada anteriormente
chamando nossa atengdo para um ponto muito importante. Diante das significa-
tivas diferencas tedricas de cada espectro que essa discussao assume, é necessario
fazer um giro investigativo prévio e se perguntar o que, de fato, constitui o nuicleo
de sentido dessas diferengas. A saber, em qual sentido a historia estd sendo pres-
suposta? Ou ainda, em suas palavras: “Com o que nds, especialistas biblicos, esta-
mos lidando na Biblia, 0 que ou quem somos nds, a medida que lidamos com ela,
e que meios podemos desenvolver para examinar as dificuldades nessas questoes e
para avaliar esses assuntos?”* Podemos dizer que essas perguntas sobre o sentido

dos usos da histéria constituem-se em uma critica da razio histdrica.’

2 Histéria e Revelagao: sobre a necessidade de uma abordagem
nao reducionista

A despeito das boas intengdes com que os académicos das ultimas décadas manti-

veram separadas as disciplinas da teologia e da historia — para manter resguardadas

4 SMITH, Mark S. O memorial de Deus: histéria, memoria e a experiéncia do divino no Antigo
Israel. Sao Paulo: Paulus, 2006, p. 182.

5 Thid,, p. 183.

6 Quanto aos usos do conceitos de “historia“ e seus cognatos no debate sobre Jesus e a ressur-
reigio, N. T. Wright faz uma breve, mas muito bem sumarizada discussao em: WRIGHT, N. T. A
ressurrei¢do do Filho de Deus. Sao Paulo: Academia Cristd/Paulus, 2013, p. 44-47.

449



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

suas especificidades metodolégicas —, a atual discussao no campo biblico apenas
ilustra como se tornou urgente pensar em modelos e pressupostos mais adequados
a dependéncia fundamental entre histdria e teologia. Foi o te6logo neerlandés Her-
man Bavinck que melhor asseverou sobre essa necessidade quando estabeleceu
que “a indispensabilidade e significado da revelagao assomam na histéria de modo
ainda maior e mais rico do que na natureza”’ Com isso, ele quer dizer que a relagao
entre a Revelagio de Deus e o processo da histéria é maior e mais rico do que outro
relacionamento muito mais explorado pela teologia — a discussao em torno da
Revelagao e da Natureza.* Mesmo que tenham sido gastos milhares de péginas em
manuais de Teologia Natural para se diferenciar e relacionar a Revelagao de Deus
presente na Natureza criada e a Revelagio na Escritura inspirada, quando voltamos
nossos olhos para a inflexdo entre teologia e histéria nos deparamos com um cam-
po problematico muito mais complexo.

O cariter profundamente intrincado e multifacetado do processo histo-
rico, bem como sua relagao com a Revelagéo divina, se dd justamente em razao
de uma espécie de “cacoete cientifico” que perdura nos tltimos séculos entre
os historiadores — e que estd na base da argumentagao das diferentes abor-
dagens historiograficas que N. T. Wright sumarizou anteriormente. Herman

Bavinck o descreve da seguinte maneira:

Quando as ciéncias naturais, no ultimo século, alcangaram toda sor-
te de resultados brilhantes por meio da aplicagio do método induti-
vo, surgiu também em varios coragdes o anseio de analisar também

a historia segundo esse mesmo método, e, assim, obter resultados

7 BAVINCK, Herman. A filosofia da Revelagdo. Brasilia: Monergismo, 2019, p. 153.
8 Quanto a essa relagio, confira o que o proprio teélogo neerlandés escreveu sobre o assunto:
BAVINCK, Herman. A filosofia da Revelagio. Brasilia: Monergismo, 2019, p. 129-151.

450



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

igualmente seguros. Havia, portanto, em tltima andlise, apenas uma
tinica ciéncia: a ciéncia da natureza; tudo aquilo que era analisado
pelas assim chamadas ciéncias do intelecto deveria ser reduzido a e
incorporado nas ciéncias naturais, caso quisesse manter seu status
de ciéncia. Por conseguinte, a investigagao historica somente pode-
ria ser considerada como uma verdadeira ciéncia se seu objeto — as
ocorréncias historicas — fosse concebido como um processo me-

canico, dominado do inicio ao fim pelas mesmas leis da natureza.’

Bavinck identifica no genuino sucesso alcangado pelas ciéncias naturais um
anseio que s pode ser perscrutado em uma ordem bem mais profunda do que
a das metodologias do trabalho cientifico. Tal anseio seria o desejo no cora-
¢a0 humano de submeter toda a realidade (incluindo o processo histérico) a
metodologia cientifica indutiva em busca de resultados seguros e objetivos.
Podemos identificar essa tendéncia profunda no coragao humano sem medo
de incorrermos em uma postura dogmatica, pois a inica explicagao para que
toda a realidade fosse reduzida ao positivismo de tipo pés-iluminista é que os
historiadores cederam aos vieses de seus coragdes monistas. Isso porque qual-
quer um que esteja de fato empenhado em compreender os fatos histdricos
vai se deparar com uma mirfade de diferentes origens e causalidades inter-re-
lacionadas. Isso pode ser visto no fato de que alguns historiadores vao buscar
no ambiente fisico ou no clima a razao explicativa das ocorréncias historicas;
outros, na geografia do solo e na alimentagao dos protagonistas dos eventos
histéricos; ha outros que tentaram identificar nas leis biologicas e na “raga”
o fator principal da histéria, dando lugar a todo tipo de discurso racista em

ciéncias humanas; outros buscaram nas circunstincias sociais, lutas de classes,

9 Ibid, p. 153.

451



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

dinimicas econdmicas, e até mesmo nas vivéncias psicolégicas profundas o
fato privilegiado para explicar os fatos histéricos."

Essa grande diferenga de pontos de partida para a razio historica é bastante
compreensivel — principalmente porque cada uma delas estd inserida naquela &nsia
geral e primeira de garantir certeza positivista para a ciéncia histérica. No entanto,
Bavinck ainda nos lembra que, diferentemente das ciéncias naturais, a historia “nao
possui 0 objeto de sua investigagio a mao, de maneira imediata, a fim de que seja ca-
paz de submeté-lo & experimentagao; antes o objeto somente lhe chega ao conhe-
cimento por meio de um testemunho que outros, voluntdria ou involuntariamente,

direta ou indiretamente, tenham fornecido™"" Essa especificidade da historiografia

10 O professor da Universidade Federal do Maranhio, Fabricio Tavares de Moraes, em seu
capitulo seminal a respeito da tectonica histérica de Guillaume Groen van Prinsterer, comega
colocando exatamente essa questdo: “ainda assim, o homem moderno, na confecgio de seus
idolos, volta-se ndo apenas para a natureza, mas também para a hist6ria, e se indaga sobre as
possibilidades ou formas de domind-la, restringindo-a ou acelerando-a. Como visto, a filosofia
da historia, estritamente falando, é uma problemdtica moderna, ja que, para os pensadores
modernos, a tentativa de entendimento da historia é sempre acompanhada do esforgo em jus-
tifica-la, seja por meio de uma teodiceia (crist ou ndo) ou de uma utopia. Isso significa que,
se indagarmos 4 filosofia moderna: “qual é a forga motriz da histéria?”, teremos, como ¢ obvio,
numerosas respostas; todas elas, porém, entenderdo que esse moto ou ela vital é nao apenas
um principio do movimento histérico, mas também o padrao pelo qual a presente sociedade
deve orientar-se ou, mais exatamente, reorientar-se, ja que, em algum momento, se desviou
desse modelo. Em resumo, pois o elemento que inicia o ciclo histérico é visto também como
a ordem supratemporal (ou a0 mesmo ideal) que estabelece os limites para a sociedade. Para
além destes, restam-nos o caos e a desagregacio” (MORAES, Fabricio Tavares de. A sombra da
modernidade: ensaio sobre antimodernos. Brasilia: Monergismo, 2023, p. 542).

11 BAVINCK, Herman. A filosofia da Revelagdo. Brasilia: Monergismo, 2019, p. 154. Mark S.
Smith, escrevendo no contexto da investigago historica do relato biblico veterotestamentrio,
exemplifica esse ponto assinalado por Bavinck quando diz o seguinte: “Para comegar, ha dois
pontos fundamentais a serem levados a respeito da natureza do tratamento biblico sobre o passa-
do. Primeiro, a Biblia ndo é um registro de ‘eventos, como Childs comentou h4 mais de 40 anos:
‘Nés nao temos no Antigo Testamento ‘um evento original. O que temos sao varios testemunhos
para um evento” (SMITH, Mark S. O memorial de Deus: historia, meméria e a experiéncia do
divino no Antigo Israel. S3o Paulo: Paulus, 2006, p. 183).

452



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

ndo precisa nos encaminhar necessariamente ao ceticismo quanto ao acesso aos fa-
tos histdricos que se mantém indisponiveis a experimentagao cientifica — conforme
parte da erudigao biblica do Antigo e Novo Testamentos fez nos casos mencionados
anteriormente. Antes, 0 que se torna incontornével é o acréscimo de “um certo ele-
mento pessoal de confianga que nio ¢ encontrado (ou pelo menos nio no mesmo
nivel) na investigacio dos fendmenos naturais”'> Ou seja, a pesquisa historiografica
descortina de maneira privilegiada aquilo que os cientistas naturais demoram mais
para reconhecer, a saber, que nao somos observadores desinteressados interagindo
de maneira neutra com objetos controlados dentro de uma experiéncia laboratorial.
Diametralmente oposto a esse mito da neutralidade do trabalho cientifico, desde o
inicio, fica evidente que os acontecimentos histéricos e as vivéncias de personalidades
do passado nos atraem ou nos repelem de forma muito pessoal. Somos movidos por
intima compaixao ou antipatia em relagao as suas vidas ou aos acontecimentos que
protagonizaram — e essa dimensao nao pode ser desembaragada do trabalho histo-

riogréfico. Uma vez mais, nas palavras de Bavinck:

Nosso interesse pessoal se faz perceptivel em nosso criticismo
dos testemunhos, e continua a exercer sua influéncia na descri-
¢do pragmdtica e julgamento dos eventos. Um crente ou um cé-
tico quanto & divindade de Cristo ndo podem julgar da mesma
maneira os livros e contetiddo do Antigo e Novo Testamento; e
nao podemos esperar que um catélico e um protestante apre-
sentem uma mesma histéria da Reforma. Na pesquisa histdrica,
portanto, a personalidade do investigador é sentida ainda mais
fortemente do que nas ciéncias naturais; a ciéncia da historia se

divide em duas tendéncias e, assim, aparentemente perde seu

12 BAVINCK, Herman. A filosofia da Revelagdo. Brasilia: Monergismo, 2019, p. 154.

453



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

status de ciéncia. Podemos, portanto, entender perfeitamente o
esforgo realizado para se resgatar a historia — como uma ciéncia
— de sua subjetividade, e ao tornd-la tao objetiva e exata quanto
as ciéncias naturais, que aparentemente sao a mesma coisa para

todos os homens, sem distingao de convicgdes religiosas.

Bavinck sustenta, portanto, que, mesmo que mantenhamos uma postura inves-
tigativa critica quanto ao testemunho dos acontecimentos historicos que estao
indisponiveis a nds, nao conseguimos nos livrar de nosso interesse pessoal.
Isso porque “a historia, se estudada de modo exclusivamente empirico, nao
nos fornece respostas”'* Necessariamente, aqueles que estao ocupados com os
fatos do passado vao precisar recorrer ao que Wilhelm Dilthey, desde o final do
século 19, chamou de uma “critica da razao histérica”. O historiador, incontor-
navelmente, ¢ um homem de juizo, isto é, ele precisa de um sistema de valores
que lhe garantirao as condigoes de possibilidade para ordenar esse aparente
caos de eventos historicos e suas causagdes simultineas e inter-relacionadas.
Nesse caso, podemos concordar, junto com Bavinck, que “Nietzsche estava
totalmente certo quando rompeu em ira contra esse tratamento dispensado a
histéria, pois o dilivio esmagador de detalhes nao nos eleva, mas nos subjuga;
rouba-nos aindependéncia e liberdade”® A expectativa da historiografia feita a
imagem e semelhan¢a do método indutivo positivista apenas nos langa em um
labirinto de infinitas varidveis — redundando, necessariamente, em ceticismo
quando as condi¢des de objetividade e relativismo quanto ao acesso a verdade.

Nesse sentido, podemos concluir que:

13 Ibid, p. 155.
14 Tbid,, p. 164
15 Ibid,, p. 166.

454



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

Todas essas consideragdes mostram que a histéria apresenta um
cardter demasiado intricado e complexo para ser reduzido a uma
férmula comum ou pra ser explicado por uma sé causa. Por cer-
to que o monismo busca fazer isso com a histéria, bem como
com a natureza. Contudo, todos os esfor¢os para compreender
0s personagens e ocorréncias historicos a partir exclusivamente
de fatores mecénicos, psiquicos, biolégicos, psicoldgicos, sociais
ou econdmicos somente foram capazes de evidenciar a riqueza

da vida e a complexidade das condigdes."®

Nao é possivel contornar o desfecho a que essa argumentagao de Bavinck nos
conduz. A questdo que ainda persiste, portanto, é: de onde devemos extrair os
critérios para as valoragoes historiograficas? Se o historiador deve, de fato, ser
um homem de juizo, que nao se perde no diltivio esmagador de detalhes, como
ele provera ordem ao aparente caos de acontecimentos temporais em suas mu-
tuas relagoes e conseguird descobrir as leis que governam os processos histo-
ricos? Bavinck j4 havia feito essas perguntas, e estava claro para ele que: “Ora,
ndo se espera que a propria historia fornega isso”."” Tal conclusio de Bavinck
parece dogmatica e muito distante das tendéncias dominantes, nio apenas na
historiografia de sua época, como também nas pesquisas contemporaneas.
Entretanto, nio podemos deixar de argumentar que dificilmente qualquer as-
pecto imanente podera servir de candidato apropriado ao propésito que esse
ponto de partida da razdo historica exige.

Para retornarmos brevemente a discussao com que comegamos, vale dizer que

quem também observou esse limite claro nas propostas de critérios historiograficos

16 Ibid., p. 160.
17 Ibid, p. 167.

455



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

imanentes foi N. T. Wright, quando debatia a inconsisténcia do habitual estilo positi-
vista de impor os rigidos limites das ciéncias naturais as praticas dos historiadores. Ao
enfrentar o argumento de que no deverfamos falar da ressurreigo de Jesus enquanto
tal como “histdrica’, por nao termos qualquer acesso aos eventos da ressurrei¢ao, mas

tao somente as crengas dos primeiros discipulos, Wright questiona o seguinte:

Semelhante proposta parece ser prudente e cientifica. Contudo,
nao é nenhuma destas duas coisas. Ela incorre em um forte equivo-
co quanto a uma importante questao, e em um mal-entendido so-
bre como a ciéncia, incluindo a historiografia cientifica, realmente
trabalha. Na verdade, a0 mesmo tempo, ela diz muito pouco e diz
demais. Muito pouco: no habitual estilo positivista, parece sugerir
que podemos considerar “historico” apenas aquilo a que temos
acesso direto (no sentido de “testemunhas de primeira mao” ou
o equivalente préximo). Mas, como todos os historiadores sabem,
ndo é assim que a historia opera. Na historiografia, o positivismo
é, se é alguma coisa, menos apropriado do que em outros campos.
Vez ap6s outra, o historiador precisa concluir, mesmo que apenas
a fim de evitar o siléncio absoluto, que certos eventos acontece-
ram em relagao aos quais nio temos nenhum acesso direto, mas
que constituem premissas necessarias para outros eventos para os
quais temos acesso. Os cientistas, especialmente os fisicos, a todo
tempo dao este tipo de passo; de fato, é precisamente assim que
os avangos cientificos acontecem. Excluir como histdricos eventos
em relagdo aos quais nao temos acesso direito na verdade é uma

forma de simplesmente nao se fazer historia de forma alguma."

18 WRIGHT, N. T. A ressurreicio do Filho de Deus. Sao Paulo: Academia Crista/Paulus, 2013, p. 48.

456



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

Wright concorda com Bavinck de que uma abordagem positivista aplicada para a his-
toria é mais prejudicial do que em qualquer outro campo. Na verdade, ele vai além
e mostra que o critério positivista ndo é responsavel nem pelos avangos cientificos
que, de fato, acontecem. Por mais prudente e cientifica que possa parecer a proposta
de nio considerar histérico nada que nao tenhamos condigdes de verificar empirica-
mente em “primeira mao’, tal critério nao apenas inviabilizaria o proprio trabalho do
historiador como também nao conseguiria satisfazer nem a si mesmo. Fornecendo
um contraexemplo para esse reducionismo positivista, Wright diz o seguinte: “a partir
de sua propria epistemologia, ela sequer deveria afirmar possuir acesso a fé dos disci-
pulos. Mesmo os proprios textos nao nos garantem acesso direto a essa ¢ Nenhum
historiador consegue ser coerente com o principio de verificagio do positivismo. A
forma como a ciéncia procede, em vérios momentos, quando nio dispoe de toda a
informagao necessaria para compreender um fato, é pela geracao de hipdteses prové-
veis: modelos de explicagio que operam com premissas necessarias para que outros
eventos (a0s quais temos acesso avalizado) possam ser explicados. No caso especifico
da historicidade dos acontecimentos do Novo Testamento, por exemplo, Wright as-
severa que: “aigreja primitiva em sua propria existéncia [a que temos acesso histérico
direto] nos impde a questao que, como historiadores, precisamos levantar: o que pre-
cisamente aconteceu apés a crucificagio de Jesus que levou ao surgimento do cris-
tianismo?”* Essa, sim, é uma maneira de colocar a questio que, de fato, nos mantém
prudentes quanto a real historicidade dos eventos biblicos e totalmente adequados as
melhores praticas cientificas.

No entanto, diante de tal descompasso com a pratica cientifica padrao,
vale ainda nos perguntarmos: por que permanece tio comum em circulos aca-

démicos tal uso equivocado do conceito de histéria? Por que autores como

19 Tbid, p. 49
20 Ibid,, p. SI.

457



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Wolfhart Pannenberg, na melhor e mais generosa das hipéteses, ao relacionar
Teologia com Histdria, se vé impelido a uma suspensao escatoldgica de juizo,
deixando a verificagao ultima para o dia da ressurrei¢ao daqueles que estao em
Cristo?*' N. T. Wright tem uma suspeita que ultrapassa as meras énfases meto-
doldgicas entre tedlogos e historiadores e nos devolve ao 4mbito dos compro-

missos religiosos do coragao de cada ser humano. Ele diz o seguinte:

Suspeito que, aqui, estamos encarando um dos efeitos de longo
alcance da rejeicao de [Karl] Barth a teologia natural e das vérias
contrapropostas que foram e podem ser feitas a sua posi¢ao. (Da
mesma forma, ainda nos deparamos com a proposta de que nao
se deve engajar no estudo histdrico de Jesus, por temor de que
a fé se torne obra.) Por muito tempo, estudiosos do Novo Tes-
tamento tém evitado pegar o touro pelos chifres neste dmbito
[...]. Como Mouse colocou na conclusdo de sua importante pe-
quena monografia: “Um Evangelho que se importa apenas com
a proclamagio apostolica e nega que possa ou deva ser testado
por seus antecedentes historicos ¢, de fato, apenas um gnosti-
cismo ou docetismo francamente velado e, independentemente
de quanto tempo ele ainda continue a existir, provard no fim das

contas nao ser Evangelho”*

A historia do pensamento teologico é um excelente exemplo sobre quantas ve-
zes, em nome do “pudor teoldgico académico’, a possibilidade e a viabilidade da

pesquisa historiografica foram negadas. No intuito de diferenciar rigidamente a

21 PANNENBERG, Wolthart. Systematic theology. Vol. 2. Grand Rapids: Eerdmans, 1991, p. 343-64.
22 WRIGHT, N. T. A ressurrei¢do do Filho de Deus. Sao Paulo: Academia Cristd/Paulus, 2013, p. S8.

458



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

histéria da fé do processo historico de fato, o que testemunhamos foram ape-
nas formas sutis e renovadas de compreensoes religiosas que j foram, ha muito,
reputadas como heréticas e inadequadas para se olhar o Redentor e a criagao.
Prescindir do empreendimento historiografico em nome de um foco prioritirio
no “relato da fé” apenas mascara a incapacidade de antagonizar com o resiliente
docetismo ou o gnosticismo que enfraquecem a visao de mundo biblica.

Fica mais claro, portanto, o encaminhamento argumentativo de Wright,
mas, sobretudo, de Bavinck sobre o real niicleo de sentido da razio histérica. A
prépria temporalidade nio fornecerd aos historiadores (enquanto homens de
juizo) os valores necessarios para abordar a historicidade dos acontecimentos
biblicos, por exemplo. Mesmo que ainda nao tenhamos clareza do que significa
possuir uma filosofia da histéria que seja guiada pela certeza da fé na Revelagao
de Deus, podemos proceder assim como aconteceu com Tomé, no capitulo 20
do Evangelho de Joao. Ele estava, em um primeiro momento, convicto de que o
sentido do tato era o tinico acesso infalivel para verificar a ressurei¢ao de Jesus.
Entretanto, quando Cristo ressurreto se revela a Tomé, ele desiste de tocé-lo,
descobrindo que o sentido da visao j4 Ihe era suficiente, mas, no final, ele escu-
ta da boca do Messias: “Bem aventurados sio aqueles que nao viram, mas cre-
ram!”. Ou seja, Jesus ressurreto (e a investigacdo historiografica desse evento)
é prodigo em confrontar nossos critérios de verificagao e nos fornecer outros
melhores e superiores. A pratica do historiador ganha muito com esse refina-
mento metodoldgico. Conforme o proprio Bavinck argumenta: “Quanto mais
nos aprofundamos em nossas reflexdes em direcao & esséncia da histéria bem
como a da natureza; quanto mais compreendemos e sustentamos sua ideia,

mais ela hd de se apresentar como que enraizada e sustentada na revelagao”*

23 BAVINCK, Herman. A filosofia da Revelagdo. Brasilia: Monergismo, 2019, p. 169.

459



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

3. Histéria e Revelacdo em unissono: G. Groen van Prinsterer e a fisio-
logia da historia

A despeito de toda a clareza com que Herman Bavinck coloca a questao sobre a
esséncia da histdria, ele nao ¢ o precursor de reflexao filoséfica sobre historiografia
e modernidade teoldgica. Pelo contrério, Bavinck foi profundamente beneficiado
por um movimento de critica da razao histérica que comegou muito antes dele
mesmo — e no qual Guillaume Groen van Prinsterer é o nome principal. Nao obs-
tante, até mesmo para apreciarmos a contribuigdo distintiva de van Prinsterer ao
tema, precisamos nos ocupar com algumas ideias que Ihe foram fundamentais. Es-
crevendo sobre o que, futuramente, sera chamada de tradi¢do antirrevoluciondria,
Henry van Dyke nos diz que os protagonistas do Neocalvinismo neerlandés que se
tornaram mais conhecidos — tais como Abraham Kuyper e Herman Bavinck —
ndo eram cometas isolados que rasgaram os céus do periodo moderno. Antes, cada
um deles “mergulhou em uma tradigdo com quase um século de existéncia. Colheu
onde muitos outros semearam. Mobilizou um povo ja armado, elaborou uma visao
de mundo e um programa de agio ja esbogados, acelerou um movimento ja em
andamento”** E claro que, com isso, van Dyke nio est4 dizendo que cada um desses
protagonistas do Neocalvinismo é apenas uma soma de sua heranga ou um reflexo
de seus antecedentes histdricos. Pelo contrério, temos condigoes de entender que
van Prinsterer, Kuyper ou Bavinck foram tinicos em suas trajet6rias e em suas con-
tribuigdes perenes. Nao obstante, somente quando nos apropriamos desse pano
de fundo do seu contexto intelectual é que somos capazes de avaliar com mais pre-

cisao 0 qudo singulares e importantes sio essas contribui¢oes para nés ainda hoje.

24 VAN DYKE, Henry. Abraham Kuyper: heir of an anti-revolutionary tradition. In: BISH-
OP, S.; KOK, J. H. On Kuyper: a collection of readings on the life, work & legacy of Abraham
Kuyper. Sioux Center: Dorado College Press, 2013, p. 26.

460



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

Uma vez que nosso interesse no presente texto gira em torno de G. Groen
van Prinsterer, seria oportuno comegar por onde ele mesmo sinaliza. Quase
ao final de sua segunda palestra que constitui a obra Incredulidade e revolugdo,
van Prinsterer evoca alguns nomes importantes em sua formagao como pensa-
dor. Tal formagao comegou vinte anos antes da publicagio da obra que temos
em maos, quando o historiador neerlandés admite que estava “irritado com a
natureza a-histérica das teorias modernas” e se sentia como que conduzido
para fora “da névoa do idealismo para o terreno firme da realidade”* Um dos
nomes fundamentais nesse processo é o do poeta e fil6sofo Willem Bilderdijk
(1756-1831). A respeito dele, van Prinsterer diz: “Vocé é um discipulo de Bil-
derdijk, dizem; e eu sou mesmo. Grande poeta e génio raro, Bilderdijk nao se
envergonhava da verdade. Com base em suas convicgdes cristas, ele nunca se
cansava de testemunhar contra os idolos da época. No entanto, estou longe de
concordar com todas as suas opinides sobre historia e teoria politica. Tomei a
liberdade de apontar alguns de seus erros em meu Manual”*®

Diferente de van Prinsterer, que analisou os efeitos do Iluminismo e da Revolu-
¢ao Francesa retrospectivamente, Bilderdijk nasce e vive durante os dias mais contur-
bados da Europa nos séculos 18 e 19. Harry Van Dyke o descreve como um “incor-
rigivel Roméntico que resistiu ao [luminismo tanto filoséfica como politicamente””’
Durante os anos de 1795, quando a Franga invadiu a regiao que corresponde aos
Paises Baixos e instalou o regime revolucionario, proclamando a Republica Batava,
Bilderdijk j4 era um jovem poeta, com formagio autodidata em filosofia, que resistia

asideias em vigor. Em razdo de sua resisténcia, muito cedo em sua vida ele foi forcado

25 VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 17.
26 Ibid.

27 VAN DYKE, H. Abraham Kuyper: heir of an anti-revolutionary tradition. In: BISHOP, S.;
KOK, J. H. On Kuyper: a collection of readings on the life, work & legacy of Abraham Kuyper.
Sioux Center: Dorado College Press, 2013, p. 7.

40l



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

a buscar exilio fora de sua pétria. Somente no periodo da Restauragao, apds a queda
de Napoledo em 1815, é que Bilderdijk pode retornar ao seu pais para passar seus
tltimos anos de vida como um modesto professor particular na cidade de Leiden.
Foi exatamente nesse periodo que “ele atrafa estudantes das melhores familias do
territdrio, ‘corrompendo a flor da idade da nossa juventude’ (como notou angustiado
um observador) por meio de investidas amargas contra o espirito da época e de cri-
ticas contundentes as opinides das elites culturais”*® Com uma notével erudicao, Bil-
derdijk era uma voz que rompia com o monopdlio da interpretagao corrente da histo-
ria neerlandesa recente. Foi exatamente isso que chamou a aten¢ao de van Prinsterer
e que faz com que este o caracterizasse como quem no tinha vergonha de dizer a
verdade em um periodo dominado pela interpretagio revolucionista da hist6ria. Nas

palavras do proprio van Prinsterer:

Devo muito a Bilderdijk, especialmente porque a veeméncia de
seus ataques me fez duvidar das coisas que eu, até entio, aceitava
sem questionar. Além disso, tenho o orgulho de compartilhar o
desprezo e o abuso direcionados a seus seguidores, mas que, na
verdade, sao direcionados contra a justica e a verdade. No entanto,
devo protestar contra a identificagio excessiva com sua escola. O
cruel imperador Caligula disse certa vez que desejava que o povo
romano tivesse uma so cabega, literalmente, para que ele pudesse
matd-lo com um s6 golpe. Na mesma linha, nossos adversarios
atuais gostariam de nos rotular como o mesmo suposto partido
derrotado, a fim de evitar contestar nossos argumentos. Como
ndo vejo razio para me submeter a esse estratagema, no entanto,

devo insistir em minha independéncia na defesa da verdade e,

28 Ibid.

462



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

assim, fazer o que o proprio Bilderdijk nos ensinou. O que digo de
Bilderdijk, digo de todos os meus professores, antigos e moder-
nos. Estou aberto a instrugio. Ciente da minha prépria fraqueza,
sinto a necessidade de ter minha opinido confirmada por juizes
respeitéveis. Mas, a0 mesmo tempo, nao quero ser dependente
de ninguém. Embora grato por poder consultar muitos autores
sébios, recorro antes de tudo as Escrituras, repletas da palavra do

Salvador: “Um s6 é o vosso Mestre, a saber, Deus””

Nessas palavras, ja temos condi¢oes de identificar aquela postura tipica de alguns
autores do Neocalvinismo neerlandés de didlogo com os mais diversificados
mestres de seu tempo, sem, contudo, abrir mao de sua liberdade de pensamento
e submissao as Escrituras como seu juizo final. O mesmo vale para Bilderdijk.
Apesar de ter sido um canal privilegiado para que van Prinsterer pudesse questio-
nar a recepgao costumesira a respeito dos eventos do Iluminismo e da Revolugao
Francesa, Bilderdijk tinha compromissos pessoais que nao faziam parte do qua-
dro de referéncias que o historiador neerlandés queria estruturar — qual seja,
principalmente, sua visao exclusivamente monarquista de governo.

Ainda é conveniente perguntar, no entanto: o que estd no nicleo des-
se testemunho contra a visao historiografica dominante que fez de Bilderdi-
jk tao marcante para van Prinsterer? E, mais especificamente, no que ela nos
ajuda em toda a jornada de pensar uma relagio adequada entre a Revelagio
divina e os acontecimentos histéricos? Quem identifica esse ponto de inflexao
que serd importante para os proximos séculos de historia e teologia calvinista
neerlandesa é, uma vez mais, Harry Van Dyke. Ele chama nossa atengdo para

um dos poemas de Bilderdijk, um soneto de 1786, em que uma das mais

29 VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018 p. 17-18.

463



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

distintivas marcas do pensamento neocalvinista j& pode ser encontrada de
maneira seminal. Na obra De wareld [O mundo], Bilderdijk faz uma brevissi-
ma reconstrugao das diferentes escolas de pensamento filoséfico com o obje-
tivo de responder a uma pergunta fundamental: O que é 0 mundo? Ou ainda,
como podemos conhecé-lo em sua esséncia? E serd somente no final do soneto
que Bilderdijk opera uma verdadeira reviravolta filosofica, sinalizando de onde
ele estava esperando direcao intelectual e de onde nds poderiamos também

nos encaminhar. Uma tradugao livre do poema foi fornecida por van Dyke:*
O mundo

O que é vocé, quadro estrutural «além dos poderes mentais™?
Cadeia de efeito e causa, para a qual nao hd fim,
Cuja possibilidade a mente nao consegue compreender,

Cuja atualidade ou razao nao consegue compreender?

Oabismo profundo, onde entio poderd entrarnossa consciéncia?
O que é vocé? Mera aparéncia, imposta aos sentidos?
Uma impressao da mente, permanecendo sempre densa?

Uma nogao que forjamos, como um mestre convencido?

Ou entdo seu ser ¢ externo a mim, préximo a mim?
Vocé existe? A existéncia nao é apenas uma ilusao?

Ou de algum outro ser que nio seja uma mera efusio?

30 VAN DYKE, H. Abraham Kuyper: heir of an anti-revolutionary tradition. In: BISHOP, S.;
KOK, J. H. On Kuyper: a collection of readings on the life, work & legacy of Abraham Kuyper.
Sioux Center: Dorado College Press, 2013, p. 8.

464



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

Assim me afligi, até que Deus respondeu: Ougam-me!
Todas as coisas dependem de mim; tudo o que ¢, é meu:

O mundo inteiro é a minha voz, e os convoca a temer-me.

Nao é uma superinterpretacao reconhecer nesse soneto um elemento que se
tornard central na visao de mundo tanto de van Prinsterer quanto de Kuyper e
Bavinck. Vemos aqui o poeta neerlandés defendendo que a resposta para um
questionamento filosofico wltimo, tal como “o que é o mundo?” é a voz do
Criador que ressoa no coragio de todo ser humano, dizendo que todas as coi-

sas lhe pertencem. Van Dyke argumentard que

0 soneto marca a primeira tentativa em holandés de um pensa-
mento cristao totalizante orientado para a verdadeira Origem do
cosmo. Herman Bavinck destacou que para Bilderdijk todas as
coisas, quer em sua imagem ou analogia, apontam para o mundo
espiritual que lhe estd atrds, e que revela algo das virtudes e das
perfeicdes de Deus; a criatura nao tem existéncia em si e por si
mesma, tudo aquilo que é dado do seu ser é, momento apds mo-

mento, vindo do Criador.’!

ada uma dessas concepgoes que hoje fazem parte do quadro de referéncias
Cad d hoje f: te d dro de ref
teoldgico e filosdfico do Neocalvinismo encontrou sua expressao seminal nas
primeiras andlises de Bilderdijk. Diante de uma cultura que estava habituada,
por séculos, a especulagio metafisica a respeito da esséncia ultima da realida-

e, Bilderdijk direciona os olhares de seus jovens estudantes diretamente para
de, Bilderdijk d lhares d tudantes diretament

a resposta biblica de tal dilema. Olhando apenas para esse fragmento de sua

31 Ibid,, p. 9.

465



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

obra, temos: (1) uma concepgio de cristianismo que nio estava relegada a
subjetividade individual, como queriam os principais filésofos do Iluminismo;
(2) a busca pela origem de sentido e significado da histéria no Criador; (3) a
Palavra de Deus falando ao coragao do homem como a fronteira e a ponte entre
Criador e criatura; (4) a negagio de qualquer independéncia de todos os entes
da realidade temporal; e (5) a inviabilidade de qualquer realizagio humana ou
ocorréncia historica que possa ser interpretada de maneira auténoma, como se
sua existéncia pudesse ser explicada em si e por si mesma.

Com isso nao estamos dizendo que Bilderdijk estabeleceu exaustivamente
cada um desses pontos, tornando-se um bastiao da defesa da fé calvinista durante o
periodo da Revolugao. Esse trabalho serd levado a cabo pelos principais nomes do
Neocalvinismo. No entanto, podemos concordar que “apreciamos a importancia
histérica de Bilderdijk por ter sido uma forga preservadora em uma era destruti-
va. A era estava matando a fé da Reforma, mas a caneta de Bilderdijk foi um dos
instrumentos que ajudou a manté-la viva, inaugurando assim uma tradigao que se-
ria, a0 mesmo tempo, agressiva no confronto com a cultura moderna e abrangente
na apresentagao de suas contra-alegagdes”* Groen serd, de fato, o primeiro nome
dessa tradi¢ao neocalvinista que, munido dessas concepgdes, terd condigdes privi-
legiadas de fazer outra leitura da histdria recente de seu povo e sinalizar caminhos
prosperos para a reflexdo e a prética historiogréficas do povo de Deus.

Nao ¢é do nosso interesse, aqui, reconstruir os detalhes de sua biografia,
mas podemos observar o inicio dessa diregao renovada de van Prinsterer no

seu trabalho como historiador. Em uma outra ocasiao, Van Dyke nos conta que

apos alguns anos superficiais como advogado — dos quais

gostou muito, pois lhe deram tempo para estudos historicos

32 Ibid.

466



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

—, serviu ao Rei Guilherme I (1772-1843; reinou de 1813 a
1840) como secretério de gabinete no Reino Unido dos Paises
Baixos. Este reino bastante artificial era uma unido da Holanda
Protestante e da Bélgica Catdlica, criada pelas Poténcias Aliadas
— Inglaterra, Prussia, Austria e Ruissia — para manter a Fran-
¢a sob controle ap6s a derrota de Napoledo. Nessa fun¢do na
corte, Groen foi um observador atento das tensdes politicas que
eclodiram na Revolugao Belga de 1830. Ele analisou e avaliou
esse evento traumdtico com grande clareza e franqueza em uma
série de panfletos publicados recentemente, aos quais intitulou
Nederlandsche gedachten (Reflexdes neerlandesas). Essa expe-
riéncia o levou a decidir estudar as revolugoes recorrentes da sua
época. Pouco depois de os Aliados reconhecerem a independén-
cia belga, Groen renunciou ao cargo de gabinete e foi nomea-
do supervisor dos arquivos da Casa de Orange. Nessa fungao,
ele editaria e publicaria, a0 longo dos anos, quatorze volumes
de correspondéncia de membros daquela casa real. Quando o
primeiro desses volumes foi publicado, alguns membros da alta
sociedade o censuraram por publicar todas as cartas na integra,
sem omitir passagens menos lisonjeiras para o escritor. Groen
defendeu sua politica editorial e, em uma publicagdo separada,
enfatizou a importincia de a ciéncia histérica prosseguir im-
parcialmente, com base no acesso irrestrito as fontes primdrias
verdadeiras e confidveis. Nisso, ele foi um pioneiro em seu pais e

ganhou o titulo de “pai da historiografia holandesa moderna”*

33 VAN DYKE, Harry. Translator’s introduction. In: VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and
Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. x-xi.

467



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

Veja como, nessas palavras, temos nao apenas algumas curiosidades pessoais de
van Prinsterer, mas os sutis caminhos da Providéncia que o levaram nio s6 a se
interessar pelo tema das revolugoes, como também a desenvolver sua metodo-
logia historiogréfica especifica. O topico das andlises histdricas das revolugoes
politicas foi alimentado por uma trajetoria pessoal que lhe permitiu ocupar-se
profundamente com as dindmicas publicas de seu pais. Seu acesso privilegiado
as fontes primdrias da vida politica lhe permitiu evitar uma concepgao de his-
toriografia que fosse enviesada pela cronica real politicamente correta. Seguin-
do uma metodologia historiogrifica que serd paradigmaticamente atribuida ao
historiador alemdo Leopold von Ranke (1795-1886), van Prinsterer inaugurou
um padrio de historiador importante para a sua pitria. Quando apresentava
seus proprios esforgos investigativos, ele estava consciente de que “as palestras
a seguir constituem um ensaio que demonstra, a partir da histéria, que hd uma
relagao natural e necessdria entre descrenga e revolugdes” e, em seguida, assevera:
“Tentei deixar claro, a partir da evidéncia da experiéncia do passado” para, entao,
por fim, deixar explicito que “nessas palestras eu registrei pela primeira vez, com
alguma profundidade, toda a minha perspectiva historico-crista. Eu havia feito
isso, apenas brevemente, em Nederlandsche gedachten (Reflexdes neerlandesas)”**

Fica evidente, portanto, que van Prinsterer estd empenhado em elaborar
uma argumentagao de andlise politica que constréi suas teses a partir dos fatos
do passado — aquilo que chamou de demonstragao histérica. Nao obstante
esse lugar privilegiado que o fato histérico ocupa nos raciocinios de van Prins-
terer, ele nao foi apenas uma versao neerlandesa de von Ranke. Pelo contrario,
adistingao de seu pensamento e a sua grande contribui¢ao para nossa critica da
razdo histérica encontra-se precisamente em outro lugar. Groen chamou sua

abordagem de histdrico-crista porque existe aqui, em sua metodologia, aquele

34 VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. xxxiii.

468



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

estreito relacionamento entre Historia e Escritura que estamos buscando des-
de as primeiras linhas do presente texto. Ao final de seu prefdcio para a primeira

edicao de Incredulidade e Revolugdo, ele conclui da seguinte maneira:

Concluo com a declaragio de que, contra toda a sabedoria dos
homens e consciente da minha prépria fragilidade, meu lema con-
siste em duas palavras que me asseguram a vitoria: Estd escrito! e
Aconteceu! — uma fundagdo que resistird a toda artilharia, uma
raiz que resistird a todo turbilhdo de descrenga filoséfica. Histo-
ria — que é também a escrita flamejante do Deus santo. Escritura
— que é também a Escritura histdrica, visto que o que acontece é
inseparavel do que ¢ ensinado. Historia — como é formada, nao
apenas pela sucessao de atos, mas especialmente pelo desdobra-
mento de ideias. Historia — como recebe seu inicio, significado,
dire¢ao e unidade dos fatos da Revelagio. Escritura — como d4 a
palavra aos escribas, confundindo, naloucura da Cruz, a sabedoria
do filésofo com a fé humilde das criancas. Escritura — como tes-
temunha do Cordeiro que é sal, da vara que sai do tronco de Jessé
e do Ledo invencivel da tribo de Juds, filho de Davi e Senhor de
Davi, Deus e homem, Mediador ou Juiz, que, depois de estender
em vao o cajado da graca, tem em sua mao uma vara de ferro para
ferir um povo de dura cerviz. Historia e Escritura — enquanto
elas, em unissono, sob a béngao perdida do Senhor, cuja longa-
nimidade excede todos os célculos, direcionam o pecador arre-
pendido aquele que se revelou em toda a gléria de suas perfei¢oes

também em solo holandés.

3S Ibid., p. xxxvii.

469



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

A relagao orgénica entre Historia e Escritura ocupa o centro da argumen-
tagao de van Prinsterer. Desde as primeiras paginas de sua investigacao,
Groen tinha clareza de que, apesar de seu ensaio ser distintamente histo-
rico, sobre aquilo que era natural e necessdrio em todo movimento revo-
luciondrio, havia uma inegével dimensao religiosa atravessando os acon-
tecimentos temporais. De forma direta, para ele: “a escola de pensamento
que hoje predomina o direito constitucional e a educagao surgiu de uma
rejeicio ao Evangelho”* Isso significa dizer que nao seria possivel com-
preender aquilo que aconteceu — o fato historico — sem aquilo que estd
escrito — a Revelagao escrituristica. Essa dupla dimensao que caracteriza-
va sua abordagem historico-crista era, em sua opiniao, aquilo que conse-
guiria fazer frente aos fundamentos da descrenca na filosofia. Toda a nossa
investigacdo, que iniciamos nas paginas anteriores, a respeito da relagao di-
namica entre Historia e Biblia, recebe uma nova dire¢ao com a obra de van
Prinsterer. Isso porque nao devemos encarar a relagao entre essas duas di-
mensodes como se estivessem em um processo de paralelismo, antagonismo
ou até mesmo dialética. Pelo contrdrio, nas palavras de Groen menciona-
das anteriormente, fica evidente que, na visao crista da Historia, Revelagao
e desdobramentos temporais dos fatos se correspondem e complementam
organicamente. Na verdade, conforme o proprio historiador neerlandés, a
Historia recebe da Revelagao de Deus sua origem, seu significado, sua di-
re¢do e a unidade entre os fatos. Por outro lado, a Escritura também é apre-

sentada como Revelagao histérica, visto que aquilo que ela revela e ensina

36 Ibid., p. xxxiii.

470



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

é insepardvel daquilo que aconteceu temporalmente.” Trata-se, portanto,
de um mutuo pertencimento e de uma dependéncia sem confusio ou con-
tradicio — ambas instrumentos unissonos nas maos do Criador.*

Com essa compreensio da Hist6ria, van Prinsterer organiza e difunde, no
século 18, um paradigma historiografico que nos permite ir a esséncia do aconteci-
mento histérico sem incorrer nos reducionismos que eram comuns em seu tempo

e se multiplicariam nos séculos posteriores. Quase duas geragdes depois, essa ainda

37 Uma compreensio articulada entre a historia da redengao (atos de Deus no tempo) e a histé-
ria da salvagdo (o antincio da Revelagio de Deus) é apresentada por outro integrante da tradigdo
inaugurada por van Prinsterer. Geerhardus Vos escreve o seguinte: “A revelagio nao foi completa-
da num tinico ato exaustivo, mas se desdobrou ao longo de uma série de atos sucessivos. Em ter-
mos abstratos, ela pode, conceitualmente, ter sido de outra maneira. Contudo, como matéria de
fato, ela ndo poderia ser, porque revelaio nio se firma por si s6, mas esta (no que concerne a Re-
velagio Especial) inseparavelmente ligada & outra atividade de Deus que chamamos de redengio.
Agora, aredengio nao poderia ser de outra maneira a nao ser em sucessao historica, porque ela se
dirige & sucessao de geragdes da humanidade que vém 4 existéncia no curso da Historia. Revela-
¢do é a interpretacio da redencio; ela deve, portanto, se desdobrar em etapas como a redencéo o
faz. Ainda assim, é obvio também que os dois processos nao sio inteiramente coextensivos, pois
a revelagdo chega a um fim num ponto no qual a redengio ainda continua” (VOS, Geerhardus.
Teologia biblica: Antigo e Novo Testamento. Sao Paulo: Cultura Crist3, 2010, p. 16).

38 O professor Fabricio Tavares também é preciso ao reconhecer onde se encontra a grande contri-
buigao de van Prinsterer para nossas discussoes: ‘A singularidade da posigao de Groen §, primeira-
mente, sua énfase na necessidade de aplicar-se os padrdes da revelagao divina a anlise do processo
histérico (que é um desdobramento natural da criagio divina); e, em segundo lugar, sua consciéncia
de que hé forcas revoltosas contra Deus, demoniacas, agindo também na histéria, de modo que toda
divinizagao ou absolutizagao de praticas ou eventos historicos periga se tornar idolatra. Assim, nos-
so autor afastou-se dos conservadores historicistas daquele momento, os quais muitas vezes conce-
biam o status quo como fruto de um desenvolvimento histérico praticamente sacrossanto. De igual
modo, a esperanga e crenga otimista no progresso nao lhe interessava; de forma que certos liberais
o tinham em conta como um reaciondrio ou restauracionista e certos conservadores ficaram nao
raro chocados com perspectivas e posicionamentos <modernos’ demonstrados por Groen acerca
de varias questdes sociais e politicas” (MORAES, Fabricio Tavares de. A sombra da modernidade:
ensaio sobre antimodernos. Brasilia: Monergismo, 2023, p. 548-549).

471



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

era a questdo de Herman Bavinck quando ele se perguntava sobre como enten-
der os fatos e a partir de quais causas deveriam ser explicados. Ja mostramos ante-
riormente que “todos os esforgos para compreender os personagens e ocorréncias
historicos a partir exclusivamente de fatores mecanicos, psiquicos, bioldgicos, psi-
coldgicos, sociais ou econdmicos somente foram capazes de evidenciar a riqueza
da vida e a complexidade das condigoes”* O principio orientador de nossa critica
da razdo historica nao pode ser localizado em nenhum dos modos que os entes e
eventos acontecem na temporalidade. E preciso fazer algumas diferenciagdes entre
causalidades e significado e levar essa discussao a um nivel ulterior. A contribui-
¢d0 de van Prinsterer é exatamente essa, localizando na religiao a natureza da forga
motriz histérica.* Para usarmos os exemplos a que ele se dedicou — isto €, o das
revolugoes —, podemos argumentar que, para Groen, acontecimentos histdricos
como a Revolugao Francesa nao podem ser compreendidos apenas em seus nexos

governamentais, econdmicos ou mesmo filosoficos. Em suas palavras:

Os eventos historicos, em seu contetido principal e importancia
principal, nada mais s3o do que as formas e contornos que revelam
a acdo sustentada do espirito de uma época. E isso que proponho

demonstrar a vocés na sucessao das fases revoluciondrias, em nosso

39 BAVINCK, H. A filosofia da Revelagio. Brasilia: Monergismo, 2019, p. 160.

40 Temos consciéncia de que, claramente, van Prinsterer nao foi o primeiro nem é o mais co-
nhecido dos historiadores que encontra na religiao o el vital que move a Hist6ria. Quem co-
menta sobre esse fato é o historiador Joseph T. Stuart, dizendo o seguinte: “Dos observadores
contemporaneos, incluindo esse embaixador da Franga, estudiosos do século 19, como Alex
de Tocqueville ou Groen van Prinsterer, e historiadores do século 20, como Michael Burleigh,
advém uma interpretagio comum da Revolugio Francesa (1789-99). Eles veem seus eventos
dramaticos, violentos, esperangosos, criativos, destrutivos e faniticos em termos religiosos”
(STUART, J. T. Introdugio. In: DAWSON, Christopher. Os deuses da Revolugdo. Sio Paulo: E
Realizacdes, 2018, p. 7).

472



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

pais e em outros lugares. Qualquer que tenha sido a agio subordinada
de causas secundarias, quanto a causa principal, a historia da Europa,
por mais de meio século, tem sido o resultado inevitével dos erros que

se tornaram mestres do modo predominante de pensar.*'

Observe que aqui, logo no inicio de sua obra, van Prinsterer faz uma qualificago dos
eventos historicos e uma diferenciagao de suas causas. Em primeiro lugar, os aconte-
cimentos temporais, sejam em seu contetido ou importancia, s3o epifenomenos que
sinalizam algo mais profundo e que, de fato, os faz aparecer — a saber, o espirito de
uma época. Ou seja, fatos histdricos ndo sio autdnomos, na visio do neerlandés.”
Além disso, em segundo lugar, ele distingue aqui as agoes subordinadas e as causas
secunddrias de um acontecimento histérico em relagio ao que ele chama de causa
principal. Essa distingao é fundamental para reconhecer e afirmar aquilo que Bavinck
ird sustentar em anos posteriormente e que ja mencionamos aqui — ou seja, sobre

como uma investigagao histdrica acerca de qualquer acontecimento pode evidenciar

41 VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 3.
42 Outro importante continuador da tradi¢do inaugurada por van Prinsterer é o missi6logo neer-
landés Johan Herman Bavinck. Sobrinho do grande tedlogo dogmatico Herman Bavinck, Johan
foi pastor, tedlogo e missiondrio na Indonésia. Seus estudos em religido comparada nos ajudam
muitissimo nesse pormenor, pois ele mesmo defende que, desde os tempos imemoridveis na his-
toria da humanidade, os mitos de diferentes culturas pressupdem um tempo ulterior onde a his-
téria encontra o seu sentido e significado. Nas suas proprias palavras: “As ideias deles coincidem
com o principal que pensamos ser importante hoje. Um dos seus aspectos significativos concer-
nentes ao pensamento de algumas das tribos da Asia e da Africa é que acreditam em um Urzeit,
tempo original, o perfodo primevo que precedia o tempo quando a humanidade comegou a vida
na terra. Urzeit era o tempo quando todas as coisas eram postas no lugar. O que aconteceu, ento,
tornou-se medida para tudo que aconteceria posteriormente. Nessa era, a fase fora estabelecida
na qual todos os efeitos subsequentes se fundamentaram. O conceito de Urzeit aparece em vérias
formas. Esse é o tempo em que os mitos aconteceram” (BAVINCK, Johan Herman. Entre o inicio
e 0 fim: ensaios sobre o Reino de Deus. Goidnia: Cruz, 2022, p. 31).

473



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

ariqueza da vida em seus multiplos aspectos temporais. Ao mesmo tempo, fazer uma
diferenciagdo entre causa primdria e causas secunddrias nos ajuda a nao reduzir ne-
nhum fato histdrico as suas causas temporais mais imediatas, evitando, assim, a ilusao
de uma explicagao temporal para os movimentos da prépria Historia. Essa opgao ar-
gumentativa € muito importante paranos hoje, uma vez que vivemos de maneira agu-
da as pressuposicoes que estio na base de muitas metodologias de andlise geopolitica
que acreditam serem capazes de antecipar e prever movimentos historicos com base
nos dados coletados sobre o comportamento de seus agentes. A historia se tornaria,
assim, uma ciéncia de dados ao encargo dos melhores algoritmos.

Groen estd profundamente distante dessas tendéncias contemporaneas,
nio apenas temporalmente, mas também em suas proprias pressuposigoes

historiograficas:

Chegamos agora a exposi¢do direta do tema principal destas pa-
lestras, a tese de que a causa da Revolugao reside na descrenga. A
Revolugao, com sua variedade de escolas de pensamento e suas
sucessivas manifestagdes historicas, é a consequéncia, a aplicagao,
o desdobramento da descrenga. A teoria e as praticas da descren-
¢a moldaram a Filosofia e a Revolugio do século 18. Uma série
de faldcias e atrocidades teve que se seguir quando a descrenga
ganhou ascendéncia. Nao suponha que eu proclame algum tipo
de fatalismo. Newton era fatalista quando afirmou que, pela lei da
gravidade, a maga tem que cair uma vez que se desprenda de seu
caule? Assim como existem forcas e leis no mundo fisico, também
existem forcas e leis no reino moral; e hd momentos em que os
homens sao impotentes contra esses principios. No entanto, a ir-
resistibilidade da marcha dos eventos nao anula a responsabilida-

de pessoal de ninguém: ninguém é compelido a se curvar diante

474



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

do idolo de sua época; nio é sua impoténcia em resistir, mas sua

prontidao em cooperar que serd cobrada na conta de uma pessoa.®

A citagao anterior é um trecho privilegiado para compreender nio apenas o
projeto especifico de van Prinsterer a respeito dos acontecimentos histdricos
envolvendo as Revolugoes, mas também a sua compreensao historiografica de
forma geral. Groen abre mao das diferentes hipdteses reducionistas comumente
articuladas na filosofia, na ciéncia social e na economia para explicar as causas da
revolugao para, entdo, comegar a argumentar em favor de uma causa religiosa.
Segundo o historiador neerlandés, os acontecimentos histéricos que marcaram
a filosofia e a politica do século 18 s3o consequéncias de algo que Ihes antecede
ndo apenas cronologicamente, mas de maneira supratemporal. S3o, na verdade, a
aplicagao e o desdobramento temporal de uma condi¢io humana religiosa ulte-
rior — que, explicitamente, vira as costas para o Evangelho revelado por Deus.*

Na citagao anterior também vemos, para antecipar argumentos de seus criticos,
que van Prinsterer ndo acolhe a alcunha de qualquer tipo de fatalismo. Isso porque
ndo é um privilégio de nossa contemporaneidade desacreditar como “fatalista” toda
argumentagao em ciéncias humanas que faga uso de qualquer espécie de normativi-
dade. Identificar e sistematizar qualquer tipo de leis que governem a realidade histori-

ca é, para muitos, desde os dias de van Prinsterer, querer transformar a pergunta pela

43 VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 83.
44 Nessa altura, vale, uma vez mais, citar Johan Herman Bavinck quando este mostra-se em con-
cordéncia com van Prinsterer a respeito da dimensao supratemporal em que sdo determinados os
acontecimentos das vivéncias historicas. Nas suas palavras: “ficamos com a ideia esséncial de que
o tempo no qual vivemos e no qual a histéria acontece jamais pode ser compreendido em termos
dele proprio. Se quisermos entendé-lo — se quisermos aprender o sentido da histéria — preci-
samos voltar aos tempos primevos, aos eventos que aconteceram antes do ordenamento deste
mundo. E precisamente nesses fundamentos que a estrutura da historia se baseia” (BAVINCK,
Johan Herman. Entre o inicio e o fim: ensaios sobre o Reino de Deus. Goidnia: Cruz, 2022, p. 32).

475



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

esséncia da histéria em um percurso determinista. Ainda assim, no entanto, Groen
insiste em defender que sua hipétese historiografica nao pode ser corretamente apre-
ciada assim. Valendo-se de uma metéfora da filosofia natural newtoniana, van Prins-
terer argumenta em favor de uma visao da realidade histérica que nao é auténoma em
buscar em si mesma seu sentido e significado, mas que depende, em uma instancia
ulterior, de forgas e leis que sao caracteristicas do &mbito moral da vida humana e da
propria realidade. Todo o seu esfor¢o nas paginas de Incredulidade e Revolugdo é o de
mostrar que, ao ignorar sistematicamente os principios da Revelagio de Deus, as filo-
sofias do Iluminismo, bem como os agentes politicos da Revolugio Francesa, deram
lugar a todo tipo de teorias e praticas que eram moldadas pela descrenga. Do ponto de
vista das forgas e leis criacionais que definem as dindmicas do reino moral, ndo seria
possivel outro resultado diante da ascensao e triunfo da descrenga a ndo ser as falécias
intelectuais e as atrocidades politicas a que assistimos na era das revolugoes. Diferente
dos que os filésofos modernos passaram a preconizar, o ser humano é impotente em

imprimir suas proprias leis a realidade. Na diregao oposta, Groen argumentard que,

45 Emuma passagem que se tornou célebre, no preficio de 1787 & Critica da razdo pura, o filésofo
Immanuel Kant nos apresenta em tons vividos a ideia de que seria o sujeito autondmo que iria a rea-
lidade, possuindo suas proprias leis e fazendo-a obedecé-las: “A razio s discerne o que ela mesma
produz segundo seu projeto, que ela tem de ir & frente com principios dos seus juizos segundo leis
constantes e obrigar a natureza a responder s suas perguntas, mas sem se deixar conduzir somente
por ela como se estivesse presa a um lago; pois, do contrério, observagdes casuais, feitas sem um
plano previamente projetado, nio se interconectariam numa lei necessaria, coisa que a razao todavia
procura e necessita. A razdo tem que ir & natureza tendo em uma das mios os principios unicamente
segundo os quais fendmenos concordantes entre si podem valer como leis, e, na outra, o experimen-
to que ela imaginou segundo aqueles principios, na verdade para ser instruida pela natureza, nio
porém na qualidade de um aluno que se deixa ditar tudo o que o professor quer, mas na de um juiz
nomeado que obriga as testemunhas a responder as perguntas que lhes propde. E assim até mesmo
aFisica deve a tio vantajosa revolugio na sua maneira de pensar a ideia de procurar na natureza (ndo
Ihe imputar), segundo o que a prépria razio coloca nela, aquilo que precisa aprender da mesma
maneira e sobre o que nada saberia por si propria. Através disso, a Ciéncia da Natureza foi pela
primeira vez levada ao caminho seguro de uma ciéncia; ja que, por muitos séculos, nada mais havia
sido que um simples tatear” (KANT, L. Critica da razdo pura. Sio Paulo: Abril Cultural, 1983, p. 18).

476



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

a despeito de toda pretensdo de autonomia humana na temporalidade, em determi-
nados momentos da histéria fica evidente a impoténcia do ser humano diante dessas
causas e leis morais. A implicagio contraria também é verdadeira: uma vez que no se
trata de fatalismo a partir de leis do reino moral, nenhum ser humano estd obrigado a
se curvar diante dos idolos filoséficos e politicos de sua época. Nossa responsabilida-
de histdrica estd, justamente, na possibilidade de cooperarmos ou nio com a subver-
s30 de tais leis do &mbito moral.

Alguns leitores com a sensibilidade critica mais aguda poderiam argumen-
tar que essa aposta de van Prinsterer no dmbito religioso para elucidar as causas
e leis da Historia ndo deixa de ser uma aposta religiosa em Deus que teria pouco
de “cientifica”. Ainda que a concessao de direito & dtvida seja dada aos criticos,
mesmo sem razio," resta a todo leitor do historiador neerlandés a necessidade

delidar com a falsificagao desse argumento. Isso significa dizer o seguinte: se essa

46 Herman Bavinck, em outro contexto, a respeito dos fundamentos da teologia dogmatica, li-
dou com a critica generalizada  ciéncia teoldgica de que apelar para a Revelagdo de Deus seria
pouco cientifico e dependeria de uma espécie de argumento de “Deus das lacunas”. Entretanto,
quanto a isso, ele diz o seguinte: “A conclusio da investigagdo acima nio pode ser outra senao
que temos de escolher outro ponto de partida e seguir outro método. A esséncia e a origem da
religiao ndo podem ser explicadas por meio dos métodos histérico e psicologico: seu direito de
existir e seu valor no podem ser mantidos por esses meios. Nio ¢ possivel [tentar] entender
a religido sem Deus. Deus ¢ o grande pressuposto da religido. Sua existéncia e sua revelagio
sa0 o fundamento sobre o qual repousa toda religido humana. Admito que é anticientifico, ao
tentar explicar um dado fendmeno, voltar-se para Deus; e, de fato, ele ndo pode ser usado como
o ultimo reftgio para nossa ignorancia. Nao obstante, é uma ciéncia pobre aquela que nio
leva Deus em conta e tenta explicar todas as coisas longe de Deus e sem ele. Isso é verdadeiro
em um duplo sentido no caso da explicacio cientifica da religido. Pois, aqui, Deus ¢ o objeto
real e imediato. Sem ele, a religido é uma absurdidade. Temos de escolher apenas entre duas
alternativas: ou (1) a religido é tolice porque Deus ndo existe, ou, existindo, é estritamente in-
cognoscivel; ou (2) ela é verdadeira, mas requer e pressupde a existéncia e a revelagdo de Deus
em um sentido rigorosamente légico e cientifico. Aqueles que nio podem aceitar a primeira
alternativa sdo levados a admitir a segunda e reconhecer Deus como o préprio principio da
existéncia, o fundamento essencial (principium essendi) de toda religido” (BAVINCK, Hernan.
Dogmitica Reformada: prolegomena. Vol. 1. Sao Paulo: Cultura Cristd, 2012, p. 276).

477



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

hip(’)tese de van Prinsterer estiver errada, o que nos resta, necessariamente, éuma
visao de autonomia do fato historico reduzida a um ou dois 4mbitos da realida-
de temporal — positivamos na realidade por uma racionalidade humana fun-
cionando como soberana. Groen explica que qualquer critica da razao histérica,

incontornavelmente, recaird apenas sob duas possibilidades:

Na verdade, tal obra, e seu eco em muitos coragdes, é uma prova
poderosa do que desenvolvo nas paginas seguintes como meu
pensamento principal: de que a descrenga nao tem outra saida
sendo no principio da Revolugdo. A grande variedade de opi-
nides, quando submetida a andlise l6gica e historica, reduz-se ao
simples contraste entre a verdade divina e a inven¢io humana.
Ou se torna cristao, submetendo-se incondicionalmente & Sa-
grada Escritura, ou entdo, argumentando contra ela, torna-se ja-
cobino e radical. E assim, os poucos que nao hesitam em ser coe-
rentes sao os primeiros a revelar o carater da terrivel luta que estd
por vir, a luta que anunciard o retorno daquele a quem foi dado
todo o poder no céu e na terra e cujas palavras: “Nao temais, 6
pequeno rebanho, porque a vosso Pai agradou dar-vos o reino; e
eu estou convosco todos os dias, até a consumagao dos séculos’,
sao dirigidas nao apenas aos seus apostolos, mas a todos os que,

por meio de seu testemunho, viessem a crer nele.”

A categorizagao em duas grandes abordagens nao é uma invengao de van Prins-
terer. Na verdade, ela insere o historiador neerlandés em uma antiga e distinta

tradicdo crista de filosofia da historia que encontra um ponto culminante na obra

47 VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution, Lexham Press: Bellingham, 2018, p. xxxvi.

478



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

do bispo de Hipona, Agostinho.* Foi o bispo filésofo, em sua obra A cidade de
Deus, que deu os contornos teoldgicos mais contundentes para esse incontorn-
vel contraste entre uma comunidade de pessoas que ¢é guiada pela verdade divi-
na e a outra que se mantém na pretensa autonomia humana. Tanto Agostinho
quando van Prinsterer operam em uma dimensao mais profunda do ser humano,
evocando o eco que essa verdade encontra “em muitos coragdes”. Aqueles que
insistem em se manter coerentes com o idolo de sua época, recortando da rea-
lidade algum aspecto para funcionar, isoladamente, como critério de explicagao
causal da temporalidade, necessariamente serdo os primeiros a experimentar a
oposi¢ao com o Criador e sua ordem criacional. Em suma, nas palavras Harry
Van Dyke, 0 que estd em jogo na hipétese de van Prinsterer é uma teoria em
que nao apenas as revolugdes, mas todo e qualquer acontecimento histérico “nao
eram meramente convulsoes politicas, mas estavam enraizadas em uma visao de
mundo abrangente a qual as pessoas estavam apegadas com um tipo de devogao
religiosa que influenciava tudo o que pensavam, diziam e como agiam”.*’

Nessa altura de nossa argumentagio, é importante ter clareza sobre o que
van Prinsterer estd chamando de “religiao” aqui. Nio se trata dessa ou daque-

la manifestagao temporal de uma instituico religiosa — pois essas também

48 Johan Herman Bavinck, refletindo sobre a relagdo entre tempo histérico e Revelagio de Deus,
também evocou essa mesma heranga intelectual de Agostinho quando disse: “Baseado em que a
Biblia afirma sobre estes acontecimentos, Aurélio Agostinho, o grande pensador da Antiguidade,
revelou a nés uma nova perspectiva relativa ao plano de Deus para a raga humana em seu livro
A Cidade de Deus. [ ... ] Agostinho percebeu a tragédia do que acontece em nosso planeta, mas
também descobriu que todos estes acontecimentos nio sio ca6ticos e tolos, mas que Deus tem
um sentido sdbio e santo para tudo quanto acontece. Agostinho entendeu que, mesmo em uma
era quando o Império Romano oscilava & beira do colapso, a esséncia humana é que existimos na
historia e que esta histéria é a revelagio do grande plano de Deus” (BAVINCK, Johan Herman.
Entre o inicio e o fim: ensaios sobre o Reino de Deus. Goi4nia: Cruz, 2022, p. 30).

49 VAN DYKE, H. Preface. In: VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham
Press: Bellingham, 2018, p. xvi.

479



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

encontram sua origem, significado e diregao para além de suas ocorréncias his-
toricas. Antes, o que Groen articula com o termo “religiao” e aplica nas “revo-
lugdes” é o que hoje passamos a chamar de “modernidade’; ou ainda, “a cultu-
ra do humanismo secular em que a fé religiosa é banida para a esfera privada e
substituida por uma forma de compromisso final com uma pseudorreligiao, que
Groen, na Palestra VIII, chama de ‘a religido da descrenga™*° Em outras palavras,
ndo se trata de uma crenga religiosa que alguns tém e outros conseguem aban-
donar ou subverter — como nos fizeram acreditar os filésofos do Iluminismo.
Antes, diz respeito aos compromissos ultimos supratemporais do coragao do ser
humano que direcionam a maneira de experimentar e interpretar os aconteci-
mentos temporais. De uma maneira muito agostiniana, van Prinsterer sinalizou
uma mudan¢a monumental no paradigma moderno de historiografia humanista
secular. N6s, de uma forma privilegiada, conseguimos avaliar a durabilidade de
seus argumentos e a robustez de sua l6gica, uma vez que ele foi categdrico em avi-
sar dos efeitos da incredulidade na politica — tais como o ceticismo e o relativis-
mo moral que nds experimentamos de maneira generalizada. Em suas préprias
palavras, evidenciando mais uma vez sua abordagem histérico-crista: “E quanto
a todas as injustias que ocorreram? Pois, de fato, ndo hd uma pégina e quase
nenhuma linha na histéria que nao esteja manchada pelo pecado. Essas obras de
injustica ndo estiveram frequentemente na origem desses direitos historicos?”>"
E dessa forma que van Prinsterer legou 4 posteridade neocalvinista uma
maneira de argumentar como acontece na relagao de mutua dependéncia entre
o texto biblico da Revelagao de Deus e os acontecimentos histdricos. Tal com-
preensao histérico-crista nao era vista por ele como importante apenas para os

historiadores, “mas também como cristios, que tenhamos conhecimento sobre

50 Ibid., p. xvii.
51 VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 21.

480



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

a natureza e a dire¢do da filosofia ptblica do nosso tempo”.** Todo o discipulo
de Jesus tinha a sua disposi¢ao nao apenas o poder de Cristo para a salvagao
de sua alma para a vida eterna, mas também a possibilidade de nao conhecer
nada além do Cristo, e este crucificado (cf. 1Co 2.2). Na historiografia, isso sig-
nifica nao virar as costas para os caminhos que a sua Providéncia percorreu no
tempo. Groen acredita que, da mesma forma que os céus proclamam a gloria
e aira de Deus, a Historia precisa ser encarada como um anuncio das obras de
suas maos. Se encaramos dessa maneira, cada individuo que precisa lidar com
os acontecimentos histdricos serd colocado em uma posi¢ao de acolher essa
declaragao com humildade e louvor ou virar as costas, ignorando-a — como a
Revolugao abandonou a Palavra de Deus. Seja como for, van Prinsterer estava

convicto de que a seguinte interrogagao era necessaria:

Nao prepararia o filésofo de nosso tempo para curvar sua cabeca
orgulhosa diante do Evangelho beneficente se a escuridao de sua
iluminagio e a loucura de sua sabedoria lhe fossem exibidas na
sequéncia narrativa de fatos indiscutiveis? Esse tipo de testemu-
nho também pode ser chamado de confissao do Evangelhoj isso

também pode ser chamado de pregagao das Boas-Novas.**

Concordarmos com van Prinsterer nesse pormenor. Acreditamos também, so-
bre os fil6sofos e historiadores de nosso tempo — principalmente aqueles que
se ocupam com 0 acesso aos acontecimentos historicos do texto biblico —, que
a Revelacdo nos livra das ilusdes e reducionismos de uma visio imanente do

sentido da histéria. £ claro que isso é apenas o comego. Do ponto de vista de

52 Thid,, p. 5.
53 Tbib, p. 5-6.

481



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

uma metodologia historiografica completa, ainda restariam muitos elementos
indispensaveis que precisavam ser colocados debaixo da luz do Evangelho.** O
proprio Groen, mesmo sendo um historiador experiente, estava convicto de que
a orientacdo da Escritura nao prescindiria de um trabalho rigoroso e diligente
em conhecer os detalhes de cada acontecimento historico com que estamos
envolvidos em pesquisa e aprendizado. Na suas palavras, “o temor do Senhor é o
principio do conhecimento, mas o principio nao é tudo: o todo do conhecimen-
to abrange também os outros elementos, nos quais o principio é desenvolvido. A
verdade do Evangelho é o fermento — mas, para obter pao nutritivo e saboroso,
é preciso haver massa junto com o fermento: a substéncia s6lida do aprendizado.
Portanto, a suficiéncia total da Palavra de Deus no é desculpa para a letargia.
Tampouco ¢é suficiente algum tipo de instinto cristao para evitar erros em ques-
toes de pensamento politico relacionadas a pratica cotidiana”*

E justamente por isso que, apesar de crista, sua metodologia também ¢
histérica. Groen se preocuparé em, constantemente, apresentar a narrativa do
que de fato aconteceu. Seu didlogo critico com os historiadores e intérpretes da
politica de sua época nao se daria no nivel da revisao tedrica. Antes, o neerlan-

dés estard ocupado com os fatos historicos. Nas suas palavras,

54 O professor Fabricio Tavares também argumenta a respeito desse ponto quando diz o se-
guinte: “Obviamente, esses principios (assim expostos) dizem-nos pouco [ ... ]. Como, pois,
Groen os pds em pratica na sua pesquisa? [ ... ] Nosso autor primeiramente entendia que se
fazia necessdrio um cotejamento constante entre o passado e a revelagao; assim, diferentemen-
te de seus contemporéneos conservadores, o historiador neerlandés acreditava que um evento
histérico nio é louvével ou recomendavel simplesmente porque sua memaoria permaneceu no
tempo [...], esses conservadores se esqueciam acerca do mal e acerca do exame da histéria
por meio de normas fixas [da revelagio], e por conseguinte eram frequentemente admiradores
acriticos do status quo e, pela mesma razio, mostravam-se terrivelmente receosos para com a
continuagio do processo histérico” (MORAES, Fabricio Tavares de. A sombra da modernidade:
ensaio sobre antimodernos. Brasilia: Monergismo, 2023, p. 548).

55 VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 6.

482



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

para invalidar e refutar as teorias que combato, nao preciso ava-
lid-las; minha experiéncia me diz que tudo o que preciso fazer é
descrevé-las em sua natureza e agio, trazendo a luz os fatos —
partindo do principio de que ‘fatos’ abrangem eventos do reino
espiritual: ideias e principios, eles proprios fatos da mais alta or-

dem, dos quais decorre todo o resto.*

Ao mesmo tempo em que se preocupa em resguardar a postura do historiador que
lida com os fatos histricos, Groen nao subscreve um olhar ingénuo sobre o que
sa0 esses fatos. Uma vez mais, no se tratam de fatos brutos, autobnomos em si mes-
mos para explicar o que s30 e como devem ser compreendidos. Junto a van Prinste-
rer, trabalhamos com os fatos enquanto nosso tnico material do oficio historiogré-
fico, mas em busca das forgas e leis gerais que os controlam. Desde o comego, sua
inquietude com a era das Revolugdes foi marcada por uma busca de compreensao

que estava em um ambito anterior ao dos fatos puramente considerados:

No entanto, a inevitabilidade da Revolugdo pode ser estabelecida
com muito maior precisao a partir de um exame de sua origem sin-
gular, progresso e resultado final. O que anseio demonstrar é que o
verdadeiro poder formativo ao longo da era revoluciondria, até os
nossos dias, tem sido o ateismo, a impiedade, a auséncia de Deus.
E essa caracteristica que conferiu a Revolugio sua marca peculiar,
tanto em sua doutrina quanto em sua aplicagao pratica. A partir da
natureza descrente da Revolugio, pode-se prever sua historia. E, in-
versamente, nos fatos de sua historia, podem-se discernir os cons-

tantes sinais de sua origem descrente. Falei com vocé anteriormente

56 Ibid, p.9.

483



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

sobre um “ensaio biografico” e acredito que esse termo se encaixa
no panorama que pretendo he oferecer da histéria da Revolugio
em conexao com sua doutrina. No entanto, ndo comegarei esse
panorama hoje. Um exame fisiologico deve preceder a biografia:
isto é, através de uma andlise dos principios do século 18, eu gostaria
primeiro de descobrir com vocé as leis gerais que governaram a vida
daquele século. Na biografia a seguir, vocé poderé entao ver, inversa-
mente, como a histdria daquele século se conformou com demasia-
da precisao a essas leis. O que entendo por um exame “fisiolégico”
talvez fique mais claro com os seguintes versos notdveis de Guizot:
“Os fatos propriamente ditos — eventos externos, visiveis — cons-
tituem o corpo da histéria; sao os membros, os 0ssos, os musculos,
0s 0rgaos, 0s elementos materiais do passado; seu conhecimento e
descrigao constituem o que se poderia chamar de anatomia histo-
rica. Mas, assim como a anatomia nio ¢ toda a ciéncia no caso do
individuo, também nao o é no caso da sociedade. Os fatos nio exis-
tem simplesmente. Eles estao inter-relacionados. Eles se sucedem e
se engendram pela agao de certas forgas que operam sob o dominio
de certasleis. Em suma, as sociedades também, como os individuos,
s30 organismos vivos. Esses organismos também tém sua ciéncia: a
ciéncia das leis ocultas que presidem o curso dos eventos. Essa é a
fisiologia da historia”. Por enquanto, entio, estou preocupado ape-
nas com a histéria natural das ideias da Revolugao: com suas con-
sequéncias necessirias em todas e quaisquer circunstancias e em
todo movimento revolucionario, dada sua natureza intrinseca, bem

como sua colisio fundamental com a verdade.”

57 Ibid, p. 84.

484



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

Poucos pardgrafos de suas palestras sobre Incredulidade e Revolugio sio tio
explicativos de seu método quanto o que citamos anteriormente. Veja como
Groen fala de seu objeto de estudo histérico em termos de origem, progresso
e resultados. Trata-se de uma investigagao sobre o “poder formativo’, isto ¢,
a forga motriz de natureza nao historica que deu lugar as doutrinas e a suas
aplicagdes praticas na Historia. Conhecendo essas raizes supratemporais, ¢
possivel prever os seus frutos que florescerio na Histéria. Da mesma forma,
inversamente (e aqui é a chave de acesso essencial ao fato histérico do método
de van Prinsterer), a partir dos acontecimentos histéricos se pode discernir
a diregao constante e coerente de sua origem. Tal abordagem van Prinsterer
chama de “exame fisiologico”. Antes de nos ocuparmos com as mintcias tem-
porais da “biografia” de qualquer fato histérico, somos vocacionados a recuar
por um momento e a nos perguntar sobre as leis gerais que governam a vida de
um determinado periodo histérico. Por isso uma fisiologia do acontecimento
histérico. Na histéria como “biografia’, nds fazemos o caminho contrario: nos
perguntamos como aquele evento especifico se conformou com precisio ou
ndo a essas leis. Citando o estadista francés Frangois Pierre Guillaume Guizot
(1787-1874), van Prinsterer nos diz, uma vez mais, qual pressuposicio histo-
riografica estd no nicleo mais central desse “exame fisiologico”. A saber, que os
fatos, os acontecimentos histdricos concretos, podem ser comparados com o
“corpo da histéria’, isto é, seus membros, drgaos e constituigao fisica tangivel
e visivel. O conhecimento desses fatos, enquanto acontecimentos brutos, seria
uma “anatomia da historia”. Entretanto, da mesma maneira que nao consegui-
mos nos aprofundar no conhecimento médico do ser humano apenas a partir
da anatomia, também é o caso com o espirito de uma época. Membros e 6rgaos
ndo existem simplesmente, de maneira auténoma e fragmentada. Nao estamos
lidando mecanicamente com pegas que se encaixam e desencaixam segundo

as preferéncias deste ou daquele engenheiro. O mesmo vale para cada evento

485



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

histérico a que buscamos acesso. Se cultivarmos uma ciéncia historiografica
que se concentra apenas nas evidéncias concretas do acesso ou nao acesso a
determinados acontecimentos, limitamos consideravelmente o trabalho do
historiador. Assim como van Prinsterer, estamos interessados na forma organi-
ca com que os fatos histéricos se inter-relacionam a partir de certas forgas que
operam sob o dominio das leis criacionais. Essa ¢ a fisiologia da historia ou,

ainda, a histdria natural das ideias.

Counsideragaes finais: podemos sair da encruzilhada em que se en-
contram as ciéncias historicas?

Para muitos leitores contemporéneos, a postura intelectual de van Prinsterer
parece muito distante das discussdes atuais em historiografia — mesmo que
suas contribui¢des sejam interessantes para 0s nossos propositos, como a in-
tegragao entre texto biblico e Historia. No entanto, convém uma consideragao
final a respeito das encruzilhadas em que as ciéncias humanas se encontram
contemporaneamente. As aporias incontorndveis em que as ciéncias humanas
se encontram atualmente foram sinalizadas por van Prinsterer e, por isso, seus
raciocinios ganham uma relevancia suplementar. Uma das melhores descri-
¢oes dessas encruzilhadas intelectuais em que nos encontramos foi feita pelo

cientista social e filésofo neerlandés Role Kuiper:

Questionar as estruturas sociais quanto ao seu significado intrinse-
co moral entra em conflito com a imagem moderna convencional
de estruturas sociais em todos os aspectos. Essa imagem ¢ difundi-
da pela sociologia moderna atual. O déficit dessa sociologia é o fato
de que ela nao consegue ver que os padroes de relacionamento hu-

mano também sao estruturados moralmente. Pela estrita separagio

4860



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

entre fatos e valores, as estruturas sociais nesta percep¢ao sao ape-
nas materialidade neutra e, com isso, sempre moralmente vazias.
[...] Os problemas insuperdveis diante dos quais essa ciéncia so-
cial se encontra sio causados pelo aparato conceitual escolhido. E
esse aparato conceitual que torna essa sociologia tao infértil. Indi-
viduo e realidade social sao colocados um de fronte a0 outro num
movimento de pensamento abstrato e interpretados como agente
e estrutura. A pergunta légica que entio surge é como a estrutura
influi o agente e vice-versa. A hipétese aqui contida é que o agente e
a estrutura sdo duas coisas distintas (independentes) e consequen-

temente ¢ preciso assumir que existe uma relago causal entre elas.™

O ponto de questionamento de Roel Kuiper é o déficit das ciéncias sociais em
compreender o significado moral intrinseco as estruturas sociais. Segundo seu
argumento, o quadro de referéncias que se tornou habitual nas ciéncias humanas
— a separago estrita entre fatos e valores — impede qualquer capacidade de
olhar para as diferentes estruturas de uma sociedade como moralmente qualifi-
cadas. Elas s3o sempre apresentadas como fatos brutos, materialmente neutras e
moralmente vazias. O ponto de Kuiper é sinalizar como a escolha desse aparato
conceitual impede qualquer tipo de relacionamento entre fatos e leis do reino
moral. Em uma sintese de rara precisao na descri¢ao desse déficit das ciéncias
humanas, Kuiper explica como esse erro funciona na pratica: em primeiro lugar,
separa-se rigidamente o individuo da sociedade, em seguida, estes sao colocados
em relagao artificial, de uma forma nao concreta, isto ¢, como modelos ideais

abstratos e, por fim, sao interpretados sob a qualidade de agente e estrutura.

58 KUIPER, Roel. Capital moral: o poder das conexdes da sociedade. Brasilia: Monergismo,
2019, p. 149-150.

487



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

A partir dessa construcao conceitual, toda a discussao em ciéncias hu-
manas oscila em perguntar-se quem influenciou quem. Se dialogarmos com
sociologos, filésofos e historiadores liberais, por exemplo, o agente prevalece
sobre a estrutura, e cada estrutura social é causada de alguma forma pelos in-
dividuos. Por outro lado, se dialogamos com os antigos deterministas sociais,
a inversdo ¢é Obvia: os individuos sio objetivamente determinados por seus
sistemas sociais. Seja como for, esse quadro de referéncias amplamente com-
partilhado pelas ciéncias humanas, independente de sua orientagao tedrica e
ideoldgica a priori, opera a partir daquela hipotese em que o agente e a estru-
tura s3o duas coisas rigidamente independentes e distintas — cabendo des-
cobrir (ou impor) uma relagdo causal entre elas. Todo tipo de argumento de
natureza “estrutural” nasce precisamente daqui: desigualdades estruturais do
capitalismo, racismo estrutural da sociedade brasileira, defasagem estrutural
do sistema de educagio etc. Em cada um deles, “estrutura” funciona de uma
maneira que expde a fragilidade de sualégica. Quem observou isso foi um dos
herdeiros da tradicao filosofica de van Prinsterer, o economista neerlandés Bob
Goudzwaard. Quanto a isso, ele diz o seguinte: “Esse argumento aparentemen-
te assume que a estrutura da sociedade nao apenas veio a existéncia a parte de
nds, mas que continua a existir fora de nds, como uma entidade objetiva’; en-
tretanto, ainda que esse pressuposto seja tomado como o ¢bvio relacionamen-

to entre nossos problemas e uma estrutura social distorcida, isso nao garante

necessariamente a conclusao de que esse sistema em si é a cau-
sa mais profunda dos males. Esse argumento apenas se apega
a uma espécie de “teoria do bode expiatério” na qual primeiro
separamos o sistema econdmico da nossa vida como um fator
independente e, depois, atribuimos a culpa pelas dificuldades

que nos cercam a esse fator; e, finalmente, nos iludimos na

488



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

crenga de que ficaremos completamente livres de punicao ao

enviarmos o “bode expiatério” para o deserto!*

Apesar de muitas abordagens antigas apresentarem alguns elementos seme-
lhantes, essa marca fundamental dos argumentos de “teoria do bode expiaté-
rio” se tornou uma das caracteristicas distintivas da era das revolugoes descri-
tas por van Prinsterer. Nao é sem motivo que, nesse periodo, em especifico,
o paradigma marxiano de “revolu¢io permanente” se tornaria uma maneira
privilegiada de os individuos lidarem com as estruturas sociais.

Esse cendrio influenciou profundamente aquilo que chamamos de cri-
tica da razdo histérica. Grande parte, hoje, das discussoes a respeito dos mé-
todos historiograficos também opera a partir do mesmo quadro conceitual
e suas aporias causais na explicagao das possibilidades de relagao entre fatos
histdricos e seus valores morais. Muito do que enfrentamos na primeira parte
do presente artigo se refere a esse déficit em reconhecer os limites incon-
torndveis que estao localizados nos pressupostos dessa metodologia. Nossa
escolha em relacionar aquele problema especifico do acesso ao fato histdrico
relatado no texto biblico com as contribui¢oes de G. Groen van Prinsterer
se da porque o historiador neerlandés se mostrou sensivel ao nascedouro
intelectual de tais encruzilhadas metodoldgicas. Além do que ji argumen-
tamos a respeito de suas criticas a visao neutra de fatos brutos na historia,
em determinada altura de sua argumentagio ele sinaliza com muita precisao
aquilo que Roel Kuiper descreveu anteriormente como o estado da arte das
ciéncias humanas. Da mesma maneira que Goudzwaard batizou muitos ar-

gumentos hoje como “de tipo estrutural” — onde existe uma identificagao

59 GOUDZWAARD, Bob. Capitalismo e progresso: um diagnéstico da sociedade. Vigosa: Ul-
timato, 2019, p. 22.

489



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

entre o mal a ser evitado e uma estrutura a ser demolida revolucionariamente
—, van Prinsterer também sinalizou a mesma encruzilhada com os fildsofos

do Iluminismo:

Liberdade de pensamento, mas também de conduta. Supremacia do
intelecto, mas também da vontade. Razao nao corrompida, mas tam-
bém do coragio. O homem, por natureza, é bom; mas entao — de
onde vem o mal? O homem, por si s6, disposto a boas obras e atos
de amor; mas entdo — de onde vem uma sociedade perturbada e
consumida por mil espadas de paixdes humanas? Os filésofos tém a
resposta a mao. A origem do mal estd nas formas, nas instituigoes. Por
meio de instituigdes incorretas, a retidao imaculada da natureza hu-
mana foi distorcida e comegou a operar em uma diregao contrdria
sua disposicao natural. A conclusio, obviamente, é que o Estado pode
ser restaurado e aperfeigoado simplesmente alterando as instituigoes,
derrubando todos os impedimentos a liberdade e seguindo as inclina-
¢oes e paixdes naturais do homem. Gostaria que vocé observasse um
ponto em particular. Assim como toda verdade é, em tltima andlise,
sustentada pela verdade que vem de Deus, o fundamento comum
de todos os direitos e deveres reside na soberania de Deus. Quando
essa soberania é negada, o que acontece com a fonte da autoridade, da
lei, de toda relagao sagrada e respeitosa no Estado, na sociedade e na
familia? Que sangdo resta para as distingdes de posi¢io e posicao na
vida? Que razdo pode haver para que eu obedega e outro ordene, para
que um seja necessitado e o outro rico? Tudo isso se baseia apenas
em costumes, rotina, abuso, injustica e opressao. Apesar de todas as
diversidades sociais, ndo pode haver diferengas reais entre os homens.

Elimine Deus e ndo se poderd mais negar que todos oshomens sao, no

490



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

sentido revoluciondrio da palavra, livres e iguais. Estado e sociedade
nao podem deixar de se desintegrar, dissolvendo-se em uma cole¢io
de seres humanos isolados, de individuos — um termo da Revolugao
que expressa ingenuamente seu carater totalmente destrutivo. Dora-
vante o Estado é concebido como uma multidao de particulas indivi-

stveis, de 4tomos.”

Partindo dos conceitos mais comumente compartilhados entre os pensadores
modernos, van Prinsterer nos coloca a pergunta sobre a origem da corrupgao
das relagoes humanas. Diante de uma visdo elevada do ser humano, somada
aquele esquema sintetizado por Kuiper, resta-nos uma pergunta incontorna-
vel: Onde estd localizado o ponto de crise entre o individuo e a realidade so-
cial? O que quebra a relagao causal entre agente e estrutura? Groen diz que os
Philosophes do Esclarecimento tém a resposta na ponta da lingua: nas estruturas
e nas realidades sociais. Elas corrompem o ser humano, elas sio o ponto de
origem das desigualdades entre os homens. Nesse ponto da argumentagio, o
fluxo 16gico dos mais diferentes pensadores do periodo é o de advogar pela
subversao revoluciondria dessas estruturas que impedem o florescimento au-
téntico do ser humano.

No pardgrafo citado anteriormente, van Prinsterer ndo apenas chama
nossa atenc¢ao para essa parte “positiva” da postura intelectual que foi assu-
mida pela grande maioria dos pensadores chamados iluministas. Ele também
sinaliza as raizes “negativas” da mesma: uma substituigao da soberania divi-
na pela autonomia humana. Quando a soberania divina, que funciona como
o fundamento ultimo e comum a todos os direitos e deveres da experiéncia

temporal, foi negada, entao testemunhamos o esfacelamento de toda a fonte

60 VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 96-97.

491



INCREDULIDADE E REVOLUGAO

de autoridade e lei para as relagdes do dmbito moral. Quem ou o que pode
me obrigar a sacrificar uma falange que seja do meu menor dedo (como di-
ria David Hume)? Tudo o que chamamos de moral, sagrado, sélido e solene
desmanchar4 no ar (como assumira Karl Marx em seu Manifesto comunista).
Aquilo que outrora foi uma tensao entre individuo e sociedade transforma-se
em um esfacelamento de uma multidao de particulas indivisiveis, dando lugar
ao atomismo moral que conhecemos tao bem na contemporaneidade. Groen
explica o porqué da atragdo irresistivel dessa logica na mente dos pensadores
do passado e do presente: “Do ponto de vista da descrenga, liquidar toda for-
ma de autoridade independente significa remover um abuso que degrada a
humanidade. E, desse ponto de vista, o julgamento esta correto, visto que a
descrenga conhece apenas a autoridade humana”®' Entretanto, serd na negagio
da autoridade divina sobre o dmbito moral de todos os fatos criacionais que
colocara o ser humano em uma condigio de degradagao sem precedentes. Isso
porque “um homem de fato se rebaixa se se submete a um mero semelhante. O
homem ¢ grande demais para se curvar a um semelhante que comanda em seu
proprio nome e ndo como um conservo de Deus”.®

Tudo isso aconteceu porque a sabedoria moderna rejeitou qualquer lu-
gar para a Revelagao em seu quadro de referéncias cientifico, de forma geral,
e historiogrifico, de forma especifica. Sem a Revelagao, os historiadores s6
podiam se valer dos proprios elementos da temporalidade para funcionarem
como seus pontos de partida interpretativos para discernir padrdes explicati-
vos na realidade. Mas a Histdria, mesmo sendo uma boa obra das mios do
Criador, sem sua Revelagao, se torna uma sabedoria falsa. Com sua promessa

de neutralidade, clareza e seguranga cientifica, ela nao nos exime de devogao

61 Tbid, p.97.
62 Thid.

492



CRITICA DA RAZAO HISTORICA

religiosa. Pelo contrario, apenas coloca sua confianga tltima na autonomia do
ser humano. Por tudo isso, o chamado de van Prinsterer ainda é oportuno hoje.

Ele nos conclama, desde o inicio de sua obra, da seguinte maneira:

Que todos nés, a medida que depositamos nossa confianca em
Cristo, continuemos atentos ao que se exige dos cristaos. O
clima predominante na politica hoje é de incerteza e duvida,
pessimismo, apatia, indiferenca e resignagdo. O cristao conhe-
ce um principio que d4 firmeza ao pensamento politico e que,
se seguido, seria suficiente para restaurar as estruturas politicas

vacilantes sobre fundamentos inabaldveis.®®

Que esse seja 0 nosso privilégio, o de poder manter os olhos fixos naquele que
tem condi¢es de resguardar do perigo nao apenas nossos interesses pessoais,

mas também nao deixar que a defesa da verdade e da justica seja afrouxada.

63 Ibid,, p.9.

493



Prinsterer, Guillaume Groen van, 1801-1876

Incredulidade e revolugdo : uma série de palestras histéricas /
Guillaume Groen van Prinsterer ; tradugio Frans Leonard Schalkwijk,
Hendrika Lopes. - Fortaleza, CE : Instituto Schaeffer, 2025.

ISBN 978-65-997778-7-5

1. Calvinismo 2. Cristianismo 3. Franca - Histdria - Revo-
lugio, 1789-1799 4. Ideologia S. Teologia I. Titulo.

25-294211.0 CDD-230




Incredulidade e Revolugao: uma série de palestras em Historia

Esta obra foi traduzida do original em holandés
Ongelook em Revolutie
Publicada originalmente em 1847, dominio publico.

Imagem das folhas de guarda: Henri Félix Emmanuel Philippteaux, “Lamartine refusant le dra-
peau rouge devant I'Hotel de Ville”. Oléo sobre tela, 1848. Museu de Belas Artes de Paris, Franga.

© 2025 by Schaeffer Editorial

www.schaeffereditorial.com.br

Edi¢o
Yago Martins
Jodo Guilherme Anjos
Tradugdo e Preparagio
Frans Leonard Schalkwijk
Hendrika Lopes
Revisdo
Rosa Maria Ferreira
Tatiane Souza
Capa e Diagramagdo
Caio Duarte
Produgio
Airton Carneiro

Indice para Catalogo Sistematico:

1. Cristianismo : Religido 230

Bibliotecdrio responsavel:
Eliane de Freitas Leite, CRB 8/8415

Nenhum trecho desta obra podera ser reproduzido ou transmitido por quaisquer meios exis-
tentes sem autorizagao prévia, por escrito, da editora. Todos os direitos reservados e protegi-

dos conforme Lei 9.610/98.

Texto inclui acordo ortografico, conforme Decreto 6.583/08.



_%. Schaeffer

EDITORIAL

Desde 2013, o Instituto Schaeffer de Teologia e Cultura serve a igreja de Cristo
por meio de conectar cristaos e promover a Cosmovisao Crista biblica através
de métodos de ensino teologico diversos, seja presencial ou online, por meio
de literatura, videos e eventos. Lutamos para que os cristaos sejam reconheci-
dos como servos fiéis de Cristo, cuja vida reflete valores genuinamente cristaos

na vida em sociedade.
Visite nosso site e tenha acesso a varios recursos gratuitos e exclusivos:

www.institutoschaeffer.com

Traduzido do original em holandés Ongeloof en revolutie (Leiden, 1847),

como disponivel na Digitale Bibliotheek voor de Nederlandse Letteren.

Esta obra foi composta em Arno Pro Regular 12, e impressa pela

Imprensa da Fé sobre o papel Lux Cream 70 g/m”.






	_Hlk96784350
	_Hlk51148299
	_Hlk62152677
	_Hlk70074376
	_Hlk93653871
	_Hlk94268516
	_Hlk127016170
	_Hlk127447940
	_Hlk127016259
	_Hlk127016330
	APRESENTAÇÃO
	INTRODUÇÃO À EDIÇÃO EM INGLÊS
	PREFÁCIO DO AUTOR
	INTRODUÇÃO
	A CIÊNCIA FACE À REVOLUÇÃO DO ESTADO
	PRINCÍPIOS ANTIRREVOLUCIONÁRIOS
	FORMAS HISTÓRICAS DE GOVERNO
	ABUSOS
	 A PERVERSÃO DO DIREITO CONSTITUCIONAL 
	A REFORMA
	INCREDULIDADE
	INCREDULIDADE (Continuação) 
	A DOUTRINA DA REVOLUÇÃO EM CONFLITO COM A NATUREZA E A LEI 
	PRIMEIRA FASE – PREPARAÇÃO (até 1789)
	SEGUNDA FASE – DESENVOLVIMENTO (1789-1794)
	O REINADO DO TERROR 
	VISÃO GERAL: 
1794–1845 
	CONCLUSÃO
	APÊNDICE


