


ESTE É UM ARQUIVO DE 
DISTRIBUIÇÃO GRATUITA, 

POSSIBILITADA POR MEIO DE 
FINANCIAMENTO COLETIVO. 

VENDA PROIBIDA.



Incredulidade
Revoluçãoe

G. GROEN� 
VAN PRINSTERER

UMA SÉRIE DE� 
PALESTRAS EM HISTÓRIA





SUMÁRIO

Apresentação..................................................................................................... 7

Os Editores

Introdução à edição em inglês....................................................................... 11

Harry van Dyke

Prefácio............................................................................................................... 35

G. Groen van Prinsterer

Palestra I. Introdução............................................................................................ 43

Palestra II. A ciência face à revolução do estado............................................. 57

Palestra III. Princípios antirrevolucionários.................................................... 69

Palestra IV. Formas históricas de governo........................................................ 87

Palestra V. Abusos.................................................................................................. 101

Palestra VI.  A perversão do direito constitucional ....................................... 117

Palestra VII. A reforma......................................................................................... 141

Palestra VIII. Incredulidade................................................................................ 163

Palestra IX. Incredulidade (continuação) ...............................................................183

Palestra X. A doutrina da revolução em conflito com a natureza e a lei .... 203

Palestra XI. Primeira fase – preparação (até 1789)........................................ 237

Palestra XII. Segunda fase – desenvolvimento (1789-1794).........................273



Palestra XIII. O reinado do terror ..................................................................... 301

Palestra XIV. Visão geral: 1794–1845 .............................................................. 337

Palestra XV. Conclusão........................................................................................ 365

A Revolução Francesa e a religião da humanidade.................................... 397

Yago Martins

A tradição política reformada e a Revolução Francesa............................. 413

Vinícius Silva Pimentel

O liberalismo político de Groen van Prinsterer e Abraham Kuyper..... 431

Lucas G. Freire

Crítica da razão histórica................................................................................ 445

Pedro Lucas Dulci



7

APRESENTAÇÃO

A relação do Brasil com a tradição calvinista é antiga, quase tão remota quanto 
o próprio início da colonização. Em janeiro de 1558, missionários huguenotes 
enviados por Calvino, em meio à prisão e sob iminência de execução imposta 
por católicos que já dominavam estas terras, escreveram a Confissão da Gua-
nabara, reconhecido como o primeiro documento escrito por protestantes nas 
Américas. Foi uma declaração de fé redigida às portas da morte, testemunho 
dramático de homens que preferiram a fogueira ao silêncio, e que inaugurou a 
presença reformada neste continente.

Décadas depois, em meados do século 17, houve novamente uma forte 
presença calvinista no Brasil por meio de um breve governo de holandeses em 
Recife, capitaneado por Maurício de Nassau. O fim dessa ocupação também 
ocorreu por meio de uma expulsão católico-romana. Por isso, a presença evan-
gélica no Brasil só foi se firmar definitivamente na segunda metade do século 
19, por meio de missionários vindos não apenas da Europa, mas também dos 
Estados Unidos da América.

Todo este “adiamento” da presença calvinista no Brasil se refletiu também 
na tradução da literatura reformada. Algumas publicações fundamentais para a 
fé evangélica, especialmente para a fé calvinista, não foram traduzidas durante 
muitos anos. Por exemplo, a primeira edição no Brasil das Institutas da Religião 
Cristã, de Calvino, foi publicada somente em 1984, a clássica tradução de Waldyr 



8

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Carvalho Luz em quatro volumes, pela Cultura Cristã. Ou seja, mais de quatro 
séculos após a publicação da versão mais completa, que ocorreu em 1559.

Tratando especificamente da tradição neocalvinista holandesa, a primei-
ra publicação de uma obra de Abraham Kuyper só veio a lume no início dos 
anos 2000, quando a Cultura Cristã publicou as Stone Lectures sob o título de 
Calvinismo. Mais recentemente, em 2020, tivemos o grato privilégio de partici-
par da publicação, pela Thomas Nelson Brasil, de outra obra de Kuyper chama-
da O problema da pobreza, também traduzida diretamente do holandês pelo 
Rev. Francisco Leonardo em parceria com sua filha Minka Lopes.

Este apanhado histórico não é uma crítica ao mercado editorial brasilei-
ro, mas apenas uma constatação do grande desafio que se apresenta às publica-
doras evangélicas do nosso país. Muitas obras clássicas permanecem inacessí-
veis em português, não por falta de relevância, mas porque sua tradução exige 
projetos custosos, demorados e logisticamente complexos.

É nesse contexto que surge a obra que o leitor agora tem em mãos. A ini-
ciativa começou em 2019, quando convidamos Minka e seu pai a traduzirem di-
retamente do holandês um livro decisivo para a formação política e espiritual de 
Abraham Kuyper: Incredulidade e Revolução, de Guillaume Groen van Prinsterer. 
Não é exagero afirmar que este livro está entre as obras fundacionais do neo-
calvinismo holandês e, por extensão, de toda reflexão reformada moderna sobre 
política, cultura e sociedade. Os obstáculos oriundos da pandemia que se iniciou 
em 2020 interromperam a publicação do projeto, mas agora temos a alegria de 
oferecer ao público brasileiro uma tradução cuidadosa e fiel, enriquecida com a 
introdução da edição inglesa preparada por Harry van Dyke, gentilmente cedida 
para esta publicação, e com artigos de acadêmicos especialistas em neocalvinis-
mo que há anos militam pela divulgação desta corrente de pensamento no Brasil.

Cabe aqui uma nota sobre o título. O termo holandês Ongeloof foi tra-
duzido para o inglês como Unbelief, literalmente, Descrença. No português, 



9

A P R E SE N TAÇ ÃO

optamos por Incredulidade no título por ser o termo consagrado na tradição 
teológica nacional, ainda que em algumas passagens do texto tenhamos prefe-
rido o uso de descrença em contextos que exigiam esse termo para preservar a 
naturalidade. Esse é o tipo de cuidado que reflete o esforço de transmitir a força 
conceitual do original ao nosso vernáculo.

Por fim, esta edição traz ainda um apêndice exclusivo com quatro arti-
gos que dialogam com a obra e a vida de Groen van Prinsterer. Esses estudos 
ajudam o leitor a perceber a atualidade de um pensador que, já no século 19, 
antecipava dilemas que hoje marcam a política, a fé e a cultura no Brasil e no 
mundo. Com isso, esta edição deseja ser um resgate histórico, uma reparação 
cultural e uma contribuição indispensável à formação evangélica e reformada 
de língua portuguesa.

Boa leitura!

Os editores





11

INTRODUÇÃO À  
EDIÇÃO EM INGLÊS

A obra-prima de Guillaume Groen van Printerer, Incredulidade e Revolução, pu-
blicada há mais de 150 anos, é um clássico da teologia pública. O livro é um 
manifesto de um estadista cristão com uma visão de futuro, e se tornou uma 
referência duradoura no pensamento político cristão. Esta obra madura serviu 
como um “tratado para a época” e marcou seu autor como um crítico perspicaz 
do espírito do seu tempo.

A mensagem central do livro é que a Revolução Francesa não acabou de 
fato, mas continua viva em suas ideias, e essas ideias são perigosas para a so-
ciedade. A obra apresenta uma defesa convincente para desafiar a “revolução 
permanente” na qual a civilização ocidental se envolveu desde o Iluminismo 
do século 18. Segundo Groen, nossa cultura está cada vez mais sob o domí-
nio de uma revolução intelectual e espiritual que colocou o humanismo se-
cular no controle e que, repetidamente, causa estragos na ordem criada para 
a humanidade e a sociedade. Como essa revolução continuou quase sem in-
terrupção até hoje, a mensagem do livro ganha ainda mais relevância para o 
século 21.



12

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

O autor

Willem Groen van Prinsterer (1801-1876) foi um historiador e estadista ho-
landês. Seu nome de batismo cristão, Guillaume, foi dado numa elegante Igreja 
Walloone de língua francesa em Haia. Dr. Groen deixou uma marca indelével na 
sociedade e na cultura da Holanda. Ele é conhecido como o pai do movimento 
“antirrevolucionário” em seu país natal, além de ser um comentarista destemi-
do sobre política dentro e fora do parlamento.

Como ele mesmo admitiu, Prinsterer cresceu como um cristão morno, 
isto é, se não era apenas um crente nominal, mas aos trinta e três anos, ele acei-
tou a fé cristã histórica. Essa decisão foi providencialmente preparada pelos 
sermões do capelão da corte (e, mais tarde, historiador da igreja) Jean-Henri 
Merle d’Aubigné (1794-1872) e pela influência gentil de sua esposa piedosa, 
Elisabeth van der Hoop (1807-1879), bem como de amigos em Haia e Ams-
terdã que pertenciam ao movimento de avivamento da época, conhecido em 
toda a Europa como o Réveil. Mais tarde, Groen descreveu-se como “um des-
cendente de Calvino e um filho do Réveil”.

O jovem Groen teve um começo promissor. Estudante aplicado, sua mãe 
fez do francês sua língua materna e seu pai garantiu que ele dominasse o holan-
dês nativo. Wim, como era conhecido na juventude, cresceu em um ambiente 
aristocrático e recebeu uma educação clássica. Aos 22 anos, ele concluiu com 
brilhantismo os estudos na Academia de Leiden, onde obteve dois doutora-
dos, um em direito e outro em letras, defendendo oralmente ambas as teses no 
mesmo dia.

Após alguns anos protocolares como advogado — uma atividade de que 
ele gostava muito, pois lhe dava tempo para o estudo histórico —, ele serviu 
ao Rei Guilherme I (1772-1843; reinou de 1813 a 1840) como secretário de 
gabinete no Reino Unido dos Países Baixos. Esse reino, bastante artificial, era a 



13

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

união da Holanda protestante com a Bélgica católica, que as Potências Aliadas 
— Inglaterra, Prússia, Áustria e Rússia — criaram para conter a França depois 
de derrotarem Napoleão.

Em sua função na corte, Groen foi um observador atento das tensões po-
líticas que explodiram na Revolta Belga de 1830. Ele analisou e avaliou esse 
evento traumático com grande clareza e franqueza em uma série de panfletos 
publicados de forma autônoma, que ele intitulou Nederlandsche Gedachten [Re-
flexões Holandesas]. A experiência o fez decidir estudar as revoluções recor-
rentes de seu tempo.

Não muito tempo depois de os Aliados reconhecerem a independência 
belga, Groen pediu demissão do gabinete e foi nomeado supervisor dos arqui-
vos da Casa de Orange. Nessa função, ele editou e publicou ao longo dos anos 
catorze volumes de correspondência de membros daquela casa real. Quando 
o primeiro desses volumes foi lançado, alguns membros da sociedade bem-e-
ducada o censuraram por publicar todas as cartas na íntegra, sem omitir passa-
gens que eram menos lisonjeiras para quem havia escrito. Groen defendeu sua 
política editorial e, em uma publicação separada, enfatizou a importância de 
buscar a ciência histórica de forma imparcial, com base no acesso irrestrito a 
fontes primárias verídicas e confiáveis. Nisso, ele foi um pioneiro em seu país e 
ganhou o nome de “pai da historiografia holandesa moderna”.

Além dessas publicações históricas, Groen passou quase uma década es-
tudando as raízes e a força motriz da Revolução Francesa de 1789. A sombra da 
Revolução Francesa pairou sobre a geração de Groen como o Holocausto paira 
sobre a nossa. Na Coleção Groen, no Arquivo Nacional de Haia, encontram-se 
várias pastas volumosas contendo anotações, extratos e resumos em francês 
e holandês, que atestam muitos anos de estudo aprofundado em uma grande 
variedade de fontes. Esses materiais serviriam para se tornar os rascunhos pre-
liminares de uma composição mais definitiva futura. Por volta do outono de 



14

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

1845, Groen sentiu-se confiante o suficiente em sua compreensão desse evento 
que abalou o mundo e sua influência inquestionável até seu próprio tempo, 
que convidou uma vintena de amigos e conhecidos próximos, vinte e um no 
total, a virem à sua casa nas noites de sábado para ouvi-lo palestrar sobre os 
resultados de suas descobertas. (Fazer palestras para um público seleto na pri-
vacidade da própria casa não era incomum na época.) Dessas sessões noturnas 
nasceram as quinze palestras, publicadas praticamente inalteradas em 1847 
com o título Ongeloof en Revolutie (Incredulidade e Revolução). O livro se tornou 
um diagnóstico de seu tempo e estabeleceu princípios básicos de conduta em 
uma era infectada por um complexo conjunto de crenças e suposições, uma 
ideologia que Groen capturou sob o único termo “a Revolução”.

A conclusão dessa obra marcou uma significativa reorientação na carreira 
de Groen. Tendo formulado sua visão de mundo e sua postura básica na vida, 
ele saiu desse período de estudo e entrou na vida pública. Como um homem 
de posses independentes, ele era dono e editor de um jornal diário e, por cin-
co anos, foi seu editor-chefe. Por vários mandatos, ele ocupou uma cadeira na 
câmara baixa do parlamento, onde participou dos debates sobre muitas ques-
tões, notadamente a liberdade de educação, a relação entre igreja e estado e a 
autonomia provincial e municipal. Nos seus já mencionados panfletos intitula-
dos Reflexões Holandesas, publicados entre 1829 e 1832, ele debatia as questões 
atuais do dia; mais tarde em sua carreira, ele retomou seus comentários inci-
sivos em uma segunda série de panfletos com o mesmo título; essas parcelas 
foram publicadas intermitentemente e depois encadernadas em cinco volumes 
entre 1869 e 1876, ano de sua morte.

Groen rejeitou a escolha entre conservador e liberal, buscando uma ter-
ceira via. (Nessa época, na Europa, o conservadorismo favorecia um governo 
paternalista e intervencionista, enquanto o liberalismo defendia a livre iniciati-
va.) Ele considerava o conservadorismo, ao qual muitos de seus amigos cristãos 



15

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

pertenciam, desalinhado com o que estava ganhando força na sociedade, refe-
rindo-se aos conservadores como “observadores lastimáveis da Revolução”. Ao 
mesmo tempo, ele insistia que os liberais, moderados ou progressistas, eram 
defensores cautelosos, mas convictos da Revolução, enquanto grupos mais ra-
dicais como os socialistas eram simplesmente “liberais mais consistentes” ou 
“liberais apressados”.

Ao longo de sua carreira, ele defendeu os direitos do parlamento e ajudou 
no desenvolvimento do país em direção a uma monarquia genuinamente consti-
tucional. Ele desprezava a “democracia censitária” — a política liberal que favo-
recia as classes médias ao limitar o voto aos contribuintes de impostos mais altos. 
Frequentemente, ele se tornava o porta-voz do “povo por trás dos eleitores” que 
não tinha direito ao voto, muitos dos quais ele sabia que tinham profunda simpa-
tia e afeto por ele. Tanto em sua vida pessoal como em sua conduta parlamentar, 
ele demonstrou preocupação com as classes trabalhadoras e defendeu o direito 
delas a um tratamento melhor no que era então uma sociedade ainda altamente 
estratificada, que entrava nas fases obscuras do capitalismo inicial e de práticas 
de trabalho exploradoras.

Sua proeminência como principal porta-voz para reformas sociais inspi-
radas pelo evangelho realçou sua reputação no exterior. Certa vez, uma dele-
gação de abolicionistas da Grã-Bretanha veio a Haia para suplicar ao Sr. Groen 
que ele pudesse ser o “Wilberforce da Holanda”. Em outra ocasião, Groen e 
seu círculo do Réveil foram visitados por Elizabeth Fry (1780-1845), que veio 
solicitar seu apoio para uma campanha de reforma prisional em toda a Europa.

Contexto

Quando as palestras de Ongeloof en Revolutie foram proferidas, em meados da déca-
da de 1840, a Holanda estava se recuperando da secessão da Bélgica. Na “câmara 



16

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

dupla” de 1840, convocada para ajustar a Constituição à nova situação, Groen, o 
reformista “histórico-cristão”, confrontou o professor de direito de Leiden, Johan 
Rudolf Thorbecke (1798-1872), líder informal do crescente número de liberais 
progressistas. Os Países Baixos passavam pelos últimos anos do período da Res-
tauração, enquanto a crescente discordância política anunciava uma mudança 
inevitável.

Estava ficando claro: o conservadorismo havia se esgotado e o liberalismo 
se preparava para assumir a liderança. A classe dominante havia apoiado um mo-
narca autocrático, um “déspota esclarecido” cuja benevolente administração cen-
tralista buscava promover a prosperidade econômica, mas também a unidade, a 
concórdia e a tranquilidade pública por meio da uniformidade religiosa. Esse úl-
timo objetivo levou a medidas severas contra dissidentes religiosos, como os Se-
parados de 1834. As medidas foram defendidas por Thorbecke, mas condenadas 
por Groen como impróprias para uma Holanda tradicionalmente tolerante, sob 
um descendente de Guilherme de Orange (1533-1584), o campeão do século 
16 da liberdade de religião e consciência contra a Inquisição espanhola. Enquan-
to isso, as vozes que clamavam por uma revisão completa e mais moderna da 
Constituição, oferecendo maior envolvimento político para as classes médias em 
ascensão, eram frustradas pela lentidão oficial ou por um descaso dissimulado. 
Elas só seriam satisfeitas no final da década. A década de 1840 foi um período de 
crise política com pouca perspectiva de solução. Esse clima de incerteza e frus-
tração se reflete tanto nas palestras de abertura como nas de encerramento de 
Incredulidade e Revolução.

As mesmas palestras reclamam da apatia do período. O clima intelectual 
era sufocante, propenso à complacência no pensamento e ao sentimentalismo 
nas artes. Crenças firmes eram mantidas à distância como um sintoma de “en-
tusiasmo” inculto: um caminho do meio moderado em tudo era considerado 
o mais seguro. Uma variedade de platonismo cristão ensinada na Universidade 



17

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

de Utrecht agradava a muitos na elite educada, assim como a escola de teolo-
gia de Groningen, que rejeitava o rigor do calvinismo holandês e preferia uma 
versão mais gentil e “culta” do cristianismo. A influência dos teólogos de Gro-
ningen se reflete em uma série de comentários polêmicos na palestra VII, que 
trata da Reforma Protestante.

Quanto às condições econômicas da época, os tempos eram difíceis. O 
comércio de transporte e trânsito que sustentou a República Holandesa não 
havia recuperado os níveis anteriores: o negócio de transporte nos portos de 
Antuérpia, Londres e Hamburgo agora superava Amsterdã. O transporte pelo 
Reno para o interior do continente tinha a concorrência de novas ligações fer-
roviárias na Alemanha e na Bélgica. Além disso, a recessão internacional da 
década de 1840 afetou a Holanda gravemente. O valor das possessões coloniais 
caiu abaixo dos níveis de 1795 e foi acompanhado por uma queda na indús-
tria de construção naval. A indústria de manufatura ainda estava insipiente e 
a infraestrutura de apoio era obsoleta, ainda dependendo em grande parte de 
diligências, barcaças de reboque e trilhas a pé. A construção de canais havia 
começado seriamente, mas as ferrovias demoraram a chegar. Metade da força 
de trabalho do país ainda vivia do setor agrícola, que obteve apenas ganhos 
modestos.

Ao mesmo tempo, as condições sociais apresentavam tudo, menos um 
quadro promissor. As classes trabalhadoras nas cidades e no campo viviam de 
salários de subsistência e levavam uma existência dura. Quase um quarto da 
população vivia de assistência do governo. Os impostos indiretos sobre todas 
as necessidades básicas pouco ajudavam a situação dos milhares e milhares que 
viviam à margem da sociedade. A filantropia era o orgulho das classes média e 
alta, mas a vergonha das classes mais baixas. Os desempregados podiam se jun-
tar às multidões de mendigos ou se esconder em suas casas humildes e morrer 
de fome lentamente. A situação atingiu seu ponto mais baixo durante a notória 



18

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

fome da batata em meados dos anos 1840. A desnutrição era abundante: a ba-
tata era o alimento básico, o pão raro e a carne cara demais. A moradia era mui-
tas vezes de má qualidade. Muitas famílias viviam em pobreza abjeta.

Será que essa imagem, resumida por Groen na palestra de abertura, talvez 
tenha sido exagerada? Pesquisas recentes mostraram que as tendências eco-
nômicas de longo prazo do período indicavam uma melhoria modesta, mas 
constante. No entanto, isso não era visível para os contemporâneos. Não é de 
se admirar que a Palestra I tenha afirmado que um declínio geral na prosperi-
dade material era inegável.

Se todos esses fatores levaram Groen a pintar um quadro sombrio de seus 
tempos, quando se tratava da esfera da religião, sua preocupação aumentava 
ainda mais, compensada apenas por seu grato reconhecimento do avivamen-
to evangélico em toda a Europa, que estava em andamento na Holanda desde 
1820. O Réveil enfatizava que a observância externa da fé e a frequência à igreja 
como um costume social eram perigosas para a alma, e que, em vez disso, uma 
fé vibrante precisava ser baseada no estudo sério das Escrituras e em um rela-
cionamento pessoal com Cristo. A conduta moral era um fruto, não uma con-
dição da salvação, e as obras de misericórdia e benevolência eram um privilégio 
do cristão, não seu fardo. À medida que o avivamento crescia nos principais 
centros urbanos, missões estrangeiras, missões em centros urbanos, campa-
nhas por reformas prisionais e pela abolição da escravidão foram iniciadas.

Mas o que preocupava Groen sobre o estado da religião em seu país era a 
indiferença de credo na igreja nacional e a tentativa de seus líderes de direcio-
nar para uma igreja mais abrangente que, crescentemente, tolerava a frouxidão 
confessional, se não interpretações francamente racionalistas das Escrituras e a 
supressão do evangelho da graça. Ele e vários amigos pediram aos sínodos que 
revertessem a tendência, mas sem sucesso. Ao mesmo tempo, eles demonstra-
ram cuidado com a geração que viria e trabalharam arduamente para superar a 



19

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

relutância oficial em conceder licenças a escolas confessionais. O assédio aos dis-
sidentes em 1834 e nos anos seguintes foi pintado por Groen como sintomático 
da intolerância iliberal do liberalismo. Que espírito era responsável por todos es-
ses tristes desenvolvimentos?

Tese básica

Da vasta obra de Groen van Prinsterer, sua criação mais característica e in-
fluente é  Incredulidade e Revolução: uma série de palestras em História, publicada 
em 1847. Este livro busca demonstrar que o mal-estar de seu país e da Eu-
ropa Ocidental em geral foi causado pela revolução intelectual e espiritual que 
havia tomado conta da mente das pessoas modernas e continuava, em várias 
formas, a guiar a sociedade e a política em uma direção insalubre e, em última 
análise, destrutiva. Assim, o termo “revolução” aqui não se refere à derru-
bada de um governo, mas à mudança de paradigma abrangente na perspectiva 
intelectual e espiritual da civilização ocidental. O tratamento detalhado de 
Groen sobre a Revolução Francesa de 1789 é explicado por sua afirmação 
de que essa dramática série de eventos ilustrou, pela primeira vez em larga 
escala, o que pode acontecer quando uma revolução desse tipo é colocada 
em prática em um experimento político concreto e real. Sua narrativa se des-
taca pela coerência e consistência internas, enquanto ele analisa tanto a fonte 
como o curso da Revolução Francesa e suas consequências, apontando seu 
caráter único em comparação com todas as agitações políticas e sociais ante-
riores, durante os tempos modernos.

Groen foi fortemente influenciado pelos escritos de Edmund Burke 
(1730-1797) e pelas obras de detratores franceses da Revolução Francesa, 
como Louis de Bonald (1754-1840), Joseph de Maistre (1753-1821) e Félicité 
de Lamennais (1782-1854). 



20

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Ele passou a ver a Revolta Belga como uma convulsão da mesma ideolo-
gia liberal que havia inspirado a Revolução Francesa de 1789.

Aprofundando-se na natureza dessa ideologia, Groen desenvolveu sua teo-
ria de que essas revoluções não eram meramente levantes políticos, mas estavam 
enraizadas em uma visão de mundo abrangente à qual as pessoas estavam apegadas 
com uma espécie de devoção religiosa que coloria tudo o que pensavam, diziam 
e faziam.

Incredulidade e Revolução é uma visão crítica do século e meio precedente, 
um período que viu o nascimento da modernidade sob os auspícios do hu-
manismo secular. O projeto de emancipação humana do Iluminismo do sé-
culo 18, escreve Groen, pode ter tido muitos objetivos louváveis, mas desde o 
início ele se desviou quando substituiu a revelação divina pela razão humana 
desamparada. Historicamente falando, o Iluminismo foi essencialmente uma 
proclamação da autonomia e independência humana pela civilização ociden-
tal. Ele lançou a Era da Razão e da Revolução, o nascimento de uma filosofia 
pública que Groen chama de “a Revolução”. Essa revolução representa uma 
abordagem dos assuntos públicos dominada pela indiferença religiosa, se não 
pela hostilidade.

Assim, marca uma ruptura com o passado que culmina no desafio e na 
negação da vontade revelada de Deus em sua Palavra e em suas obras. O que 
Groen captura com o termo “Revolução” veio a ser chamado de modernidade, 
a cultura do humanismo secular em que a fé religiosa é banida para a esfera 
privada e substituída por uma forma de compromisso último com uma pseu-
do-religião, que Groen, na Palestra VIII, chama de “a religião da incredulidade”.

O novo espírito que invadia a cultura, uma vez que surgiu por volta de 
1680 e ditou o tom após 1750, causou uma ruptura radical com a civiliza-
ção ocidental até então e inverteu seus valores fundamentais. Substituiu toda 
a orientação transcendente por padrões auto escolhidos e intramundanos. 



21

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

Assim, baseou sua filosofia pública em quatro pilares: convenção, consenti-
mento, coerção e consenso. Convenção: a sociedade, suas estruturas e insti-
tuições podem ser moldadas da maneira que os homens escolherem; consen-
timento: a autoridade, para ser válida, deve ter a aprovação daqueles que estão 
sob ela; coerção: a lei e a justiça são decididas por aqueles que estão no poder; 
consenso: a verdade é determinada pela opinião pública do dia.

Esses quatro erros vieram a substituir a quádrupla base de uma aborda-
gem antirrevolucionária da vida e da sociedade: uma ordem dada ancorada 
na criação; os direitos limitados, mas válidos, de uma diversidade de ofícios; 
padrões objetivos de justiça enraizados na retidão de um Deus santo; e a ver-
dade que é independente dos seres humanos e, em última análise, deriva da 
revelação divina. As substituições da Revolução equivaleram a uma mudança 
radical na mente e na perspectiva dos homens, e, uma vez postas em prática, 
significariam nada menos que uma subversão da civilização ocidental e uma 
derrubada dos princípios, preceitos morais e valores cristãos.

Com essa análise, Groen apontou para a monumental mudança de para-
digma que passamos a conhecer como humanismo secular. Essa visão de mun-
do com matizes religiosos dominou a cultura ocidental até o início século 20. 
De muitas maneiras, ela ainda está conosco. O que tornou a análise de Groen 
de valor tão duradouro é que ele mostrou como a lógica interna da moderni-
dade acabaria levando ao ceticismo e ao relativismo plenos que vemos hoje na 
pós-modernidade.

Em uma antecipação notável de 1848, conhecido na história europeia como 
o “Ano da Revolução”, Incredulidade e Revolução previu que, a menos que os povos 
europeus reabraçassem as normas transcendentes ensinadas na religião cristã, o 
continente experimentaria novas revoluções culminando em novos reinados de 
terror e, de fato, entraria na “revolução permanente”. Consequentemente, o livro 
de Groen foi chamado de “profético”. Foi publicado um ano antes do Manifesto 



22

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Comunista e três anos antes de Karl Marx (1818-1883) falar em uma carta acerca 
da «revolução permanente». O exame de raio-x de Groen do espírito por trás 
da Revolução Francesa antecipou, por assim dizer, a natureza da revolução 
bolchevique de 1917 e da revolução nazista de 1933, cada uma com seu próprio 
reinado de terror. Na quinta assembleia geral da Aliança Evangélica, realizada em 
1867 em Amsterdã, Groen fez um discurso improvisado no qual alertou: «Se o 
nacionalismo [moderno] algum dia triunfar, veremos as atrocidades de uma nova 
barbárie em meio aos mais requintados refinamentos da civilização.» Assim, ele 
se destaca como um comentarista de sua época com uma visão de futuro.

O plano do livro

Incredulidade e Revolução tem uma estrutura bem pensada. Ele é composto 
por quinze palestras, ou capítulos. Após as duas primeiras palestras introdutó-
rias, as três seguintes formam a “parte negativa” da tese de Groen: por que a Re-
volução Francesa não pode ser atribuída aos princípios predominantes (III), 
nem às formas de governo estabelecidas (IV), nem aos abusos inegáveis (V) 
do ancien régime. Esses fatores causais frequentemente citados, isoladamente 
ou em combinação, são insuficientes, segundo Groen, para explicar uma revo-
lução de tamanha magnitude e profundidade.

As quatro palestras seguintes, VI a IX, formam a demonstração positiva 
do argumento de Groen: como as causas subjacentes de longo prazo explicam 
a Revolução. Primeiro, a Revolução foi preparada, a partir dos tempos moder-
nos, por uma nova teoria de governo baseada em contratos (Palestra VI). Ao 
mesmo tempo, a Reforma Protestante se mostrou incapaz de conter a maré da 
crescente decadência da fé histórica e atuou apenas como uma suspensão tem-
porária da incredulidade que aumentava (Palestra VII). A Palestra VIII, então, 
argumenta como as forças da apostasia dentro da religião cristã e a ascensão da 



23

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

incredulidade na forma de racionalismo substituíram o respeito pela autorida-
de da Bíblia: a incredulidade se tornou a nova fonte para informar as crenças e 
a ética da humanidade. Da mesma forma, a Palestra IX expõe como a increduli-
dade na forma de autonomia humana substituiu a soberania divina e se tornou 
a nova base do estado e da sociedade. Em suma, a incredulidade substituiu a 
revelação pela razão e a justiça pela conveniência. A verdade, crescentemente, 
se tornou uma questão de consenso, e suas afirmações eram consideradas vá-
lidas apenas se fossem baseadas na razão e amplamente aceitas. E a conduta 
era cada vez mais governada pela conveniência, por aquilo que é oportuno e 
agrada às pessoas.

Com a Palestra X, o autor prepara sua audiência para a transição para uma 
consideração da história factual da Revolução. Ele expõe como a teoria revolu-
cionária, quando colocada em prática, só pode operar em constante colisão com 
a ordem mundial divina, à medida que esta se afirma e se reafirma na própria 
natureza das coisas — nas exigências inegáveis da vida humana e nas necessida-
des irrefreáveis da sociedade humana. Isso explica porque Groen, ironicamente, 
apoia a história de tais confrontos com muitas citações de obras de autores que, 
na verdade, são simpáticos à Revolução, a fim de mostrar que mesmo eles não 
conseguem contornar os fatos. Não se pode discutir com a história.

As palestras restantes são dedicadas à narrativa histórica de como a Revo-
lução operou na prática. Essa história passou por cinco fases: as de preparação 
(XI) e desenvolvimento (XII e XIII), seguidas por fases de reação, nova expe-
rimentação e resignação desanimada (XIV).

A Palestra de encerramento, XV, descreve como a Revolução afetou 
as relações internacionais ao instalar a política do poder. A palestra termina 
com uma exortação para ser fiel ao seu posto, para não ignorar, mas engajar-se 
nas questões do dia, e para testemunhar uma abordagem cristã aos assuntos 
públicos.



24

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Das quinze palestras, as de VIII a X são cruciais. Nelas, o autor analisa a Re-
volução como uma ideologia, tanto em suas consequências espirituais como em 
suas ramificações sociais e políticas. Nessa análise penetrante, a Palestra X funciona 
de maneira central. Situada entre a teoria revolucionária em sua abstração e os fatos 
concretos de sua implementação na história, ela argumenta que, por um lado, as 
ideias da Revolução inegavelmente derivam seu poder de moldar a história de uma 
convicção profundamente enraizada, mas, por outro lado, claramente se mostram 
impraticáveis quando são abraçadas e experimentadas: repetidamente, as tentati-
vas de implementá-la são contrariadas pela força superior da ordem imutável da 
criação, as “leis imutáveis”, como Groen as coloca, “que o criador e mantenedor de 
todas as coisas prescreve para suas criaturas e súditos”. Essa fricção, esse conflito no 
cerne da vida pública, afirma Groen, explica os problemas aparentemente intratá-
veis com os quais a sociedade tem tido que lutar desde então.

O Prefácio do autor informa o leitor sobre os dois fundamentos para 
sua leitura desta história. “Está escrito!”: a Sagrada Escritura é o guia que nos 
ajuda a julgar o que acontece no mundo. “Aconteceu!”: a história confirma 
que Deus governa e que o desígnio para sua criação não pode ser desfeito e 
prevalecerá no final.

Groen protesta em 1846 que não adianta para os inimigos da sociedade 
cristã alegarem que defendem apenas a “neutralidade religiosa” e uma separação 
clara entre igreja e estado. Esses são nada mais do que eufemismos para “ateísmo” 
no espaço público, para a “falta de Deus” em todos os assuntos humanos além do 
estritamente pessoal e privado. Assim, Groen convoca à resistência à Revolução 
em todos os âmbitos — em qualquer forma e em qualquer área que ela surja e 
procure dar forma às coisas. Em termos positivos, Groen defende a noção de que 
a contribuição da religião cristã não deve ser proibida da vida pública, mas sim 
convidada e bem-vinda para ajudar a lidar com os assuntos de estado e sociedade, 
com os desafios na educação e na academia, e assim por diante.



25

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

A mão de Deus na História

Em seu livro, Groen, o teórico e analista político, é ao mesmo tempo o his-
toriador — mais precisamente, o historiador cristão que professa a crença na 
providência governante e predominante de Deus.

Como ele lida com a questão perene da presença ativa de Deus na his-
tória? Por exemplo, a mão de Deus é visível na história da Revolução até seu 
próprio tempo?

Groen acredita que, com certeza, sim. Mas não diretamente. O mais 
perto que ele chega dessa leitura cristã tradicional da história ocorre quando 
ele sugere que a crescente decadência “parecia” ter tornado a geração de 1789 
“madura para os julgamentos de Deus” (Palestra V), e que o grande sofrimento 
infligido aos nobres pela Revolução era “talvez” uma indicação da “gravidade 
de sua culpa e da justiça da retribuição divina” (Palestra XII). No entanto, de-
clarações desse tipo são expressas apenas de passagem, são limitadas a meia 
dúzia, e são todas cautelosas e provisórias. O elo primordial que Groen vê en-
tre a mão de Deus na história e a história da Revolução é indireto — mediado 
pela ordem da criação instituída e mantida por Deus. Aqueles que desrespei-
tam essa ordem — que abraçam um evangelho rival e impulsionam a socieda-
de em um caminho em direção a uma utopia fantasiosa — estão destinados 
a experimentar aflições de todas as descrições: conflito amargo e resistência 
desesperada, tensão e ruptura, colisão e devastação. A ideologia da Revolução, 
conclui a Palestra IX, não está “livre para seguir seu curso natural [mas] enfren-
ta obstáculos intransponíveis que surgem da constituição e das necessidades 
do homem, da natureza das coisas e das ordenanças de Deus”. Dessa forma, 
Deus ensina os filhos dos homens a aprenderem com sua rebelião, a refazerem 
seus passos e a se alinharem novamente com suas intenções sobre como a vida 
humana deve ser vivida.



26

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Receptividade

O livro Incredulidade e Revolução nunca esteve esgotado e teve doze reimpres-
sões, a última em 2008. No entanto, ele tem sido controverso desde o dia em 
que apareceu. Historiadores holandeses de destaque, embora reconhecessem 
o impacto que ele estava destinado a ter, se distanciaram dele na medida em 
que aspirava ser uma obra histórica.

Robert Fruin (1823-1899) o chamou de superficial e não acadêmico por 
suas copiosas referências à Bíblia. Johan Huizinga (1872-1945) qualificou a 
obra como “nascida da ira e do alarme.” Pieter Geyl (1886-1966) a descon-
siderou como “um grande erro”. Outros historiadores, como Frederik Carel 
Gerretson (1884-1958), Hendrik Smitskamp (1907-1970), Jacob Kamphuis 
(1921-2011) e Arie van Deursen (1931-2011), defenderam Groen, afirmando 
a tese básica de seu livro.

No entanto, as críticas a certos aspectos da obra nunca estiveram au-
sentes de nenhum dos lados. Confiando em um estudioso como K. L. von 
Haller, Groen retrata a monarquia como um assunto pessoal do rei, em vez 
de uma confiança pública (um erro que ele corrige apenas parcialmente na 
segunda edição depois de conhecer a filosofia política de Friedrich Julius 
Stahl). Ele persiste em usar a linguagem da lógica ao discutir a dinâmica da 
ideologia.

Terminologicamente, ele falha em distinguir entre causalidade física e 
causalidade histórica. Ele presta atenção insuficiente a fatores contribuintes 
e desenvolvimentos secundários, como o econômico. Em alguns trechos, ele 
se entrega a algumas farpas gratuitas contra o papado. O filósofo Herman 
Dooyeweerd (1894-1977), embora honrasse Groen como o “pai intelec-
tual da escola histórico-cristã de teoria política,” lamentou a dependência 
da tese de Groen do desenvolvimento histórico, mais do que das estruturas 



27

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

embutidas na própria ordem da criação. O filósofo social Henk Woldring (n. 
1943) escreveu um livro sobre “o desafio da Revolução Francesa para hoje”, 
no qual caracterizou a interpretação de Groen como negligente dos “proces-
sos socioeconômicos”.

Apesar de tudo isso, os contemporâneos de Groen e seus irmãos na fé 
levaram sua mensagem a sério. Seu amigo do peito, Aeneas baron Mackay 
(1806-1876), escreveu-lhe: “A Palavra aplicada à política era nova para 
mim, mas agora que coloquei essa vela na escuridão, vejo coisas tristes, 
mas vejo”. O poeta-teólogo Nico-Jaas Beets (1813-1903) achou Increduli-
dade e Revolução cativante e relatou que “não conseguiu largá-lo e ontem à 
tarde o fechou com uma oração nos lábios... Seu livro deixa claro pra mim: 
as nações estão caminhando por caminhos onde não é provável o retorno, 
nenhuma parada é útil, e o progresso é a crescente manifestação do homem 
do pecado”. Quando o jovem Abraham Kuyper (1837-1920) recebeu um 
exemplar de cortesia da segunda edição, ele escreveu ao autor idoso que 
se tornara seu amigo: “você me deu uma fotografia de sua mente”. Kuyper 
moldaria toda a sua carreira pública lutando contra “a Revolução” confor-
me definida por seu mentor.

A importância duradoura do livro é evidenciada pelo fato de que, em seu 
país de origem, ele inspirou uma ampla resistência ao espírito da modernidade. 
Ele deu à luz o que veio a ser chamado de um movimento “antirrevolucionário” 
que lançou as bases para um envolvimento multifacetado na vida pública por 
cristãos ortodoxos que se recusavam a capitular a uma filosofia pública que 
baniria as convicções religiosas para a esfera estritamente privada e que consi-
deraria todos os apelos à lei divina “fora de ordem”. A mensagem intransigente 
do livro de Groen traça uma linha divisória nítida entre uma abordagem secu-
lar e uma abordagem cristã para as muitas questões que a sociedade e a cultura 
enfrentam. Ele retrata duas visões de mundo rivais em combate mortal. Ele 



28

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

inspirou gerações a procurar alternativas práticas que pudessem ser um contra-
ponto à filosofia predominante da época e às novas organizações e instituições 
que a sociedade industrializante moderna exigia.

Como Groen não era um conservador que se apegava ao passado, 
ele foi capaz de reconhecer a Revolução Francesa como uma “tempestade 
destrutiva, mas purificadora”. Suas ideias elevadas — liberdade, igualdade, 
fraternidade — valem a pena ser buscadas, ele argumentou, mas apenas 
em uma base cristã e em um espírito cristão. Por muitos anos, Groen con-
vidou os conservadores em seu país para serem seus aliados e se juntarem 
a ele em sua campanha antirrevolucionária — diríamos, em sua campanha 
antissecularista. No entanto, quando eles hesitaram ou recuaram, ele pa-
rou com esses esforços e se voltou resolutamente em uma direção mais 
progressista, adotando o slogan “Em nosso isolamento reside nossa força”, 
com o qual ele quis dizer que, ao não comprometerem, mas sim se apega-
rem a seus princípios iniciais, ele e seus simpatizantes manteriam sua iden-
tidade intacta e se orientariam no meio dos debates sobre os problemas 
que precisavam ser abordados.

Perto do fim de sua vida, ele ficou feliz em ver uma geração mais jovem 
organizar sua missão em um movimento mais disciplinado. Três anos após 
sua morte, foi formalmente fundado o Partido Antirrevolucionário (ARP). O 
ARP desempenharia um papel desproporcional no parlamento e no governo 
por mais de um século, servindo como uma primeira linha de defesa contra o 
ataque do secularismo. Ele defendia políticas cristãs como a liberdade de cons-
ciência, a justiça social, a ajuda aos necessitados e vulneráveis na sociedade 
e uma administração colonial voltada para o desenvolvimento indígena, não 
para os lucros. Embora nunca tenha sido maioria, o partido sempre teve assen-
tos no parlamento holandês entre 1880 e 1980, e contribuiu regularmente com 
cargos de gabinete, bem como sete primeiros-ministros à frente de governos de 



29

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

coalizão. Ele ajudou a remover políticas discriminatórias contra comunidades 
de fé e promoveu uma sociedade pluralista de tolerância mútua e acomoda-
ção. A história desse partido se desenrola de maneira fascinante na carreira bri-
lhante do discípulo e sucessor de Groen, o eclesiástico, publicista e estudioso 
Abraham Kuyper.

De fato, inicialmente Groen e seus apoiadores enfrentaram uma forma de 
“politicofobia” entre seus colegas cristãos. No entanto, uma vez galvanizados, 
seus correligionários abandonaram sua aversão à ação pública e foram mobi-
lizados para se engajar nos muitos aspectos da vida nacional em seus próprios 
termos, com seus próprios valores e princípios.

Por exemplo, trabalhadores comuns com quem a mensagem cristã de Groen 
ressoou iniciaram uma federação de trabalho baseada em princípios bíblicos. A 
Associação de Trabalhadores Cristãos “Patrimonium” logo formou uma sólida fa-
lange contra o crescente movimento socialista com sua ênfase na luta de classes. 
Ela impediu que os socialistas reivindicassem para si a totalidade das relações de 
trabalho. Em sua fundação, seu presidente expressou a visão e a missão da nova 
organização com palavras como estas: “rejeitamos todas as greves como frutos da 
revolução, mas também condenamos toda associação de dinheiro ou poder criada 
com o propósito de garantir um monopólio... Aguardamos a ajuda daquele que fez 
os céus e a terra, e clamamos a todos: juntem-se a nós, para que nosso país possa 
ser preservado do espírito que não é de Deus, dos planos ruinosos da Revolução”.

Com o tempo, o Patrimonium e outros veículos do pensamento social 
cristão injetaram um espírito de acomodação, cooperação e consulta nas rela-
ções industriais e na política econômica, que teve um efeito de fermento até o 
século 20 e ainda se faz sentir hoje no que os observadores chamam de “mode-
lo polder” de planejamento socioeconômico holandês.

Outro campo de engajamento ativo foi a educação primária. Se as 
escolas do governo eram obrigadas a ser religiosamente neutras — uma 



30

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

impossibilidade, disse Groen —, a resposta dos antirrevolucionários foi criar 
escolas cristãs privadas, não raro com considerável sacrifício financeiro. Groen 
dedicou muitos discursos no parlamento defendendo os direitos plenos, e di-
reitos iguais, dessas escolas. Foi a luta pelas escolas que levou naturalmente 
à ação política do nível local ao nacional e inicialmente moveu as pessoas a 
apoiarem o incipiente ARP.

O legado de Groen van Prinsterer continuou a atrair o interesse de estu-
diosos até os dias atuais. Ao longo dos anos, centenas de monografias, várias 
biografias e artigos de periódicos foram dedicados à sua vida e escritos, especial-
mente Incredulidade e Revolução. Dezesseis teses de doutorado foram dedicadas a 
aspectos do pensamento e da carreira de Groen: sua visão da história e do direito 
divino, do direito constitucional, da relação entre igreja e estado e da doutrina 
da soberania das esferas, seu aprendizado classicista e sua perspectiva europeia, 
e seu histórico como parlamentar. O mais recente desses estudos data de 2018.

Não menos indicativo da influência duradoura de Groen é o fato de que 
dezenas de escolas cristãs privadas receberam seu nome, assim como ruas e 
edifícios públicos em todo o país. E, para mencionar apenas mais um, em 1976, 
o serviço postal nacional emitiu um selo comemorativo para marcar o centená-
rio da morte de Groen.

Se alguém tivesse que escolher as batalhas mais críticas na carreira de 
Groen, eu me concentraria em duas que dizem respeito às raízes vivificadoras 
de qualquer cultura.

Primeiro, ele lutou pela fé cristã histórica na igreja. Ele combateu a liberdade 
doutrinária que era audaciosamente praticada nos púlpitos, onde os pregadores fa-
ziam sermões no domingo de Páscoa em que diziam que Cristo ressuscitou dos mor-
tos “apenas simbolicamente”, e onde os pastores batizavam em nome da trindade que 
eles preferiam: fé, esperança e amor. A pessoa no banco da igreja, disse Groen, tem 
direito a um culto que esteja em harmonia com os padrões confessionais da igreja.



31

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

A segunda batalha de Groen visava o conteúdo cristão irrestrito nas esco-
las do governo para a educação primária. Quando isso se tornou politicamente 
impossível, ele não se deixou acalmar por adornos cristãos nas escolas públicas 
que limitavam a instrução bíblica à história do virtuoso José (Gênesis 37-50) e 
às nobres declarações das bem-aventuranças (Mateus 5). Em vez disso, ele lutou 
por um sistema de escolas públicas e privadas totalmente paralelo. O pluralis-
mo educacional que foi finalmente estabelecido em seu país é hoje estudado por 
estudiosos de outros países. O tratamento de paridade é lei no país, incluindo 
o compartilhamento proporcional no financiamento público. Como um desdo-
bramento, organizações de base confessional no ensino superior, mas também, 
além das relações de trabalho, na mídia, na saúde e nos serviços sociais, florescem 
e participam do domínio público em pé de igualdade com suas contrapartes se-
culares, uma situação muitas vezes referida como “pilarização”, mas mais apro-
priadamente chamada de “pluralismo institucionalizado de visões de mundo”.

Willem Groen van Prinsterer foi uma figura histórica, um homem que 
ajudou a moldar seu país em um grau significativo, especialmente por meio de 
seu livro pioneiro. O alcance limitado da língua holandesa em que ele escreveu 
a maioria de suas obras o impediu de se tornar uma figura mundial. Agora que 
seu livro está disponível em duas línguas mundiais, inglês e espanhol, ele pode 
ser uma inspiração para muitos mais cristãos envolvidos na vida pública, e tal-
vez ajudá-los em uma reorientação e um realinhamento enquanto buscam lidar 
de forma autêntica e estratégica, com sabedoria e caridade, com as questões 
urgentes de uma cultura cada vez mais secularizante.

As linhas traçadas em Incredulidade e Revolução marcam um caminho 
para o envolvimento cristão no espaço público. A boa luta travada por Groen 
van Prinsterer continua sendo uma inspiração para todos os cristãos hoje, 
não importa onde vivam: no ocidente, no extremo oriente ou no mundo em 
desenvolvimento.



32

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Ideias Fundamentais

Obviamente, o caso defendido por Groen se baseia em elementos de longa 
data na tradição cristã, às vezes meio esquecidos, em outras vezes revividos 
para responder a uma crise. Groen em sua época não foi original em apelar 
a esses elementos, nem estava sozinho nisso. Mas ele os formulou de novo 
e os aplicou rigorosamente para servir como critérios pelos quais avaliar a 
modernidade.

Um desses elementos foi sua ênfase no conceito de chamado divino. Há 
uma grande variedade de chamados ou ofícios na sociedade humana, cada um 
diretamente responsável perante Deus (uma ênfase que lançou as bases para a 
doutrina da soberania das esferas). Daí sua rejeição de toda forma de estatismo 
que tende a privar a igreja e a escola, a família e a empresa, a arte e a mídia de 
sua autonomia intrínseca.

Uma segunda verdade enfatizada por Groen é a existência da ordem da 
criação. A ordem criada para a realidade, que abrange tanto os reinos naturais 
como os morais, representa a vontade de Deus para a vida e convida o homem 
a segui-la em obediência alegre e submissão humilde, mas que também traz 
retribuição quando negada ou desafiada. Assim, é uma ordem que não pode 
ser ignorada impunemente e que explica grande parte da miséria e do atrito na 
vida da humanidade.

Um terceiro ponto, relacionado, é a referência tácita de Groen em 
toda a obra ao relacionamento de aliança entre Deus e suas criaturas, um 
entendimento não apenas com o povo de Israel, mas com toda a huma-
nidade, contido na promessa de que a obediência traz bênção, a desobe-
diência traz aflição. A Escritura lhe garantia que “feliz a nação cujo Deus 
é o Senhor” (Salmo 33.12a) e “a piedade tem valor para tudo, porque tem 



33

I N T RO D U Ç ÃO  À  E D I Ç ÃO  E M  I N G L Ê S

a promessa da vida que agora é e da que há de vir” (1 Timóteo 4.8b). Mas 
pessoas e nações podem atrair o julgamento sobre si mesmas: “a sua pró-
pria maldade o castigará, e as suas infidelidades o repreenderão” ( Jeremias 
2.19) e “trarei mal sobre este povo, o próprio fruto dos seus pensamentos” 
( Jeremias 6.19).

Em quarto lugar, Groen trabalha com uma compreensão expansiva de re-
ligião. Em sua visão, a religião é tão ampla quanto a própria vida. Ela define todo 
o relacionamento entre Deus e suas criaturas humanas. Consequentemente, 
compromissos religiosos profundamente enraizados, sejam eles verdadeiros 
ou falsos, permeiam todos os domínios da vida humana: não apenas teologia 
e adoração, mas também o pensamento e a ação, a erudição e a educação, os 
negócios e a ética, a política pública e a legislação. Em cada um, Deus é servido, 
ou um deus que toma o lugar de Deus.

Disso seguiu a lição que Groen tirou de seus estudos e aplicou ao longo 
de sua vida: Resista ao início! Pressupostos, pontos de partida, princípios — 
eles são cruciais nos assuntos humanos. Sua história da Revolução Francesa, 
em particular, clama: diga-me onde você começa, e eu lhe direi onde você 
terminará.

Finalmente, pode-se apontar para a visão clara de Groen da relação entre 
fé e ciência, entre a religião cristã e a busca pelo conhecimento, entre a Bíblia e 
a erudição. Ele a captura na metáfora do fermento: para o cristão, a verdade do 
evangelho, ele escreve na Palestra I, permeia “a totalidade do conhecimento… 
conteúdo sólido do aprendizado”. É assim que os dois são parte integral um do 
outro. E, vice-versa, a crueldade a sangue frio dos líderes do Reinado do Terror 
encontra sua explicação, afirma Groen na Palestra XIII, na lealdade à sua fé, 
à sua crença, à sua visão de mundo, à convicção de seu coração. Pelo mesmo 
motivo, ele define o racionalismo, que concede supremacia à razão humana, 
superando até mesmo a revelação divina, não apenas como um erro intelectual, 



34

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

mas como uma forma de idolatria religiosa. O tema de um compromisso últi-
mo subjacente ao raciocínio humano foi uma valiosa percepção da tradição em 
que Groen se inseriu e que ele ajudou a avançar.

Essas seis ideias fundamentais se tornariam pilares no neocalvinismo li-
derado por Abraham Kuyper e Herman Bavinck (1854-1921), e seriam refina-
das e tornadas operacionais na filosofia reformacional associada aos estudiosos 
de Amsterdã Herman Dooyeweerd e Dirk Vollenhoven (1892-1978).

Harry van Dyke, A. B., D. Litt. 

Redeemer University College 
Primavera de 2018



35

PREFÁCIO DO AUTOR

As palestras seguintes constituem um ensaio cujo objetivo é demonstrar, a par-
tir da história, que existe uma relação natural e necessária entre incredulidade 
e revolução e que a escola de pensamento que hoje domina no direito consti-
tucional e na aprendizagem surgiu de uma rejeição do evangelho, resultado da 
auto-exaltação do homem. 

Tentei deixar claro nestas palestras, com base em fatos passados, que essa 
escola perniciosa derruba sistematicamente os fundamentos da verdade e da lei 
para erguer castelos de areia. Que seu progresso, por dedução legítima, conduz 
os homens em direção à total impiedade, ao ateísmo e ao radicalismo completos. 
Que seu princípio, uma vez endossado, deixa seus defensores indefesos diante da 
imperiosa necessidade da aplicação consistente das consequências desse princí-
pio, levando-os ao cativeiro de um desenvolvimento totalmente lógico. 

Pelos resultados mortais do fruto, se conclui que a árvore na qual esse 
fruto cresce não é árvore da vida. E o objetivo, portanto, não deve ser cultivar a 
planta venenosa, mas sim extirpá-la. Em outras palavras, no campo da política 
os homens não podem colher senão o que semearam. Assim como uma dife-
rença no solo não altera o caráter peculiar da semente, também a alteração das 
circunstâncias não produzirá nenhuma mudança na colheita revolucionária. 
Pelo contrário, a natureza do experimento como tal torna o fracasso inevitável. 
Assim como a negação do Deus vivo está associada à desordem, à injustiça e 



36

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

à escravidão, assim a união da liberdade com a lei e a ordem não será jamais 
alcançada, a não ser pela submissão ao legislador e rei supremo. 

Nestas conferências, pela primeira vez, registrei mais extensamente toda 
a minha perspectiva histórico-cristã. Já havia feito isso de maneira breve no 
periódico holandês Nederlandsche Gedachten [Pensamentos Neerlandeses], de 
27 de setembro a 19 de novembro de 1831.1 

Exceto por algumas pequenas mudanças, estou divulgando o texto tal 
como ministrei oralmente durante o inverno de 1845-1846 na biblioteca de 
minha casa, diante de um pequeno número de amigos que estavam, sem dúvi-
da, interessados ​​no assunto em questão e bondosamente dispostos a me ouvir.  

Inicialmente, eu não pretendia uma publicação rápida. Embora esses ensaios 
fossem fruto de extensa pesquisa e de uma reflexão madura, planejei revisá-los cui-
dadosamente e torná-los mais completos por meio de investigação e ponderação 
contínuas. Logo, porém, me convenci de que nem o objeto deste estudo nem as 
crises de nossa época tornavam tais planos aconselháveis ​​ou tal adiamento per-
missível. Esta série de discursos esclarece e complementa meu livro Handbook of 
Dutch History [Manual da História Holandesa], especialmente a última parte. Uma 
batalha está sendo travada, também em nosso país, sobre a história e o direito cons-
titucional, uma disputa da qual não quero ficar alheio, pois toca os interesses mais 
queridos e sagrados da nossa pátria e da humanidade, e diz respeito direta ou indi-
retamente ao reconhecimento ou repúdio da luz do mundo e à salvação de almas 
imortais. Assim, a importância do assunto e a urgência do momento não me per-
mitiram esquecer, por escrúpulos egoístas da publicidade, que a hora do perigo não 
é a hora da preparação; que quando a espada do inimigo brilha por todos os lados, 
não se deve afiar e polir suas armas, mas sim colocá-las em uso. 

1  [2ª. ed.] Uma sinopse da presente obra se encontra em Le Parti anti-révolutionnaire et confessionnel dans 
l’Englise Reformée des Pays-Bas, 1860, pp. 33–41, e em Ter Nagedachtenis van Stahl, 1862, pp. 27ss.



37

P R E FÁCI O  D O  AU TO R

Depois que terminei minha tarefa em abril de 1846, certos eventos e pu-
blicações, dentro de um ano e alguns meses, justificaram amplamente os prin-
cipais contornos de meu ponto de vista.

Tenho em mente eventos na Suíça, onde os preceitos do radicalismo es-
tão sendo seguidos. O rigor incondicional e a consistência lógica testemunha-
dos naquele país são uma lição objetiva de tudo o que eu disse sobre a dissolu-
ção da igreja em um estado revolucionário. 

Tenho em mente a conduta do rei Frederico Guilherme IV da Prússia. Sem 
pretender julgar a oportunidade e a propriedade dele ter convocado a Dieta Unida, 
noto em sua conduta o contraste entre o direito constitucional histórico e o direito re-
volucionário, entre a liberdade genuína e a liberdade aparente, entre as constituições 
modernas e os direitos tradicionais, entre a negação e a adoração daquele que governa 
tanto os que o querem como os que não o querem. Alegro-me quando um dos mo-
narcas mais poderosos, cercado pelos seus súditos, confessa com solene gravidade e 
comovente simplicidade sua intenção de servir ao Senhor; quando ele considera a 
vontade e as ordenanças de Deus como o fundamento da autoridade, o guia para seus 
deveres, a garantia indestrutível da responsabilidade principesca. Alegro-me quando 
ele presta atenção, não apenas à independência, mas também aos limites da autorida-
de de um senhor soberano; quando ele não deseja competir e aspirar à onipotência 
revolucionária que é tão facilmente contrabandeada para as mãos do “governo cons-
titucional”. Eu me regozijo que ele esteja sinceramente empenhado em conceder as 
liberdades e garantias das quais o liberalismo oferece apenas uma falsificação.

Tenho em mente uma recente publicação alemã, Gespräche aus der Gegenwart 
über Staat und Kirche [Conversas contemporâneas sobre o Estado e a igreja), de Jose-
ph Maria von Radowitz,2 uma exposição magistral da coerência interna das ideias da 
Revolução. A obra também expõe a maneira como as escolas mais divergentes 

2  Gespräche aus der Gegenwart über Staat und Kirche, Stuttgart, 1846.



38

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

– liberais, radicais, socialistas e também doutrinários e conservadores – partem do 
mesmo núcleo de pressupostos da Revolução: ignorar o caráter natural e histórico 
das coisas; desconsiderar a lei divina para a vida política; formar e reformar, criar e 
recriar a sociedade segundo os caprichos dos homens; idolatrar o Estado como as-
sociação de indivíduos livres e iguais, em cujo nome as assembleias representativas 
ou os governos centrais, sob uma multiplicidade de formas, por meio de uma admi-
nistração burocrática e sempre de acordo com a sua vontade, dispõem dos bens e 
direitos, dos corpos e das almas de povos soberanos agora reduzidos à impotência.3

Tenho em mente o aparecimento do primeiro volume da Histoire de la Révo-
lution [História da Revolução], de Louis Blanc.4  Neste livro, o autor, um pensador 
arguto, exemplifica em sua própria pessoa o que eu disse sobre o revolucionário 
que é logicamente consistente: que um revolucionário fiel à lógica vê o ideal da 
doutrina, não em Montesquieu, mas em Rousseau; assim, a doutrina ideal de Blanc 
não se encontra em Montesquieu, mas em Rousseau, e sua prática ideal não se en-
contra nas intrigas numerosas e na violência multifacetada dos reacionários, mas 
na simples continuação da tarefa dos terroristas que havia sido interrompida, tarefa 
que alguns consideram como uma luta pela fraternidade universal.5 

Tenho em mente uma obra que se destaca pelo poder de expressão, pela 
representação gráfica dos acontecimentos, pela elegância do estilo, uma obra que 
consegue captar o desfecho irresistível e trágico da Revolução, misturando ter-
ror com pena e horror com melancolia. Refiro-me à obra Histoire des Girondins 

3  ‘Die wirkliche Freiheit hat nur einen einzigen Gegner, den absoluten Staat.’ S. 235.
4  Histoire de la Révolution, Paris 1847.
5  ‘La Fraternité, annoncèe par les penseurs de la Montagne, disparut dans une tempête et ne 
nous apparait aujourd’hui encore que dans les lointains de l’idéal; mais tous les grands coeurs 
l’appellent, et déjà elle occupe et illumine la plus haute sphère des intelligences’ (‘A Fraterni-
dade, anunciada pelos pensadores da Montanha, desapareceu numa tempestade e ainda hoje 
nos aparece apenas na distância do ideal; mas todos os grandes corações a chamam, e já ocupa 
e ilumina a mais alta esfera das inteligências.’), p. 10.



39

P R E FÁCI O  D O  AU TO R

[História dos Girondinos], de Alphonse de Lamartine,6 cuja publicação eu apre-
ciei muito, em conexão com meu argumento antirrevolucionário. Semelhante 
em teor ao livro de Louis Blanc, sua apresentação vívida dos fatos desenrola a 
inevitável sequência de deduções extraídas do princípio revolucionário. Lamar-
tine apresenta a teoria revolucionária em todas as fases sucessivas de seu ciclo de 
vida. O que apresento em linhas gerais aqui em meu livro é descrito por ele em 
detalhes: as pessoas parecem subservientes à influência de uma doutrina desas-
trosa, as ações podem ser explicadas simplesmente pela marcha das ideias, e os 
terroristas e teóricos são idênticos. É uma obra em que observo, nos princípios, 
sentimentos e expectativas do talentoso autor, aquilo que já foi demostrado atra-
vés do exemplo de tantas outras pessoas brilhantes. Refiro-me a este fato: a me-
nos que todos os pensamentos dos homens sejam levados cativos à obediência 
de Cristo, nem o conhecimento, nem a engenhosidade, nem a experiência, nem 
o estudo de todas as lições ensinadas pelos horrores da Revolução – em uma 
palavra, nada os impedirá de serem arrastados pelo mesmo caminho para o mes-
mo abismo, de considerar a razão como um critério infalível7 da Revelação. Nada 
os impedirá de censurar instituições que estão fundamentadas numa aprovação 
superior à aprovação humana,8 de admirar os tênues lampejos de uma lanterna 

6  Histoire des Girondins, Paris 1847.
7  ‘La raison humaine est la confidente divine de la Providence sur la terre. Elle est la révelation continue 
des vérités dont la clarté s’accroit sans cesse sur l’horizon des peuples.’ [‘A razão humana é o confidente 
divino da Providência na Terra. É a contínua revelação de verdades cuja clareza está constantemente 
aumentando no horizonte dos povos.’] Discurso de M. De Lamartine à Maçon, julho de 1847.
8  ‘Nous mettrons dans l’un des plateaux de la balance les crédulités d’esprit, [...] le droit divin 
des rois, les distinctions de droits entre les castes (ontwikkeling der Stenden uit de veelsoor-
tigheid van eigendom en bedrijf), [...] les unions simoniaques entre le sacerdoce et l’empire’ 
(vereeniging van Kerk en Staat). [Colocaremos em um dos pratos da balança as credulidades 
do espírito, [...] o direito divino dos reis, as distinções de direitos entre as castas (desenvolvi-
mento dos Estados a partir da diversidade de propriedade e de ofício), [...] as uniões simonía-
cas entre o sacerdócio e o império (união da Igreja e do Estado)]



40

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

fraca ou as chamas quentes de uma tocha infernal como se fossem luzes do céu. 
Os homens louvarão uma Revolução cujo sangue e lágrimas, cuja desumanidade 
e absurdo são a própria prova da impraticabilidade de seu princípio. Eles sauda-
rão essa revolta profana e insalubre contra a natureza e a lei como o triunfo inicial 
de ideias sagradas e sublimes, e dirão que a felicidade das nações deve ser buscada 
na aplicação em massa dessas ideias. E, como se tudo tivesse sido esquecido e 
nada tivesse sido aprendido, eles falarão em êxtase poético da Revolução Fran-
cesa como de um vulcão. Sim, mas um vulcão que emitiu verdades imperecíveis, 
que não devem ser esquecidas.9 Falarão da Revolução como um farol para a hu-
manidade – sim, mas um farol que serve para antecipar as tempestades que irão 
surgir no oceano de erros e paixões humanos. 

Na verdade, a obra de Lamartine e seu eco em muitos corações é uma prova 
poderosa do que desenvolvo nas páginas seguintes como meu pensamento prin-
cipal: a incredulidade não tem saída senão no princípio da Revolução. A grande 
variedade de opiniões, uma vez submetidas à análise lógica e histórica, reduz-se ao 
simples contraste entre a verdade divina e a autossuficiência humana. Ou alguém se 
torna um cristão, submetendo-se incondicionalmente à Sagrada Escritura, ou en-
tão, por opção lógica, se tornará um jacobino e um radical. E assim, os poucos que 
não hesitam em ser consistentes são os primeiros a revelar o caráter da luta terrível 
que está por vir, a luta que anunciará o retorno daquele a quem é dado todo o poder 
no céu e na terra, e cujas palavras: “Não tenha medo, ó pequenino rebanho; porque o Pai 

9  ‘Dans l’autre plateau nous mettrons un peu de cette lumière que la révolution française fit jaillir 
d’un volcan sans doute, oui, mais d’un volcan de vérités.’ [‘Na outra moldeira colocaremos um pouco 
daquela luz que a revolução francesa trouxe de um vulcão, sim, mas de um vulcão de verdades’], t.a.p. 
- Quando vemos De Lamartine abraçar todos os preconceitos de um liberalismo antiquado; quando 
o vemos trotando e correndo na pista em que todo o rebanho de revolucionários, impulsionados pela 
lógica ou pelo fanatismo, sempre se atirou precipitadamente, então podemos, com respeito não fingi-
do por seus talentos, perguntar se a qualificação que ele dá a seu oponente: ‘vieux parti de la routine et 
du préjugé’, poderia ser mais apropriado para si mesmo.



41

P R E FÁCI O  D O  AU TO R

de vocês se agradou em dar-lhes o seu Reino; eis que estou com vocês todos os dias até o fim dos 
tempos,”10 não são dirigidas somente a seus apóstolos, mas a todos os que, por meio 
do testemunho deles, venham a crer nele. 

Tenho em mente... não, vou parar por aqui. Os exemplos que enumerei já 
são suficientes. Além disso, eu não gostaria de tirar exemplos de fatos que estão 
muito próximos no tempo e no espaço. Para desenvolver o que indiquei nestas 
poucas linhas acima, eu deveria escrever um segundo livro.

Concluo com a declaração de que, contra toda a sabedoria dos homens 
e consciente da minha própria fragilidade, o meu lema consiste em duas pala-
vras que me asseguram a vitória: está escrito! e aconteceu! — um fundamento 
que resistirá a qualquer artilharia, uma raiz que resistirá a todo turbilhão de 
incredulidade filosófica. História – que também é o roteiro flamejante do Deus 
santo. Escritura Sagrada – que também é a Escritura histórica, pois o que acon-
tece é inseparável do que é ensinado nela. História – formada, não apenas pela 
sucessão de atos, mas principalmente pelo desdobramento de ideias. História 
— que recebe seu início, significado, direção e unidade dos fatos narrados na 
Revelação Escrita. Escritura Sagrada – que dá a lei aos escribas e que, na loucu-
ra da cruz, confunde a sabedoria do filósofo com a fé humilde das criancinhas. 
Escritura – que dá testemunho do Cordeiro que foi morto, da raiz do tronco 
de Jessé e do Leão invencível da tribo de Judá, filho de Davi e Senhor de Davi, 
Deus e homem, mediador ou juiz, que depois de estender o cajado da graça 
em vão, tem na mão uma vara de ferro para ferir um povo obstinado. História 
e Escritura – que em uníssono, sob a bênção perdida daquele Senhor cuja lon-
ganimidade excede todo entendimento, direcionam o pecador penitente para 
aquele que revelou-se em toda a glória e brilho de suas perfeições também em 
solo holandês; aquele cuja promessa e ameaça, “honrarei aqueles que me honram, 

10  Lc 12.32; Mt 28.20.



42

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

porém desprezarei os que me desprezam,”11 foram cumpridas, primeiro na bênção 
de longo alcance sobre nossa nação, que dificilmente era uma nação, mas que 
foi elevada à primeira posição entre as potências, e segundo, na humilhação e 
miséria de longo alcance que a negação de seu santo nome trouxe sobre uma 
posteridade ingrata; aquele cuja palavra de advertência, “destruirei a sabedoria 
dos sábios e aniquilarei a inteligência dos inteligentes,”12 se cumpre claramente hoje, 
depois de tanta arrogância por parte de uma teoria política e prática políti-
ca não cristãs. Esse cumprimento se percebe na vaidade das bolhas de água 
gaseificada dessa teoria política, na condição cuja triste realidade é admitida 
por todos, independentemente de suas opiniões, a saber, um estado de espí-
rito geral para o qual é difícil encontrar um nome apropriado, que se reflete 
numa fisionomia sombria dos tempos, em que cada traço exibe a impotência 
dos homens que se julgam autônomos. Esse estado de espírito se caracteriza 
pela indiferença para com tudo que é, com justiça, chamado de bom e grande, 
pelo desrespeito pela antiga excelência e esplendor das coisas, por uma impo-
tência que não consegue se aquietar, pela fadiga e paralisia moral, pelo cansaço 
e indiferença que podem preceder a cura de uma nação arrependida, se seus 
cidadãos procurarem a fonte abandonada da vida. Se eles a evitam, esse estado 
geral de indiferença e apatia prenuncia a destruição de um povo rebelde, que 
não foi levado ao arrependimento pela bondade de Deus.13

Agosto de 1847 
Gr. v. Pr.

11  1Sm 2.30
12  1Co 1.19
13  Rm 2.4



43

P A L E S T R A  I

INTRODUÇÃO

Meu objetivo nestas palestras será demonstrar a causa dos eventos que aconte-
ceram desde a ascensão das ideias da Revolução está no desenvolvimento natural 
de suas ideias desastrosas. 

É justo, queridos amigos, que eu explique o assunto em questão. Sobre 
1. a escolha, 2. a natureza, 3. a utilidade e 4. a organização desse assunto tão 
abrangente.

1. A escolha desse assunto me ocorreu ao me debruçar e finalizar a última 
edição do meu livro Handboek der Geschiedenis van het Vaderland [Manual da 
História Holandesa]. À medida que eu refletia sobre o que havia acontecido 
na Holanda desde 1795 até o presente, a nossa História dos últimos cinquenta 
anos, ficava cada vez mais consciente da nossa humilhação e declínio nacionais.

Em termos materiais, observamos por toda parte um triste contraste, em 
nosso país, entre o antigo florescimento e esplendor e nossos dias. O nosso 
país se tornou insignificante. O nível de nosso comércio e da nossa indústria 
está estagnado num patamar muito baixo, o número de pessoas pobres está au-
mentando consideravelmente. Politicamente, vivemos uma desordem depois 
de uma longa série de experimentos constitucionais que falharam, um após o 
outro. A alma do nosso corpo político, a nação, se sente paralisada e frustrada. 



44

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

A falta de ordem se estende à sociedade como um todo: a distinção entre os 
estados foi abolida, existe competição ilimitada, laços de amor antigos e de 
subordinação foram removidos, trabalhadores se sentem impotentes contra os 
donos de fábricas, o poder dos grandes capitalistas é quase irresistível e a ajuda 
aos pobres está cada vez mais ameaçada. Tal deterioração, tal decadência so-
cial, espalhada por toda parte, sugere a presença de uma causa geral.

Será que aprendemos com a experiência e reflexões e desenvolvemos 
teorias mais firmemente estabelecidas? Não. O oposto é que é verdade. Nun-
ca antes os problemas se mostraram tão incertos como agora. Nossos teóricos 
estão céticos, nossos homens de prática estão hesitantes, satisfeitos em tratar 
somente daquilo que é imposto pelos eventos do cotidiano. Nunca antes teo-
rias se tornaram tão impopulares como agora.

O mesmo ceticismo é visível com respeito aos fundamentos da religião, 
moralidade e justiça. Quanto a essas questões, nossa geração está irremediavel-
mente dividida. Cada perspectiva é considerada subjetiva e individual. Cada 
um tem sua própria crença, sua própria opinião, que muda à medida que os 
tempos e as circunstâncias se alteram, sendo trocadas por outras que são igual-
mente passageiras e instáveis. Existem agora convicções e confissões sem nú-
mero, todas supostamente cristãs. Controvérsias tem diminuído, não porque 
há um consenso cada vez maior, mas por causa da indiferença cada vez mais 
crescente. Debates doutrinários perturbam o senso de tranquilidade das pes-
soas. Não vai demorar muito e nossa única esperança, a própria verdade, che-
gará a ser banida.

De onde procede essa regressão, essa confusão e esse declínio generaliza-
do? Você acha que a culpa é de alguma forma de governo? Já tivemos todos os 
tipos de governo: democracia, aristocracia, monarquia, despotismo, governo 
constitucional. Fomos servidos pelo pacote completo de governos revolucio-
nários. Você culpa as circunstâncias? Elas nem sempre têm sido desfavoráveis. 



45

I N T RO D U Ç ÃO

Você culpa a degeneração de nosso povo? Eles nunca sentiram tão profunda-
mente como agora que nunca mais poderão se reerguer. Temos falta de ho-
mens hábeis e fortes? Temos tido estadistas sobre os quais nada tenho a cri-
ticar quanto ao seu caráter e habilidades, e nem mesmo quanto às suas boas 
intenções; é por esse mesmo motivo que somos forçados a procurar a causa 
pela qual até mesmo a sabedoria deles foi enganada e a sua energia paralisada.

Portanto, tudo aponta para uma causa geral, à qual as formas políticas, as 
circunstâncias, o caráter nacional e os protagonistas estão subordinados. Essa 
causa deve ser buscada nas ideias que prevaleceram neste período. Eu con-
cordo com Lamennais quando ele observa que “tudo procede de doutrinas: 
costumes, literatura, constituições, leis, a felicidade das ações e suas misérias, 
culturas, barbarismo e aqueles crimes cruéis que varrem as nações e que as 
renova dependendo do seu nível de vitalidade”.1

Eventos históricos, no que diz respeito ao seu principal conteúdo e ao seu 
significado mais importante, nada são a não ser as sombras de contornos que 
revelam a ação continuada do espírito de uma época. É isso que proponho de-
monstrar nas sucessivas fases revolucionárias em nosso país e em outros luga-
res. Qualquer que tenha sido a ação subordinada de causas secundárias, a causa 
principal da história da Europa por mais da metade de um século tem sido o 
resultado inevitável dos erros que se assenhoraram da maneira predominante 
do pensamento de nossa época. Assim, a era revolucionária nada mais é do que 
o desenvolvimento peculiar e contínuo de conceitos revolucionários.

2. Para trazer à luz a natureza desse assunto, é necessário que se explique o 
que quero dizer com Revolução e conceitos revolucionários. Por Revolução não quero 
dizer que seja um dos muitos eventos pelos quais um governo é subvertido. Nem, 
também, a tempestade de convulsões que assolaram a França. Ao contrário, com 

1  Lamennais, Essay sur la l’indifférence, (Brux. Haumann, 1839), cap. I, p. 21.



46

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

o termo Revolução me refiro à inversão completa da maneira de pensar e de dis-
posição no derrube e desprezo do passado de princípios outrora públicos, ma-
nifesto em toda a cristandade. Pela expressão ideias da Revolução eu me refiro aos 
axiomas básicos de liberdade e igualdade, soberania popular, contrato social e a 
reconstrução convencional da sociedade através do consenso comum – noções 
que hoje são veneradas como a pedra fundamental da lei constitucional e da or-
dem política. 

A convicção de que muitas das calamidades sofridas por nossos pais e por 
nossa própria geração surgiu dessa “sabedoria” e da sua origem, a saber, a rejeição 
do evangelho, foi reforçada em mim por um reexame do encadeamento de even-
tos. Mais uma vez eu vi claramente que onde essas teorias ganharam aceitação, as 
pessoas foram levadas a entrar num círculo infindável de miséria e dor. 

Permitam-me oferecer agora minhas principais conclusões. Uma apli-
cação rigorosa e consistente da doutrina da Revolução levará as pessoas aos 
absurdos mais excessivos e às piores atrocidades. Entretanto, sempre que as 
pessoas se tornam aterrorizadas pelos desdobramentos revolucionários (que elas 
consideram apenas um exagero) e em reação começam a insistir na necessida-
de de moderação, sem contudo abandonar o princípio, o único curso de ação 
possível para elas evitarem a anarquia, já que recuaram das consequências de 
suas próprias convicções, é um comportamento caprichoso e vacilante, que 
não tem qualquer referencial a não ser na sucessão de eventos e na pressão das 
circunstâncias. Até mesmo em nossos dias esse curso de ação é considerado o 
ápice da sabedoria política: eu me refiro ao método de consulta dos doctrinaires 
[doutrinários]; a política dominante no presente sob o nome de juste-milieu [o 
meio] ou “em cima do muro”; a teoria dos conservadores; a prática, ou, para falar 
a verdade, a rotina de languidez e letargia que prevalece também em nosso país.

As consequências das ideias da Revolução só podem ser combatidas 
com sucesso quando alguém se colocar fora de sua influência, no campo dos 



47

I N T RO D U Ç ÃO

princípios antirrevolucionários. No entanto, esse campo se torna inalcançável 
quando as pessoas se recusam a reconhecer que o fundamento da justiça está 
na lei e nas ordenanças de Deus. Bonald expressou essa verdade em palavras 
concisas e significativas; «la Révolution a commencé par la déclaration des 
droits de l’homme, elle ne finira que par la déclaration des droits de Dieu». 
[a Revolução começou com a declaração dos direitos do homem e terminará 
somente com a declaração dos direitos de Deus] 

3. A utilidade deste assunto é inegável. Ele atinge diretamente o coração 
das controvérsias atuais sobre religião e política. A doutrina da Revolução é 
simplesmente incredulidade aplicada à política. Uma luta de vida e morte está 
acontecendo entre o evangelho e este ateísmo prático. Imaginar uma aproxi-
mação entre esses dois é absurdo. Trata-se de uma batalha que alcança tudo 
aquilo que acalentamos, que consideramos sagrado e tudo aquilo que é benéfi-
co e indispensável à igreja e ao Estado. Portanto, é proveitoso que examinemos 
nosso tema, particularmente se desejamos conhecer qual a nossa responsabili-
dade como cidadãos deste país e como cristãos. 

Se analisarmos a condição de nossa pátria com os olhos do amor patrió-
tico, perguntaremos a nós mesmos, dolorosamente conscientes da nossa atual 
situação, o que podemos fazer quanto ao estado das coisas. Deveríamos entrar 
em todos os tipos de detalhes e talvez numa possível reforma da constituição? 
Deveríamos nos lançar no embate político com o objetivo de silenciar as opi-
niões que consideramos tão maléficas? Pode ser que agora ou no futuro essas 
coisas sejam úteis e mandatórias. Contudo, o que deveríamos fazer acima de 
tudo é aprendermos a perceber, não somente o alcance do mal, mas especial-
mente a sua raiz e suas ramificações. Por que, somente então, conscientes da 
natureza da grande luta, poderemos reconhecer definitivamente, junto com a 
doença, o verdadeiro remédio para ela. Somente então poderemos extrair do 
conhecimento cristão confiável a solidez que precisaremos para permanecer 



48

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

firmes diante dos diversos ventos de doutrina. De outra forma, ao defender-
mos a verdade, seremos culpados de dar um toque incerto na trombeta. Isso 
sempre acaba tornando ineficaz o testemunho verdadeiro, a saber, que as pró-
prias testemunhas da verdade não estão plenamente convencidas dela. Os mais 
bem-intencionados esforços se tornam inúteis enquanto a afinidade entre as 
presentes enfermidades do Estado e as teorias destruidoras que as acarretam 
não se tornam claras. Sem respeito por aqueles princípios que a arrogância hu-
mana ridiculariza e negligencia, mas não pode anular, cada tentativa de refor-
ma equivale a caiar sepulcros.

Isto não é apenas importante para nós, como pessoas que amamos nosso 
país, mas também como cristãos. É muito importante que estejamos conscientes 
com a natureza e a direção da constituição, da filosofia pública, de nossos dias. 

Existe apenas uma coisa necessária para todos nós, disto estou conscien-
te e isto mesmo confesso. Não é nosso desejo sermos abençoados como es-
tadistas ou eruditos, mas como pecadores. Existe apenas um caminho, uma 
verdade. Encontro paz e descanso para minha alma ao aceitar de forma pura e 
simples a boa nova de que, pela livre graça, existe perdão e salvação no sacri-
fício expiatório do salvador para todos aqueles que creem. Digo isso já de saí-
da por que não desejo, de forma alguma, escapar da vergonha dessa confissão. 
Uma declaração geral de princípios cristãos é tão vaga que não evoca qualquer 
oposição substancial; e falar de tais princípios em conexão com a história e a 
política envolve pouco risco de sermos acusados ou considerados suspeitos de 
estreiteza mental, desde que nos abstenhamos de especificar detalhadamente 
aquilo ao que nos referimos. Por essa razão, desejo reiterar aqui, na introdução 
de minhas palestras, que por esses princípios eu quero dizer as verdades princi-
pais registradas na Sagrada Escritura e estampadas pelo Espírito Santo no cora-
ção do mais simples cristão. Apegar-se à verdade, entretanto, implica também 
apegar-se às obrigações impostas pela nossa ocupação e situação. Portanto, é 



49

I N T RO D U Ç ÃO

nossa tarefa, à medida que temos alguma influência, direta ou indiretamente, 
no curso da política ou sobre a mente dos homens, penetrar mais profunda-
mente que outros nos recessos íntimos da ciência e no labirinto de eventos 
históricos. É nosso dever fazer isso com gratidão pela luz da palavra de Deus 
que nos é concedida. Somente esta luz pode exclusivamente nos guardar de 
tropeçar. É nossa tarefa aprender a adorar e reverenciar o Senhor até mesmo 
em obras como estas. É nosso dever sermos testemunhas do evangelho tam-
bém dessa forma, a saber, nos guardarmos de sermos infiéis à nossa confissão 
cristã no que ela tem a dizer à sociedade. É nosso dever conceder à sociedade 
novamente seu poder curador, o qual lhe tem sido negado através da ignorân-
cia dos fundamentos de um Estado bem ordenado.

Somente uma coisa é necessária, mas quando a possuímos, seu fruto e 
sua influência deveriam se manifestar em todo lugar. Com respeito à salvação 
de almas, estamos determinados a não saber nada a não ser Cristo, e ele cruci-
ficado. Mas, se sabemos isso então o conhecimento do amor de Cristo deveria 
nos despertar e nos constranger a procurar a glória de Deus onde quer que 
Ele possa ser glorificado. À pregação do evangelho é chamado todo aquele a 
quem o evangelho foi dado a conhecer. Mas, a proclamação deste evangelho 
a todas as criaturas pode ser realizada de muitas maneiras sábias. Não se pode 
negligenciar qualquer meio que possa abrir as portas para a mente e coração de 
algumas pessoas. Na verdade, alguém pode falar entusiasticamente a respeito 
das maravilhas de Deus na criação e manutenção da Natureza, como também 
elogiar as mudanças e resultados de seu governo sobre Estados e povos, sem 
que tenha experimentado uma conversão do coração. Se nós fôssemos agir as-
sim – que Deus não permita – somente aumentaria a nossa culpa. Mas, aos 
que conhecem o Senhor no reino da sua graça, seria duplamente irresponsável 
desconsiderá-lo nos caminhos da sua providência e com uma indiferença géli-
da ignorar os sinais da sua onipotência e amor, as maravilhas das suas bênçãos 



50

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

e juízos. Os céus declaram a glória de Deus. Mas não seria também declaração 
da glória de Deus se a história da era da Revolução revelar que abandonar a pa-
lavra de Deus é o suficiente para lançar apóstatas, mesmo aqueles a quem não 
lhes falta inteligência, criatividade ou circunstâncias favoráveis, num abismo 
de miséria? Será que, se as trevas do seu iluminismo e a tolice da sua sabedoria 
fossem exibidos diante do filósofo da nossa época numa sequência narrativa 
de fatos indisputáveis, essa constatação não o prepararia a vergar a sua servis 
endurecida diante do evangelho gracioso? Esse tipo de testemunho também 
pode ser chamado de confessar o evangelho e de pregar as boas novas. 

O cristão estaria errado em imaginar que, tendo a direção da Escritura, 
ele pode realizar tudo sem aprendizagem. Para que o cristão possa trabalhar na 
sua área designada de maneira diligente e consciente, ele também precisa do 
conhecimento exato daquilo que pertence a esse campo específico. O temor 
do Senhor é o princípio da sabedoria, mas o princípio não é a totalidade: a 
totalidade do conhecimento compreende também os demais elementos nos 
quais o princípio da sabedoria se desenvolve. A verdade do evangelho é o fer-
mento, mas para se obter nutrição e pão saboroso é preciso que haja a massa 
juntamente com o fermento: o conteúdo sólido do aprendizado. Portanto, a 
suficiência plena da Palavra de Deus não é desculpa para a letargia. Da mesma 
forma, nenhum tipo de instinto cristão é suficiente para evitar erros em ques-
tões de política, mesmo que elas estejam relacionadas na prática diária. Pense 
em homens piedosos como Lavater, Klopstock, Stilling, Van de Kasteele, cuja 
fé sincera não os livrou de acolher os inícios da Revolução francesa como o 
raiar de uma era dourada. Eu poderia identificar alguns dos nossos amigos pro-
testantes na Suíça e na França hoje, que escrevem e que fazem muitas coisas 
boas, mas que por sua ignorância da história e da lei constitucional advogam 
opiniões muito dúbias, tão logo entram no campo político. No nosso próprio 
país, eu poderia apontar hoje exemplos de séria confusão conceitual quando 



51

I N T RO D U Ç ÃO

se trata da relação mútua da igreja com o Estado. Posso mostrar o emprego 
equivocado que está sendo feito, quer da instrução “importa antes obedecer a 
Deus que aos homens,” quer da exortação apostólica “todos estejam sujeitos às 
autoridades superiores”.2 O resultado é que as pessoas correm o risco de serem 
arrastadas por teorias de uma falsa liberdade ou de cair numa passividade que 
é igualmente prejudicial às liberdades civis, à lei e à ordem e que de nenhuma 
maneira se assemelha à genuína submissão cristã. 

O dever dos cristãos não se alienarem do âmbito da política se torna ain-
da mais evidente quando consideramos o escopo e o tom da lei constitucional 
revolucionária. O que está em jogo não é somente um governo justo e respon-
sável ou eleições diretas ou ainda os chamados “apoios inestimáveis da liber-
dade política”.3 As apostas são muito mais altas. A igreja foi arrancada do Es-
tado somente para ser entregue ao poder do Estado. Os separatistas4 têm sido 
perseguidos em nome da justiça moderna. O governo se considera autorizado 
a dificultar a educação cristã, quando não a impedi-la abertamente através do 
controle de escolas públicas e obstruindo iniciativas privadas que buscam uma 
alternativa. Em nossa nação, que tem sido favorecida mais do que outras com 
a bênção da verdade salvadora, essa verdade desfruta de tolerância pública 
somente debaixo de severas restrições. Tudo isso aconteceu sob o domínio de 
noções erradas a respeito do Estado, as quais tem brotado sob a sombra da 
incredulidade, como uma raiz de amargura que a muitos tem perturbado. Não 

2  At 5.29; Rm 13.1.
3  Alusão à Proposta dos Nove, de 1844, de uma revisão constitucional, que é discutida breve-
mente na palestra XV mais adiante.
4  Em meados do século 19, um grupo de agricultores, na maioria pobres, conhecidos como 
“Seceders” [Separatistas], se rebelou contra o governo holandês quando tentou modernizar 
a igreja calvinista do estado, inclusive alterando o hinário usado no culto e terminando leis 
discriminatórias contra católicos e judeus. [N.T.]



52

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

estamos amargurados contra pessoas; de muitos pode ser dito, “eles não sabem 
o que fazem”.5 Ao contrário, deveríamos fazer um estudo deliberado das ideias 
que guiaram essas pessoas no trabalho delas, para que possamos advertir con-
tra as suas consequências, lutar com as armas da luz e nos manter imaculados 
do mundo.

Um último comentário para todos nós, cristãos. A Revolução deve ser 
vista no contexto da história mundial. O seu significado para a cristandade se 
iguala àquele da Reforma, no entanto, no sentido reverso. A Reforma resgatou 
a Europa da superstição; a Revolução lançou o mundo civilizado num abismo 
de incredulidade. Como a Reforma, a Revolução também se estende a cada 
área da prática e do conhecimento. Nos dias da Reforma, o princípio era sub-
missão a Deus; nestes dias, o princípio é revolta contra Deus.6 É por esta razão 
que, outra vez, deflagra-se uma batalha universal na igreja, no estado e no mun-
do do conhecimento. Uma guerra santa sobre a questão suprema: submeter-
-se incondicionalmente à lei de Deus ou não. Portanto, a nossa incumbência 

5  Cf. Lc 23.34
6  ‘On parle souvent des analogies de la Révolution et de la Réforme; tâchons de les résumer.
La Révolution part de la souveraineté de l’homme; la Réforme de la souveraineté de Dieu. 
L’une fait juger la révélation par la raison; l’autre soumet la raison aux vérités révélées. L’une 
débride les opinions individuelles; l’autre amène l’unité de la foi. L’une relâche les liens so-
ciaux et jusqu’aux relations domestiques; l’autre les resserre et les sanctifie. Celle-ci triomphe 
par les martyres, cellelà se maintient par les massacres.L’une sort de l’abyme et l’autre descen-
dit du Ciel.’ Archives de la M. d’Or. N. I. (éd.) p.117. 
 [“Geralmente se escuta falar de analogias entre a Revolução e a Reforma; vamos tentar resumi-
-las. A Revolução procede da soberania do homem; a Reforma procede da soberania de Deus. 
A primeira julga a revelação pela razão; a segunda, submete a razão às verdades reveladas. Uma 
desencadeia opiniões individuais; outra, leva à unidade da fé. Uma desfaz os vínculos sociais, 
até mesmo laços familiares; a outra, os fortalece e santifica. A última triunfa através de márti-
res; a primeira, se mantém através de massacres. Uma se ergue do abismo sem fundo e a outra 
desce do céu.” (Archives, vol. I, 2ª. ed., p. 117).]  



53

I N T RO D U Ç ÃO

é entender a nossa época e nosso dever estudar a Revolução precisamente a 
partir desse ponto de vista, e isso de forma bastante urgente, hoje mais do que 
nunca antes. A saber, estudar a Revolução precisamente a partir desse ponto 
de vista.

4. Ainda algumas palavras concernentes à organização dessas palestras.
A Era da Revolução, com suas vicissitudes e calamidades, é o fruto das 

ideias da Revolução. Essa é a tese a ser demonstrada. 
A primeira parte da minha demonstração será negativa, pois tentarei 

mostrar que as causas às quais a Revolução é usualmente atribuída são insufi-
cientes para explicar uma Revolução desse tipo. Meu argumento será que nem 
os princípios que subjazem a ordem antiga, nem as formas que se desenvolveram 
a partir dessas verdades básicas, nem ainda os abusos que de fato se introduzi-
ram, podem explicar o enigma da situação revolucionária permanente na qual 
nos encontramos hoje.

Os argumentos positivos em defesa do meu caso serão tirados tanto da 
teoria como da história. Primeiro, farei uma exposição da doutrina da Revolu-
ção na sua origem e desenvolvimento, com o objetivo de convencer o leitor, 
a partir do princípio orientador da Revolução, que o curso que ele tomou era 
inevitável. 

Em seguida, tratarei da história da Revolução, para mostrar ao leitor, a 
partir do que aconteceu em vários países, que as suas concepções se desen-
volvem na prática de acordo com os ditames da lógica. Assim como o fruto é 
conhecido pela árvore, assim também a árvore será conhecida por seu fruto.

A totalidade do meu argumento será essencialmente histórico. Será a his-
tória daquilo que foi ensinado e que consequentemente veio a acontecer. Para 
invalidar e refutar as teorias que estou combatendo, não precisarei avaliá-las. 
Na minha experiência, tudo o que preciso fazer é descrevê-las na sua nature-
za e prática, trazendo os fatos à luz. Ou, trazendo à luz a compreensão de que 



54

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

“fatos” abrangem eventos do campo espiritual: ideias e princípios, porque são 
em si mesmos fatos da mais alta ordem, dos quais emana todo o resto. “Nos-
sa mente,” diz Guizot, “trabalha com fatos; fatos são o seu único material, e 
quando descobre as leis gerais que os controla, então essas leis em si mesmas 
se tornam fatos que a mente averigua. [...] os fatos que alguém estuda podem 
de tal modo sobrecarregar a mente a ponto de ela degradar-se, encolher-se e 
materializar-se até que passe a acreditar que não há outros fatos a não ser aque-
les observados a princípio. Fatos que são visíveis a olho nu, e que caem, como 
dizem, no campo dos sentidos. Esse é um erro grande e grosseiro. Existem fatos 
remotos, imensos, obscuros, sublimes, fatos muito difíceis de serem alcança-
dos, de serem observados, de serem descritos, que assim mesmo são fatos, os 
quais temos a obrigação de estudar e conhecer. E se alguém ignora ou esquece 
esses fatos, seu pensamento será grandemente degradado, e todos os seus pen-
samentos trarão a marca dessa degradação”. 7

Caro leitor, posso acrescentar aqui o que desejo de você? Primeiro, uma 
medida generosa de paciência para com esse seu companheiro de estudos. 
Como também, correções e contradições onde eu deixar de ser convincente. 
Lembremos aqui que somente a história será o nosso instrutor. Ser ensinados 
pela história é bom para todos, a qualquer tempo.

 Que todos nós, à medida que colocamos nossa confiança em Cris-
to, continuemos a estar atentos àquilo que de nós é requerido como cristãos. 
Isto porque, a disposição mental que prevalece nos dias de hoje, também na 
política, diante de tudo o que está acontecendo, é incerteza e dúvida, desâni-
mo, pessimismo, apatia, indiferença e resignação. Mas, o cristão conhece um 
princípio que traz firmeza ao pensamento político, o qual, se levado às últimas 
consequências, será suficiente para restaurar as estruturas políticas vacilantes 

7  Guizot, Civilisation en France, I, 31. 333 (Brux. Haumann, 1835).



55

I N T RO D U Ç ÃO

sobre fundamentos inabaláveis. Não é permitido ao cristão afrouxar a defesa 
da justiça e da verdade somente porque seus interesses pessoais não estão em 
perigo. Os deveres que as trevas e a corrupção dos nossos tempos impõem são 
pesados sobre aqueles que são chamados para ser sal da terra e luz do mun-
do. Essa consciência do dever é duplicada quando olhamos também para os 
sinais favoráveis da nossa época. Afinal, nós estamos numa posição hoje em 
que podemos olhar para trás, para uma época que é rica em provas tangíveis da 
impotência do homem arrogante, para uma era que começou com promessas 
grandemente alardeadas, mas que terminaram na maior desilusão. Também, 
Deus está inconfundivelmente operando, à medida que vemos um retorno 
à verdade do evangelho, o qual, comparado à situação de um século atrás, é 
como um reavivamento de ossos secos.8 É verdade, vivemos numa atmosfera 
opressora. Ainda assim, é privilégio do cristão, quando observar os sinais dos 
tempos, subir nas asas da fé para uma esfera superior. Que esse seja o nosso 
privilégio. E que nós, ao olharmos para aquele que nos dá sabedoria e força, 
sob a consciência da vastidão dos benefícios de Deus, estejamos alertas para a 
extensão da nossa responsabilidade!

8  Ez. 37.1-14.





57

P A L E S T R A  I I

A CIÊNCIA FACE À  
REVOLUÇÃO DO ESTADO

Antes de prosseguir com meu esboço, creio não ser impróprio invocar o con-
senso das gerações passadas contra a arrogância dos nossos próprios dias, a 
qual pode nos fazer sentir, se não incertos, pelo menos isolados. Temos que 
lutar contra os ataques de um século que se distingue pela superficialidade. 
Um século rápido no julgar e condenar. Devemos lembrar que o testemunho 
de uma ciência precisa e ponderada, séria através de séculos, fala abertamente 
contra a constituição da Revolução, ou seja, a doutrina política da Revolução. 
A posição antirrevolucionária ou cristã-histórica encontra confirmação inequí-
voca no testemunho unânime dos tempos passados.

Chamo aqui sua atenção para a Bíblia, para a História e para os escritores 
e políticos antigos e modernos. 

A Bíblia é o livro dos livros, também e especialmente na biblioteca antir-
revolucionária. A sabedoria moderna, mesmo que não rejeite por completo a 
Revelação, é da opinião que seus pronunciamentos não podem ser aplicados à 
política. Nós, por outro lado (sem procurar encontrar na Bíblia uma enciclopé-
dia de todas as ciências, como alguns têm feito), mantemos o conceito de que 
as Escrituras contêm o fundamento da justiça e da moralidade, da liberdade e 



58

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

da autoridade, tanto para indivíduos como para nações e governos. A Bíblia, se 
pesquisada sinceramente e em oração, é a pedra de toque infalível. Submissão 
incondicional à Palavra de Deus sempre tem sido a garantia tanto da obediência 
quanto da resistência respeitosa, da ordem e da liberdade. Nenhuma doutrina 
de auto perfeição arrogante ou de libertinagem lasciva pode existir ao lado de 
pronunciamentos da Revelação. Está escrito! Eis aqui o machado que decepa qual-
quer raiz das anomalias revolucionárias. 

Naturalmente, os pronunciamentos da Bíblia são refletidos nas ações 
bem como nos escritos daqueles homens que abriram mão de suas perspec-
tivas pessoais e, no lugar delas, tomaram a Escritura como seu guia. Pondere-
mos o caso dos reformadores. Muitas páginas das obras de Lutero e Calvino 
provam aquilo que suas vidas confirmaram: quando se tratava da autoridade 
dos magistrados e dos deveres dos príncipes, eles “basearam suas compreen-
sões nos preceitos de Deus e rejeitaram todo caminho falso”.9 Evidência no-
tável disso pode frequentemente ser encontrada nas palavras simples dos cre-
dos cristãos (por exemplo, no artigo 36 da nossa Confissão Belga). O mesmo 
é verdade de tempos mais recentes. Chamo aqui sua atenção para a excelente 
obra Berliner Evangelische Kirchenzeitung [Revista Eclesiástica Evangélica Ber-
linense] que demostrou em 1830 e 1831, durante a confusão geral, como a 
simples fidelidade à Palavra de Deus e à sua Lei foi o suficiente para preservar 
as pessoas, tanto do espírito tumultuado da agitação revolucionária, como da 
inclinação servil de apelar para medidas opressoras.

Da mesma forma que as teorias da Revolução são dirigidas contra a Re-
velação, assim também elas são dirigidas contra a história.10 Ainda assim, você 

9  Salmo 119.10.
10  [2ª. ed.] Nesse ponto, Renan fez uma observação notável: “o que faltou aos homens de 1789 
foi um conhecimento de história”. 



59

A  CI Ê N CI A  FACE  À  R E VO LU Ç ÃO  D O  E STA D O

pode objetar, os teóricos da Revolução apelaram para a História. De fato, eles 
o fizeram, e aparentemente não sem base. A superficialidade com a qual eles 
trataram a história foi muito útil para eles, que procuravam por apoio para suas 
doutrinas absurdas. Assim como no nevoeiro ou no crepúsculo a imaginação 
dá a forma que quiser a contornos indefinidos, assim também a imaginação 
desempenhou um papel ainda mais livre na reconstrução da história, na pro-
porção em que foi sendo, cada vez menos, inibida pelo conhecimento preciso 
dos fatos. A tocha da nova sabedoria foi prontamente usada para iluminar o 
campo inteiro da história. E assim caíram naquilo que Montesquieu correta-
mente chamou de a origem mais fértil de erros históricos (apesar dele mesmo 
cair continuamente nesse campo). Projetaram em pessoas e períodos passados 
ideias inteiramente estranhas para aquelas pessoas e períodos. E exatamente da 
mesma forma que os sonhos refletem aquilo com que a mente se ocupou du-
rante o dia, assim não é de estranhar que os aspectos que os revolucionários ha-
viam firmemente estabelecido na mente e no coração aparecessem novamente 
nas ilusões que eles venderam como verdades históricas. A história se tornou 
uma falsa testemunha, e essa falsa testemunha se tornou, por sua vez, um outro 
meio poderoso de pressionar a opinião pública e aparelhar a escola revolucio-
nária. A história tornou-se um panteão cheio de modelos revolucionários, um 
arsenal cheio de armas revolucionárias para assassinar a verdade. 

Tal foi a situação uma vez; não é mais assim hoje, pelo menos não sem 
uma refutação vigorosa. A história realmente se descolore quando olhamos 
para ela através do prisma revolucionário; mas, finalmente, os óculos engana-
dores caem da mão e as verdadeiras informações sobre os eventos vêm à luz. Esse 
é o privilégio de nosso tempo. A publicação de tantas fontes históricas, nas quais 
a própria vida, como se fosse, clama em protesto contra as negações e distorções, 
são especialmente salutares. Numerosas pesquisas têm tornado abundantemen-
te claro que existe na história do mundo, não uma afirmação constante, longe 



60

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

disto, mas uma refutação ininterrupta das máximas da Revolução. Mesmo aque-
les que são relutantes em reconhecer a inutilidade desses ditames, como Guizot, 
por exemplo,11 tem contribuído, através de seus escritos instrutivos, para a expo-
sição das falsas analogias. Hoje o testemunho da história, na sua plena pureza e 
peso, pode ser adicionada às balanças do julgamento. Hoje existe pouco perigo 
de ficarmos impressionados pelos teóricos que vestem seus ensinos revolucioná-
rios com trajes inadequados de experiências honradas pelo tempo. 

Os sistemas dos mais famosos foram, frequentemente, uma produção pe-
culiar dos tempos e circunstâncias que lhes eram imediatos. Quão verdadeiro 
é que: “C’est par l’esprit des siècles que l’esprit du siècle doit être jugé” [O espírito da 
época deve ser julgado pelo espírito das épocas].

Tudo aquilo que leva ao conhecimento genuíno da Revelação e da His-
tória é antirrevolucionário por natureza, e serve como um antídoto para o 
feitiço dessa bebida embriagante. Eu acrescentaria aqui todos aqueles escri-
tores políticos dos tempos antigos e modernos que têm o mesmo pensamen-
to nosso.

Apelo em geral aos escritos dos antigos. Sei e reconheço que as pessoas 
louvaram com demasiada frequência a sabedoria pagã à custa da verdade 
cristã; e que, comparadas ao Evangelho, são apenas cintilações. Mas, a sabe-
doria de não poucos pagãos tem envergonhado a sabedoria de alguns que se 
chamam de cristãos. Cristãos nominais têm escondido o talento que lhes foi 
confiado, enquanto os pagãos, mesmo em meio aos erros e abominações da 
superstição e idolatria, têm tornado em vantagem o que restou de uma Re-
velação anterior. Eles nunca se afundaram nas profundezas que a sabedoria 
moderna nos tem trazido. O meu argumento visa mostrar que há uma dife-
rença básica entre o princípio vital da Revolução, o abandono da Revelação 

11  [2ª. ed.] Somente após 1848 Guizot começou a desafiar o erro fundamental da Revolução. 



61

A  CI Ê N CI A  FACE  À  R E VO LU Ç ÃO  D O  E STA D O

e da História, e os escritos políticos da Antiguidade que pelo menos tinham 
a aparente máxima, começar com a divindade e consultar a experiência. As-
sim, Aristóteles dá uma descrição acurada das repúblicas existentes em vez 
daquelas hipotéticas. Mesmo Platão, aquele autor inigualável que eu tenho 
estudado por muitos anos, nunca abandona o elemento histórico. E a política 
de Cícero é sempre prática e positiva. Só conheço um exemplo das filoso-
fias pagãs que é comparável à teoria da Revolução, mas é um exemplo muito 
apropriado. É a escola dos Sofistas. Para nomear um dos principais, Protá-
goras afirmou que conhecer qualquer coisa dos Deuses é impossível, que a 
única base para o conhecimento é a percepção dos sentidos, e que o homem 
é uma lei para si mesmo e a medida de todas as coisas. Hoje percebemos o 
mesmo ceticismo que torna todo o escopo do conhecimento humano, pela 
negação de seus fundamentos essenciais, instável e subjetivo. Em oposição, 
a escola Socrática preservou a Grécia de ser superada por um ateísmo plena-
mente desenvolvido e uma imoralidade sistemática.

Admitamos, o estudo unilateral da antiguidade tem tido as suas desvan-
tagens. Voltarei a este assunto numa palestra posterior. Mas, seus efeitos na lei 
constitucional, quer excelentes ou perniciosos, foram republicanos e não revolu-
cionários (no sentido em que estamos usando o termo).

Devo me limitar. Os primeiros séculos da era cristã foram mais ricos em 
confusão política do que em teoria política. Acerca dos períodos posteriores, 
período antes do desabamento da tempestade revolucionária, duas observa-
ções serão suficientes.

Primeira: com a exceção de Descartes, cujas premissas básicas talvez 
prepararam o caminho para a filosofia do século, e de um número de teóricos 
ingleses que seguiram por linhas deístas, nenhum pensador notável subscre-
veu as ideias em questão.  O próprio Bacon se baseou na experiência em vez 
da especulação inútil. Hugo Grotius usou a história como a fonte e a pedra 



62

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

de toque de suas opiniões. Leibniz temia abertamente uma revolução geral 
na Europa se as teorias mais recentes não fossem rejeitadas.12 Todos eles, se 
ouvissem que uma pesquisa imparcial só seria possível se a crença cristã fosse 
colocada de lado, teriam replicado, “diz o insensato em seu coração, não há 
Deus”.13 

Segunda: é evidente que as teorias que o século 18 considerou como o 
clímax da perfeição política nunca tinham sido ouvidas antes pelas melhores 
mentes de todas as nações. Por exemplo, diferenças profundas e controvér-
sias amargas nunca estiveram ausentes na Holanda. Ainda assim, se alguém 
tivesse sugerido antes de 1750 que a lei Cristã e histórica deveria ser descar-
tada em favor de ideias chocadas nos cérebros dos assim chamados filóso-
fos, teria havido um clamor universal. O mesmo é verdadeiro com respeito 
a outros países. Antes do seu triunfo atual, uma doutrina como essa nunca 
encontrou entrada entre qualquer povo em qualquer época. Podemos nos 
sentir isolados diante do espírito da nossa época, mas a própria época está 
isolada na história do mundo.

Aliás, mesmo nos dias em que as ideias da Revolução triunfaram sempre 
houve vozes dissidentes, apesar de que foram silenciadas pelos philosophes, que 
tramaram para suprimir a verdade através do ridículo ou da calúnia. Contudo, 
pesquisas mais acuradas revelam que o século 18 nunca esteve em falta de de-
fensores poderosos da religião, da moralidade e da lei. 

Ao mencionar aqueles que permaneceram firmes na tempestade não nos 
esqueçamos do nosso Alphen. Lembremos de nosso Hieronymus van Alphen, 

12  “Opiniões perigosas, insinuando-se pouco a pouco nas mentes dos homens do grande mun-
do que regulam os outros, escorregando para os livros da moda, dispõem tudo para a revolução 
geral com a qual a Europa está ameaçada.” Nouv. Essais sur l’esprit humain. Leibniz, Nouveaux 
essais sur l’entendement humain [Novos ensaios sobre o entendimento humano], 1704, p. 410.
13  Sl 14.1



63

A  CI Ê N CI A  FACE  À  R E VO LU Ç ÃO  D O  E STA D O

que escreveu a sua obra Predikt het Evangelie aan alle creaturen [Pregue o evangelho 
a toda criatura] mesmo quando a relevância e o poder do Evangelho estavam 
sendo negados ao seu redor.

Na Alemanha e na França tais defensores foram silenciados, mas, na In-
glaterra, mesmo sendo a sede e berçário da filosofia incrédula, seus oponentes 
ficaram firmes. Entre estes cito aqui Pitt e Burke. Pitt, o mais jovem, cingido de 
firmeza, caráter e convicção, desarmou o espírito de revolução na Inglaterra e 
organizou guerra após guerra contra Napoleão. Na sua publicação Speeches in 
the House of Commons14 [Discursos na Câmera dos Deputados] os simpatizantes 
da revolução são brilhantemente refutados pelo seu conhecimento detalhado, 
jungido aos princípios gerais.

Quanto à Edmund Burke, era inigualável em expor a natureza e ação 
das ideias da Revolução e os meios eficazes para combatê-las. Em sua obra 
Appeal from the New to the Old Wiggs,15 Burke trouxe à luz o contraste entre 
a liberdade verdadeira e a liberdade falsa. Na sua outra obra Reflections on 
the Revolution in France [Reflexões sobre a revolução na França] ele lançou 
seus petardos contra aquilo que muitos ainda estavam aplaudindo como uma 
bênção. E em Remarks on the Policy of the Allies [Observações sobre a política 
dos aliados] ele desnudou o espírito equivocado que fez com que todas as 
medidas dos aliados falhassem. Ainda em Letters on a Regicide Peace [Cartas 
sobre uma paz regicida] ele expressou sua indignação final contra qualquer 
aproximação com o Regime Revolucionário. Burke, dotado com a habilidade 
de detectar a linha do futuro no tecido aparentemente entretecido das coisas 
presentes, predisse com um arrazoado quase matemático o surgimento de 

14  Speeches of WILLIAM PITT in the House of Commons. Vol. I-III. London. 1808.
15  “Whigs” é uma referência aos deputados que eram membros do partido reformador inglês, que 
buscava a supremacia do Parlamento e que obteve sucesso no século 19 com o Partido Liberal. A 
tradução da obra seria “Apelo dos Jovens aos Membros mais Idosos da Câmera”. [N.T.]



64

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

um ditador (Napoleão) e, depois da sua queda, a restauração da velha dinas-
tia. Ele recebera o dom da profecia que detecta e aponta os fios do futuro no 
tecido aparentemente emaranhado das coisas presentes, mostrando experi-
mentalmente a verdade do que diz o poeta:

No passado
Se encontra o FUTURO;
No AGORA o que há de ser.16

E, então, temos ainda Friedrich von Gentz. Ele talvez tenha sido menos sensível 
à presença do elemento revolucionário na diplomacia internacional depois de 
1815, quando serviu como secretário nos congressos do Great Powers [Gran-
des Poderes]. Entretanto, foi insuperável nos dias da humilhação da Alemanha, 
quando ele denunciou a ambição de Napoleão, a preocupação dos príncipes 
consigo mesmos, e inércia das Nações.17 E, posteriormente, por suas escritas 
avidamente lidas, as faíscas se espalharam. Faíscas que mais tarde iluminariam 
o fogo da santa revolta popular. Ele pode ter a honra de ser um objeto de difa-
mação e calúnia para com Napoleão que tinha menos receio dos exércitos do 
que dos princípios do governo dos povos. E enquanto ele, para a publicação de 
uma escrita magistral, na qual a pátria alemã, mesmo após a fatídica campanha 

16  Macintosh fez um tributo curioso à perspicácia de Burke em seu veredicto sobre a Revolução 
Francesa, que ele enviou a Vindiciae Gallicae. Este foi muito aplaudido no momento de sua pub-
licação: ‘For a time, seduced by the love of what I thought liberty, I ventured to oppose, without 
ever ceasing to venerate, that writer who had nourished my understanding with the most whole-
some principles of political wisdom [...] Since that time a melancholy experience has undeceived 
me on many subjects, in which I was then the dupe of my own enthusiasm.’ ALISON, Hist. of 
Europe from the commencement of the French Revol. (Paris, Baudry. 1841) V. 343. 
17  Heeren afirma em particular nos Fragmentos da história recente do equilíbrio político na 
Europa: “Com um prefácio, em um tempo desolado, escrito com a caneta de Tacitus”.



65

A  CI Ê N CI A  FACE  À  R E VO LU Ç ÃO  D O  E STA D O

de 1805, foi instado a perseverar, o amaldiçoou como um miserável vendido à 
Inglaterra, escreveu-lhe na mesma ocasião, o famoso Macintosh, este que ocu-
pa posição importante entre estadistas britânicos e conhecedores de história, 
e disse-lhe da Índia: “Entendo tudo o que você diz. Simpatizo com tudo o que 
você sente. Também admiro sua eloquência e sua compreensão. Reli sua carta 
cinquenta vezes, com a mesma sensação com o qual um romano, no extremo 
da Mauritânia, teria recebido um relatório da destruição de seu país após a ba-
talha de Farsalus, no dia seguinte à catástrofe com o espírito inconfundível de 
Cato e a caneta de Tacitus. Ele ficaria encantado com o fato de haver algo que 
até um Cezar é incapaz de subjugar, e da qual poderia surgir mais um libertador 
e um vingador.18

Se o tempo me permitisse, eu ainda citaria as Notas de Fiévée, de 1802-
1813, preparadas expressamente a pedido do próprio Napoleão e abertamente 
crítica do imperador, das políticas tanto internas como externas.19 Eu também 
citaria o Berliner Politisches Wochenblatt [Semanário Político de Berlim], publi-
cado entre 1832 e 1837, contendo uma riqueza de sabedoria política derivada 
dos grandes princípios da lei. Também não gostaria de esquecer a escola de Bo-
nald e Maistre, os quais, por enxergarem a Deus, puderam enxergar mais longe 
do que a maioria dos seus contemporâneos. E não poderia ignorar os escritos 
de Félicité de Lamennais. 

Apesar de todos seus caprichos e desvios posteriores, nunca deixou de 
lançar dicas valiosas sobre tudo que fosse característico do pensamento mo-
derno e estadista. Não, eu não tenho qualquer inclinação para Roma. Mas, po-
demos aprender com qualquer lado. Devemos, no sentido correto da palavra, 

18  Na carta de Bombay de 24 de dezembro, 1806. Schriften von Fr. v, Gentz, ron Schlesier 
(Manheim, 1838), I. 304.
19  Correspondance et Relations de Fiévée avec Bonaparte, Correspondência e Relações de 
Fievée com Bonaparte (1802-1813): Paris, 1836.



66

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

ser ecléticos, usando uma pedra de toque salutar para reconhecer o ouro genuí-
no onde quer que ele seja achado. Assim, espero me valer liberalmente do di-
reito de citar qualquer autor, seja Católico Romano, ou liberal como Benjamim 
Constant ou François Guizot, ou qualquer outro. Qualquer autor que tenha 
prestado sua homenagem, mesmo involuntariamente, através de um raciocí-
nio inconsistente, ao princípio que eu sustento. Deixe-me concluir agora com 
umas poucas palavras sobre mais dois outros autores, Karl Ludwig von Haller 
e Willem Bilderdijk.

Haller, apesar de ter desertado para a Igreja Católica e não ter tido ne-
nhum escrúpulo, mais tarde, em unir a sua voz à calúnia superficial contra a 
Reforma e os Reformadores,20 não tem encontrado rival em desafiar as falácias 
da lei constitucional moderna. Nos seis volumes de sua Restauration der Staat-
swissenschaf [Restauração da Ciência Política], ele descartou, de uma vez por 
todas, as doutrinas perigosas da soberania popular e de um contrato social ori-
ginal, mostrando que as novas teorias se baseavam num único pressuposto in-
verídico: que o estado se ergueu do consenso humano, o qual colocou um fim 
ao estado da natureza. Remova-se esse falso conceito e o estado imediatamen-
te se apresenta na sua verdadeira forma, não como um produto artificial, mas 
como produto da natureza, como a forma mais elevada de direitos privados, 
uma forma que atende seus homólogos de órbita mais restrita nos vários rela-
cionamentos sociais e que difere desses últimos somente no fato de que tem 
uma independência que reconhece somente Deus acima de si mesmo. Eu ain-
da me lembro como, mais de 20 anos atrás, irritado pela natureza não histórica 
das teorias modernas, eu percebi que ler Von Haller estava me tirando de um 

20  Refiro-me aqui especialmente à sua Histoire de la Réforme Protestante dans la Suisse Oc-
cidentale 2e (Paris 1838) [História da Reforma Protestante na Suíça Ocidental]: revisto nos 
Archives de la M. d’Or. Nass. I. (éd.) p. 108*, sqq.



67

A  CI Ê N CI A  FACE  À  R E VO LU Ç ÃO  D O  E STA D O

nevoeiro de idealismo e me levando para a firme e sólida realidade. Quanto a 
isso, tenho crescido desde então cada vez mais na apreciação por seus escritos, 
mesmo sendo deixado insatisfeito em outros aspectos.

Desejo adicionar aqui, com sinceridade, mais alguma coisa. Ao que me 
parece esse trabalho inestimável recebe dificilmente algum valor aqui em nos-
so país, isto me surpreende. Também minha exortação constante não foi be-
neficiada. Conheci alguns que o leriam, mas poucos que leram e ainda menos 
foram aqueles que releram, pensaram e estudaram o assunto.

E agora, minha testemunha final, Bilderdijk. 
“Você é um discípulo de Bilderdijk,” eles dizem. De fato, eu sou. Um grande 

poeta, um gênio raro, Bilderdijk não se envergonhava da verdade. Com base em 
suas convicções cristãs, nunca se cansou de testificar contra os ídolos da sua época.

Contudo, enquanto presto minha homenagem ao antecessor na luta di-
ligente e ao o grão-duque da poesia holandesa, estou longe de subscrever cada 
uma das suas opiniões quanto à teoria da história e da política. Tomei aqui a 
liberdade de destacar alguns dos seus princípios, com as quais não concordo, 
no meu Manual. Princípios, tanto no que diz respeito à História de nossa Na-
ção, onde estes me parecem pesados, como também em relação à lei estatal. 
Para ele, somente a monarquia é legitima. Contudo, ele quase não faz distinção 
entre a verdadeira monarquia, que repousa na autoridade pessoal e, de várias 
formas, restrita, dos governantes, e aquela forma de autocracia chamada de go-
verno monárquico, que se levanta inevitavelmente da anarquia da Revolução. 
Irritado pelas constantes reafirmações do espírito de apostasia e revolta, Bil-
derdijk acalentava perspectivas e desejos que não estavam livres de máculas 
revolucionárias. Assim, em 1787 ele quis ver nosso príncipe William V sendo 
elevado a Soberano, e isso de uma forma que estava mais alinhada com seu de-
sejo por um governo energético do que com as necessidades da República de 
uma reforma adequada como um corretivo histórico. Devemos a essa mesma 



68

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

predisposição monárquica sua excelente, embora equivocada, Ode a Napoleão, 
de 1806, bem como sua disposição me permitir ao Rei sob nossa Constituição 
de 1815 (que ele detestava) uma liberdade de ação que estaria muito mais ali-
nhada com os erros que ele combatia do que com os princípios que ele defen-
dia. Tenho uma grande dívida para com Bilderdijk, especialmente desde que a 
veemência dos seus ataques me fez duvidar, pela primeira vez, das coisas que 
eu tinha até então aceitado sem questionamento. Também, compartilho com 
tristeza da zombaria e do abuso dirigido aos seus seguidores, pois, de fato, são 
dirigidos contra a justiça e a verdade. No entanto, ainda assim, devo protestar 
ao ser identificado como muito próximo à sua escola. O cruel imperador Calí-
gula disse uma vez que desejava que o povo Romano tivesse uma única cabeça, 
literalmente para que ele pudesse destruí-la com um único golpe. Da mesma 
forma, nossos adversários atuais gostariam de nos rotular como um partido 
derrotado, para evitar confrontar nossos argumentos. Já que não vejo qualquer 
razão para me submeter a esse estratagema, devo insistir na minha indepen-
dência em defender a verdade, e assim fazer o que Bilderdijk nos ensinou.

O que eu digo dele, digo de todos os meus mestres, antigos e modernos. 
Estou aberto a ser instruído. Consciente da minha própria fraqueza, sinto a 
necessidade de ter minhas opiniões confirmadas por juízes reputados. Ainda 
assim, ao mesmo tempo, não desejo depender de ninguém. Embora seja grato 
por poder consultar muitos autores sábios, olho, acima de tudo para as Escritu-
ras consciente da palavra do Salvador, “um só é vosso mestre, Deus”.



69

P A L E S T R A  I I I

PRINCÍPIOS 
ANTIRREVOLUCIONÁRIOS

Iniciaremos essa palestra com a parte negativa de meus argumentos; a saber, 
que a Revolução não pode ter sido causada pela perversidade da lei constitu-
cional que a precedeu, quer seja com respeito aos princípios, às formas de governo 
ou aos seus abusos. Uma tarefa que compõe três partes. Para cada um desses 
assuntos dedicarei uma palestra. 

Isto ainda não é muito, mas espero que seja o suficiente para desenhar as 
minhas considerações sobre o tema em questão. Desta feita, desejo pleitear que a 
Revolução não pode ser explicada simplesmente como uma reação contra a perni-
ciosidade dos fundamentos sobre os quais foram edificadas as várias constituições 
europeias. Vamos, primeiro, examinar as características básicas em questão e então 
examinar alguns pontos específicos que têm sido considerados particularmente 
ofensivos. 

Existe simplicidade nos princípios básicos subjacentes das constituições 
anteriores. (As noções erradas é que fizeram a ciência política algo tão estra-
nho.) Deixe me resumir a teoria, não como foi desenvolvida no escritório do 
erudito, mas como parte do consenso universal e como vivida na consciência 
das nações. 



70

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Com respeito à essência do estado. Sua soberania era caracterizada pela inde-
pendência da autoridade. Com respeito à origem da autoridade civil, foi reconhe-
cido universalmente que os estados não são criações humanas, mas instituições 
divinas, inseparáveis da natureza e necessidades da humanidade caída. Assim a 
primeira família da história, com o marido e pai colocado no domínio sobre toda 
a terra, possuía todas as marcas do estado na integralidade de seus requisitos. 
Quanto ao desenvolvimento do Estado na diversidade de suas formas. É sabido que 
elas evoluíram, no correr do tempo, da autoridade patriarcal, através do poder e 
do domínio baseados em conquista militar, expansão de propriedades, ou no re-
conhecimento do povo quanto à sabedoria e justiça, tanto das monarquias como 
das repúblicas. No primeiro caso o rei é o centro e a alma do governo; no outro, 
associações resultaram num Estado Democrático, no qual a soberania pertence à 
comunidade. Pela aprovação dessa comunidade, a administração é confiada a 
magistrados eleitos. Quanto aos limites da autoridade, cria-se que cada um estava 
limitado à sua esfera de competência. Nossos pais não conheciam uma salvaguar-
da melhor do que cada um relembrar ao outro a lei divina da justiça e do amor, a 
qual torna invioláveis os direitos e liberdades adquiridos. Eles sabiam muito bem 
que o povo não era como uma criança que devia ser castigada, ou ainda ovelhas 
indefesas que deveriam ser tosquiadas para benefício de seus donos. Mas ain-
da não haviam aprendido a deixar de lado como impróprias e perigosas as belas 
imagens da ternura paterna e do cuidado pastoral, no que diz respeito à relação 
entre o regente e o súdito. No entanto, aprenderam o suficiente para apontar al-
gumas regras da sabedoria teórica e prática, já que foram previamente inculcadas 
na consciência da cristandade. 

Esses foram alguns dos axiomas da sabedoria teórica e prática gravados 
na consciência da cristandade. Esta era a lei constitucional, tão claramente ba-
seada nos simples pronunciamentos da natureza e da revelação, os quais vie-
ram a ser amargamente reprovados e veementemente atacados pela Revolução. 



71

P R I N CÍ P I O S  A N T I R R E VO LU CI O N Á R I O S

Como isso aconteceu? Eu nomearei e discutirei as principais objeções.

1.	 Foi dada atenção exagerada aos direitos históricos questioná-
veis, em detrimento dos princípios universais de justiça.

2.	 Pouca atenção foi dada à regra “nenhum imperium in imperio” 
nenhum estado dentro do estado, trazendo como resultado con-
frontos internos múltiplos que distorceram um poder políti-
co forte e unificado. 

3.	 A origem divina da autoridade serviu como pretexto para 
apoiar o despotismo. 

4.	 A relação forçada entre Igreja e Estado tem tido, atra-
vés da confusão de conceitos diferentes, os mais terríveis 
inconvenientes.

Geralmente ocorre grande controvérsia quando estes quatro pontos são 
discutidos. Quando se deseja revelar a loucura do pensamento e do arranjo do 
passado. 

A acusação parte do pressuposto de que, como o antigo direito estatal 
estava demasiadamente apegado aos elementos históricos e preso aos laços do 
existente, ficava-se tentado a desconsiderar os princípios gerais do direito. Mas: 

1. É verdade que o velho regime estava tão apegado aos seus elementos 
históricos? Será que este realmente estava tão amarrado ao status quo que igno-
rou os princípios universais da justiça? 

Para começar, direitos históricos não conflitam necessariamente com 
esses princípios. Na verdade, era mantido que esses direitos refletiam tais 
princípios. Direitos históricos não eram simplesmente derivados da história, 
da turbulência de tudo que vem a acontecer, acima do controle dos poderes 
superiores. Ao contrário, eles eram respeitados como os frutos do princípio de 



72

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

justiça que lentamente amadureceram. A ação desse princípio de justiça, com 
o tempo, longe de se dobrar aos eventos, sujeitaria a massa caótica de fatos e 
circunstâncias à sua influência reguladora e purificadora. Justiça, que num sen-
tido filosófico é essencial e histórica por excelência. Colocada acima da His-
tória.21 Foi esse domínio do direito sobre o fato que ocasionou o surgimento de 
uma série inteira de direitos adquiridos. Agora, qualquer combinação particular 
desses direitos determinava aquilo que tornava um estado distinto, formando a 
sua natureza constitucional. 

Mas, e quanto a todas as injustiças que ocorreram? Não ignoramos este 
fato, pois, sabemos que não existe uma única página e raramente uma linha na 
história que não esteja tingida pelo pecado. 

E, não se encontram essas obras de injustiça, frequentemente, na origem 
desses direitos históricos? Cuidemos para não forçar sobre uma geração anterior 
aquilo que é uma regra moderna. Ao contrário do que acontece hoje, os homens 
não se submetiam simplesmente a faits accomplis [fatos consumados]. O poder 
não era igualado ao direito, um crime não exonerado, uma conquista não legaliza-
da meramente por exibir prova de que tinha sido bem-sucedida. Era, entretanto, 
possível que, como resultado de um ato cometido, um novo direito surgisse em 
relação a terceiros: a saber, quando o resultado de longo alcance de um ato de 
injustiça, purificado de sua mancha original através da prescrição ou aposenta-
doria (a qual não foi fundamentada em alguma decisão arbitrária ou no mero 
passar do tempo, mas na natureza do caso e na mudança em pessoas e circunstân-
cias), estivesse pronto para ser aceito dentro da esfera de direitos incontestáveis. 

21  “Quem não traz a lei moral com ele para sua pesquisa histórica nunca poderá apreciar correta-
mente os fatos da história [...]. O princípio mais elevado de toda lei está por sua natureza acima da 
história, e como a liberdade moral só pode reconhecer a lei divina como seu princípio orientador, 
ela só pode ser buscada na vontade divina”. Polit. Wochenbl. 1834. p. 259. Veja minhas reflexões 
sobre o Estado e os Direitos dos Povos: pg. 144ss, vgg. e 163, vgg.



73

P R I N CÍ P I O S  A N T I R R E VO LU CI O N Á R I O S

A própria justiça requer esse expediente. De qualquer forma, longe de se dobrar 
diante da força superior das circunstâncias, as pessoas entenderam que nenhum 
fato era para ser reconhecido como válido a menos que tivesse, uma vez ou outra, 
sido carimbado com o selo da justiça; nem se consideravam autorizadas a lançar 
fora fatos assim sancionados simplesmente porque estavam atrapalhando algu-
ma ação proposta. Assim, respeito por direitos adquiridos significava ao mesmo 
tempo respeito pelos mais elevados princípios de justiça. 

Dessa forma, como você pode ver, a acusação se torna em louvor. Sem 
essa regra, nenhum direito é sagrado, nenhuma possessão é segura. Com ela, 
o curso natural das coisas é protegido contra interferências violentas, reformas 
podem ser introduzidas gradualmente e de maneira saudável, constituições po-
dem desenvolver-se de maneira benéfica e estável. Exibindo a palavra sábia de 
Cato, “A organização de um estado democrático não é obra de um período ou 
de um homem”.22

2. A autoridade política no estado foi enfraquecida pela independência 
permitida às suas divisões e subdivisões?

Nenhum estado dentro do estado! Um aviso útil, se isso significar que em 
um reino ou estado democrático bem ordenado ninguém possui completa inde-
pendência, que cada habitante é um súdito, que sozinho ou unido a outros ele está, 
em algum grau, subordinado às autoridades em tudo que recai sob a jurisdição do 
estado. Mas, o aviso se torna num dogma perigoso se usado para demandar passi-
vidade para a subordinação, se confundir autonomia com independência, se consi-
derar atividade livre como rebelião. Torna-se um dogma perigoso se, em todos os 
aspectos, sujeitar tudo o que se encontra dentro do território do estado à vontade 

22  ‘Scitum est illud Catonis, “nee temporis unius, nec hominis esse constitutionem reipublicae.’ 
[É conhecida aquela máxima de Catão: ‘a constituição da república não pertence nem a um 
único tempo, nem a um único homem] Citado em Cícero, De Republica, II.21.37. 



74

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

arbitrária do estado; da mesma forma, se oferecer oposição, em princípio, a qual-
quer autogoverno de pessoas privadas ou corporações e assim, sob a desculpa de 
manter lei e ordem, destruir toda autodeterminação e todas as liberdades genuínas. 
Nossos pais criam e agiam de outra maneira. Em seus dias, cada cabeça de família, 
cada corporação, cada estado era autorizado, dentro da esfera de sua competência, a 
dispor de pessoas e propriedade, a fazer regras para seus subordinados, a regular os 
seus negócios como lhes aprouvesse. Em resumo, a exercer uma forma de governo 
que diferia da autoridade soberana somente nesse aspecto, que lhe faltava indepen-
dência, que é a marca distintiva da soberania. Eles criam que a prosperidade geral 
era inseparável do desenvolvimento livre das ordens, dos estados que compunham 
o estado, cujos direitos eram considerados sagrados, pedra angular da construção 
do estado, até que a Revolução veio e passaram a ser chamados de escandalosos. E 
a pedra angular passou a ser considerada pedra de tropeço. 

Por detrás dessa repreensão percebe-se a inclinação tendenciosa para a 
centralização. Teremos que voltar a esse assunto muitas vezes. Centralização 
sempre começa destruindo os direitos de províncias e municípios e, se força-
da a ser consistente, termina como a intolerância quanto a qualquer direito, 
atividade ou existência que não esteja debaixo da sua supervisão e controle, 
como se fosse por favor benigno. Não tem lugar algum para autonomia, para 
independência dentro da esfera própria de cada um.23 

3. Será que o chamado direito divino é somente um pretexto para 
despotismo? 

Nos tempos em que a honra dos homens se encontra acima da honra de 
Deus, o direito divino de governo é considerado, de maneira geral, um mal-enten-
dido obsoleto da época da obscura Idade Média, uma invenção da astúcia real e do 

23  [2ª. ed.] nenhum estado pode operar sem um governo centralizado, mas administração cen-
tralizada é uma perdição para qualquer povo.



75

P R I N CÍ P I O S  A N T I R R E VO LU CI O N Á R I O S

egoísmo sacerdotal. Ousar ser defensor do droit divin [direito divino] como fun-
damento era um passo audacioso, coisa de fanáticos atrasados, mesmo diante da 
evidência da fragilidade de todos os outros fundamentos. No entanto, estes comen-
tários não me impedirão de comprovar a excelência da tão atormentada doutrina, 
mostrando-lhe a deformidade, a natureza e as consequências de qualquer proposição 
que pode ser honrada com o nome de princípio. Mostrando que o temor do Se-
nhor é o princípio do conhecimento e que este princípio pode e deve ser honrado.

A deformidade. Este assunto foi obscurecido por falsas representações 
de todos os lados. Entre estes, o de considerar a teocracia Judaica como um 
modelo de todos os Estados ou dando a concessão injustificada ao soberano, 
negando resistência ao súdito e sacrificando toda liberdade em nome do novo 
ídolo! Portanto, dando ao homem a honra devida a Deus. 

Não contesto que a história dê exemplos abundantes destes fatos. Mas 
defender uma doutrina, não nos torna responsável por toda corrupção infligida 
a ela por seus supostos protetores. Não defendo que a vontade do soberano é 
idêntica à vontade de Deus como é relatado por algumas nações. Não erigimos 
altares para o governo juntamente com os romanos. Não desejamos qualquer 
transmissão indevida de costumes e ordenanças tiradas da única característica 
da dispensação israelita. Não sonhamos com nenhuma santidade das Dinas-
tias, herdada no mesmo sentido que na Casa de Davi. Não estamos dispostos 
a delirar sobre a onipotência de sua autoridade real com Napoleão e tantos 
outros que reinaram antes ou depois dele, para apelar a Deus para confirmação e 
não também para regular o poder supremo. Certamente não desejamos libertar 
a Soberania dos laços; bastante convencido de que a subordinação incondicio-
nal à supremacia sobrenatural é o único vínculo regular e satisfatório.

A natureza. Mas então, qual é a natureza e o significado do droit divin?
Apesar de que poderíamos também apelar à antiguidade clássica, a res-

posta simples e direta se encontra na Escritura Sagrada. “Todo homem esteja 



76

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

sujeito às autoridades superiores; porque não há autoridade que não proceda 
de Deus; e as autoridades que existem foram por ele instituídas”.24

Todo poder é ordenado por Deus. Não é permissível, toda vez que algo nos pare-
ce demasiadamente forte, dilui-lo por meio de alguma interpretação insípida que 
se adeque ao que consideramos aceitável. Portanto, não podemos sob nenhuma 
circunstância fugir da intenção dessas palavras, apontando, por exemplo, para o cui-
dado da Providência, a qual produz o bem do próprio mal que ela tolera. Os pode-
res que existem não são apenas tolerados. Eles foram desejados, instituídos, santi-
ficados pelo próprio Deus. Esse é o único significado plausível da palavra ordenado.

Devemos igualmente nos guardar contra uma distorção da Escritura que 
resulta de mal entendimento ou é inspirada por propósitos vis. Toda autorida-
de deve ser entendida como todo tipo de poder legítimo, no sentido saudável 
demandado no contexto pela lembrança da justiça e da santidade de Deus. Au-
toridade aqui não é sinônimo de força ou poder. A bem da verdade, reconheço 
que quando Paulo escreveu isso, Nero estava no poder; também admito que o 
cristão nem sempre é chamado a entrar em disputas concernentes à legitimida-
de dos poderes existentes; e estou bem disposto a aceitar que a interpretação “e 
também ao perverso”,25 usada em conexão com os donos e seus escravos, tam-
bém se aplica, por analogia, às injustiças das autoridades civis. Entretanto, não 
subscreverei nenhuma interpretação que nos obrigue a sermos obedientes ao 
vilão que empunha uma adaga diante de nós, ou que nos obrigue a saudar hoje, 
como uma autoridade instituída por Deus, o ladrão coroado que ontem baniu 
nosso príncipe legítimo.

Além disso, está claro que a natureza da submissão que é requerida de 
nós depende na natureza do poder concedido por Deus. Em Haia não sou 

24  Rm. 13.1
25  1Pe 2.18



77

P R I N CÍ P I O S  A N T I R R E VO LU CI O N Á R I O S

obrigado a me submeter ao tipo de autoridade que é exercida legitimamente 
em Constantinopla ou São Petersburgo. Da mesma forma, como um holandês, 
não tenho direito às liberdades e aos privilégios desfrutados pelos súditos e 
cidadãos de Londres ou Paris.

Todo tipo de poder legítimo. O direito divino não é a marca registrada 
da Monarquia. Aplica-se a todas as formas de governo. Portanto, o que quer 
que tenhamos contra Johan de Witt e seus colegas oligarcas, não deveríamos 
condená-los pelos seus esforços extremos, considerando a insistência deles na 
soberania dos Estados da Holanda, em defender a autoridade deles naquela 
República apelando para a origem divina de seus direitos à soberania.

Todo poder procede de Deus. O poder civil é o tenente de Deus e o ministro de 
Deus. Na dualidade dessa relação - sua direção dupla, para cima e para baixo - reside a 
totalidade da teoria do direito divino. Temos que obedecer à autoridade superior por 
amor do Senhor; e a autoridade tem de ser obediente a Deus. “Pois é ministro de Deus 
para o teu bem”, escreve o apóstolo.26 O poder supremo é um dom de Deus que deve 
ser empregado em Seu serviço, para o benefício de outros, e para a Sua honra.

Contudo (alguns objetarão) que isso é verdade de qualquer dom de Deus. 
Ser um tenente, ministro, mordomo ou despenseiro de Deus é o chamado de 
todos, cada um na sua própria esfera. Em cada categoria, em cada relação, o ho-
mem recebe um talento, o qual está à sua livre disposição – na compreensão que 
Deus lhe chamará para prestar contas do seu uso. Um soberano porta a imagem 
de Deus na Terra, mas – assim diz a objeção – um pai também em relação ao seu 
filho, e um juiz com respeito ao acusado. De fato, o mesmo se aplica ao possuidor 
de quaisquer bens e talentos, já que cada talento é um dom e cada possessão é um 
empréstimo. Todos os homens, portanto, devem caminhar no Nome e segundo o 

26  Rm 13.4



78

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

mandamento de Deus, nas boas obras que Ele ordenou para nós.27 O princípio é o 
mesmo para todos, nos direitos que confere, nos deveres que impõe, e na norma 
que implica. Para que, então, devemos atribuir a posição estranha e extraordiná-
ria que é sempre tão pomposamente concedida ao governo?

Dou as boas-vindas a essa objeção. Concordo com tudo que foi dito. Pois, 
ao que me parece, a simplicidade da questão mostra sua incontestabilidade. Lon-
ge de ser peculiar ou extraordinário, seu fundamento é sólido, pois, o direito di-
vino é a aplicação bastante natural de uma verdade universal. A objeção levanta 
o próprio ponto que tem sido uma fonte fatal de equívocos: aqueles que ape-
lam para o direito divino por motivos interesseiros consideram-no um direito 
excepcional, aqueles que se opõe a ele movidos por ressentimento o consideram 
como um privilégio odioso. Fora com essa restrição arbitrária! A verdade de que 
a violação de direitos é a violação do direito divino ou se aplica a todos ou não se 
aplica a ninguém. A sua observância é de interesse de todos. Traz estabilidade à 
estrutura da sociedade como um todo. A promessa, “guerra aos castelos, paz às 
cabanas” é enganosa, pois o mesmo raciocínio que demole o palácio do príncipe 
não poupará o escritório do comerciante ou o modesto teto do camponês ou a 
cabana humilde de um diarista. Por contraste, a doutrina do direito divino prote-
ge tanto o trono como a propriedade dos menores de seus súditos. 

Visto dessa perspectiva, a antiga instituição de ungir os reis e o uso da fór-
mula Soberano pela graça de Deus não são ofensivos. A cerimônia da unção, a bem 
da verdade, não passaria de uma superstição tola se algum poder misterioso fosse 
atribuído a ela sem qualquer invocação sincera do nome de Deus; e seria um 
truque ardiloso se seu propósito fosse tão somente colocar o clero acima do rei, 
ou o rei acima da lei. Mas, seria qualquer coisa menos um espetáculo vazio, se 
fosse feita de acordo com seu propósito original: a saber, fazer com que o povo 

27  Cf. Mq 4.5; Ef 2.10



79

P R I N CÍ P I O S  A N T I R R E VO LU CI O N Á R I O S

reconhecesse seu Soberano como um agente e embaixador do Altíssimo; relem-
brar o príncipe de sua necessidade de assistência divina; ensiná-lo a se conscien-
tizar de sua própria indignidade e rogar por um coração sábio e compreensivo;28 
acrescentar solenidade ao seu voto de defender as leis de caridade e justiça; acres-
centar força ao seu juramento feito naquela ocasião. Assim, a cerimonia feita não 
se torna uma exibição ociosa e a oração por ajuda e bênção na observância dos 
preceitos de Deus não tem menos garantia do que em dias posteriores, as pro-
messas de alguns governos e representantes revolucionários; para a manutenção 
de Constituições muito bem elaboradas. Que excelem em elasticidade e que não 
se quebram porque se dobram quando convém.

Da mesma forma, o título Soberano pela graça de Deus admoesta o gover-
nante a mostrar a sua gratidão pelo dom recebido pela graça, desempenhando 
seu dever com humildade. Como tal, a fórmula resume a totalidade da teoria 
do direito divino.

As consequências dessa doutrina já deveriam estar evidentes a essa altura. 
Essa marca de autoridade é uma proteção contra todo critério falso que alguém 
queira colocar no seu lugar. Responsável a ninguém a não ser a Deus, um so-
berano sabe que deve prestar contas a Deus. Mestre na esfera de seus próprios 
direitos, ele sabe que está encarregado de respeitar os direitos de outros.29 Os 
direitos e liberdades do povo não podem ser desconsiderados sem que os direi-
tos dos soberanos sejam minados. Os súditos não obedecem apenas para agra-
dar aos olhos, como bajuladores, mas por amor a Deus, como os servos do Rei 
eterno que reina sobre todos os reis da Terra.30 Aquilo que alguns consideram 
ser humilhante, na verdade, exalta.

28  1Re 3.8-12
29  Cf Salmo 82
30  Ef 6.6



80

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

A obediência que é nascida da submissão a Deus é definida e delimitada 
de acordo com as leis de Deus. Isso não implica em alguém render-se e entre-
gar suas liberdades e direitos. Essa obediência está firmada na palavra, “dai a 
César o que é de César”. Contudo, isso não implica em “dai a César inclusive 
aquilo que não é de César”. Essa obediência está enraizada, muito ao contrário, 
no mandamento, “dai a Deus o que é de Deus”.31 Ela não exclui a resistência 
passiva, que pode desgastar a força; nem exclui o direito de um julgamento 
particular modesto, ou mesmo o direito de uma recusa firme de uma oposição 
destemida — apesar de que tal oposição tem seus limites e a injustiça, por si 
mesma, não garante o direito de se destruir relacionamentos sagrados. Foi com 
esse conhecimento que os nossos antepassados, que temiam a Deus, agiram no 
século 16: eles só se levantaram em armas, e mesmo assim de maneira hesitan-
te e em defesa própria, senão depois de decorridos quarenta anos de paciência 
e sofrimento. E seus escrúpulos eram tais que estavam preparados para sacrifi-
car tudo, com exceção da Palavra de Deus, para permanecer leais a seu senhor, 
ainda que do tipo de Filipe II (da Espanha).

O que mais eu poderia dizer acerca desse fundamento de sabedoria 
política? Autoridade é confirmada, governo arbitrário é refreado, obediência 
é enobrecida, liberdade é preservada, a verdade básica elevada, a qual, numa 
pluralidade de aplicações, forma o ligamento de todo o edifício do Estado. 
“Toda a verdadeira legislação emana de Deus [...] Afaste-se disso, e vejo so-
mente vontades arbitrárias e um degradante domínio da força, vejo somente 
homens insolentemente dominando sobre outros homens, eu vejo somente 

31  Mt 22.21



81

P R I N CÍ P I O S  A N T I R R E VO LU CI O N Á R I O S

tiranos e escravos”.32 Em resumo, a tese que parecia conter uma série de erros 
tristes mostrou-se, ao final, uma fonte de verdades saudáveis. “Assim todas as 
verdades concernentes à sociedade fluem desta verdade primordial grandiosa, 
que todo poder vem de Deus”.33

4. Resta ainda um ponto controverso de peso: a união da Igreja e do Esta-
do. Esse tem muitos oponentes, inclusive cristãos. Talvez a melhor maneira de 
começar seja fazendo uma apresentação sem floreios das bases para esse ponto.

Se o soberano vai ser guiado pelos preceitos da moralidade em todos os 
seus atos, essa moralidade deve encontrar apoio em uma religião, à qual com pro-
fissão fiel, o soberano garanta proteção e favores, com o alvo de manter justiça, 
virtude e ordem. Se o soberano é o ministro de Deus, ele está obrigado publica-
mente a confessar e adorá-lo, ajudar outros no exercício do culto, e tanto quanto 
a sua autoridade legítima se estende aplicar os padrões da lei de Deus a todas as 
suas obras e ordenanças. Como as Escrituras dizem: “Agora, pois, ó reis, sede 
prudentes; deixai-vos advertir, juízes da terra. Servi ao Senhor com temor e ale-
grai-vos nele com tremor”.34 Portanto, a menos que queiramos provocar a Deus, 
como se fôssemos mais fortes que Ele, é necessário certa união de Igreja e Estado. 
Quanto à Igreja, ela é chamada para ser luz, o sal, e o fermento do mundo. A Igreja 
não deve procurar martírio ou humilhação. Ela não deveria recuar se o Estado 
requer a sua cooperação. A Igreja deve se esforçar para garantir autoridade e in-
fluência para o Evangelho, para que os mandamentos divinos sejam observados. 
Tudo isso serve de base para a união da Igreja e do Estado.

32  [2ª. ed.] Lamennais, Essai sur l’indifférence [Ensaio sobre a Indiferença], cap. X. Vinet escre-
ve: “Aquele que obedece somente aos homens, sem levar Deus em conta, obedece de maneira 
ruim e não obedecerá durante muito tempo. A anarquia não recruta ninguém entre os homens 
de consciência; mas, recruta inúmeros outros entre os partidários da obediência cega. Escravos 
hoje, rebeldes amanhã.” (L’Education, p.430).
33  Lamennais, ibid.
34  Sl 2.10-11.



82

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Note que isso não é uma opção, mas uma obrigação. Objeções baseadas 
no medo de prejuízo ou perda de renda são, portanto, descabidas. “Em que 
isso beneficia o Estado?” perguntam alguns; “o Estado já tem gastado demais 
com o sustento da Igreja. E por que a Igreja precisaria de qualquer apoio do 
Estado? Ela floresce sob opressão. Favores terrenos são uma tentação para ela. 
O Evangelho é forte o suficiente sem assistência humana”. Todas estas objeções 
são triviais e irrelevantes no momento em que a união se mostra obrigatória. A 
maneira e a medida nas quais é aplicada podem se deparar com obstáculos, vis-
tos os requerimentos da tolerância e os direitos da consciência, mas isso nunca 
deveria levar a uma negação do princípio. 

Ainda assim, como é sabido, os seus oponentes aumentam diariamente. A 
igreja, eles dizem, é sagrada e o Estado é profano. A igreja é a comunidade de 
Deus, o Estado é o mundo que jaz na iniquidade. Que acordo pode haver entre 
Cristo e Belial?35 Não pense que eu estou colocando palavras em suas bocas; você 
encontrará até mesmo expressões mais fortes em muitos livros e panfletos que 
admoestam os defensores da união a se arrependerem e que investem contra a 
união como a Cartago que deve ser destruída. Um cristão zeloso36 em nosso pró-
prio país, recentemente, afirmou publicamente que, com exceção do antigo Israel, 
todos os Estados são do diabo. O professor [Alexandre] Vinet, erudito dotado e 
crente humilde, não teve receio de afirmar, num livro amplamente conhecido, 
publicado poucos anos atrás, que a confusão de ideias que tem levado à união 
só pode ser atribuída a Satanás.37 De acordo com Vinet, a união, em qualquer 
tempo, em todas as circunstâncias, e sob qualquer governo, é uma abominação. 

35  Cf. 1João 5.19; 2Co 6.15.
36  O pregador Scholte na revista de Reformatie.
37  Vinet, Essai sur la manifestation des convictions religieuses et sur la séparation de l’Eglise et de l’Etat 
[Ensaio sobre a manifestação das convicções religiosas e sobre a separação da igreja e do Es-
tado], p. 22.



83

P R I N CÍ P I O S  A N T I R R E VO LU CI O N Á R I O S

Para mim, também, a união num Estado revolucionário é uma abomina-
ção. Eu detesto a união do tipo que temos tido nos Países Baixos desde 1795. 
As consequências desse novo tipo de relacionamento é que a igreja no exercí-
cio de seus direitos legítimos é limitada, prejudicada em sua influência pecu-
liar, colocada em duras algemas quebrando o vínculo saudável. A igreja deve 
escapar dessa escravidão; para recuperar sua independência. A igreja não deve 
aceitar nenhuma relação com tal Estado, porque, como veremos mais detalha-
damente, esse não permite outra relação senão a dominação e a coerção. 

No entanto, rejeito a condenação generalizada de Vinet. Ele erra em seu 
conceito de Estado e, consequentemente, em sua avaliação de sua relação his-
tórica com a igreja. Ele começa por adotar uma definição radical do Estado 
como uma população que é governada pelo consentimento de uma congre-
gação de indivíduos, uma “sociedade civil” cujos membros individuais “têm 
tornado em causa comum qualquer coisa que seja o interesse comum deles”.38 
Então, para impedir que o governo de um Estado onipotente como esse impo-
nha também uma religião nacional, violando a consciência privada, ele define o 
Estado como um “homem menos sua consciência”, preocupado somente com 
interesses materiais.39 Tal Estado, eu concordo, não deveria ter qualquer rela-
ção com a igreja. Mas esse não é o Estado histórico do qual eu falo.

Além disso, Vinet frequentemente sucumbe a tentação de imputar 
aplicações históricas equivocadas ao princípio como tal. E aí não há limites 
para a sua oratória, evocando os fantasmas da hipocrisia, interesses pessoais, 
intolerância, fanatismo. Mas, nem por um segundo, defendo a loucura e a 
impiedade dos homens. Defendo somente o princípio e aquilo que necessa-
riamente flui dele.

38  Ibid, p.215.
39  Ibid, p.256.



84

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Muitos reivindicam, entretanto, que os abusos do passado se originaram 
da própria natureza desse relacionamento. O soberano sempre fará com que 
o seu poder supremo atenda aos seus objetivos. O laço financeiro servirá em 
todo lugar como pretexto para inspeção e controle. O clero pode ser comprado 
a qualquer momento por acenos de honra e favor. Onde a igreja está em união 
com o Estado, não pode haver independência, nem mesmo em matéria de fé.

Admitimos prontamente que muito frequentemente os governos têm 
usado o seu poder de maneira injusta e sua posição de tesoureiro do clero para 
obter domínio sobre a igreja. Estamos conscientes que o clero nem sempre 
permaneceu imune às armas de prata ou de aço. Sim, tentações podem ser re-
sistidas; tentativas de um estado podem encontrar oposição eficaz; além dis-
so, nem todo soberano desejará dominar uma igreja cuja fé ele compartilha. 
Como Thomas Chalmers observa, “pode haver uma dependência total do es-
tado nas coisas temporais, sem que haja a mínima sombra de dependência nas 
coisas eclesiásticas. Apesar de que a igreja deveria receber a sua manutenção 
do poder civil, isso não significa que, portanto, deveria receber sua teologia do 
mesmo lugar; ou que esta teologia deve adquirir, assim, a mais leve mancha ou 
infusão de secularismo”.40 Os pagamentos regulares de dinheiro também não 
são o vínculo único e regular. Pagamentos podem cessar e ainda assim a união 
continuar, se a fé da igreja estiver sendo atendida quanto à elaboração de leis 
e instituições. Em resumo, os abusos são possíveis, mas não necessários. Isso é 
confirmado pelo resultado da união da igreja e estado em todas as nações antes 
da Revolução. 

Aqui também Vinet, como muitos outros dos nossos atuais oponentes 
cristãos, está muito mais em casa nos campos floridos da especulação filosófica 
do que nos desertos áridos da pesquisa histórica. Com relação a isso, o que nos 

40  Chalmers, Works, XVII, 197



85

P R I N CÍ P I O S  A N T I R R E VO LU CI O N Á R I O S

dizem os anais dos nossos pais? Eles falam somente de fraqueza e nunca de ener-
gia vigorosa, somente de negligência e nunca de vigilância no desempenho do 
dever? Na Genebra de Calvino havia insistência na independência da igreja tanto 
quanto na independência do estado. Pela história da igreja reformada podemos 
convocar muitas testemunhas cujos atos são um testemunho glorioso da possi-
bilidade de ater-se de forma firme aos direitos da igreja contra as usurpações das 
autoridades temporais. 

Eu chamo a sua atenção para a Grã-Bretanha, onde em anos recentes a 
Igreja Livre da Escócia sacrificou os benefícios da união, por mais valiosos que 
ela os considerasse, para preservar a sua genuína independência. No século 17 
quase toda a história inglesa é tomada pelos esforços dos corajosos puritanos 
contra a coerção de um regime cesaropapista simpático ao Catolicismo Roma-
no. Depois da Restauração de 1660 os crentes na Escócia, por que desejavam 
manter o regime presbiteriano contra os desígnios de um rei ingrato e inescru-
puloso, sofreram uma perseguição sangrenta por 20 anos, cessando somente 
quando William de Orange chegou para colocar um fim a essas medidas coer-
citivas e arbitrárias.41

A história de nosso próprio país, também, proporciona testemunhas tanto 
em palavras como em obras. Eu poderia abrir nas páginas de Trigland onde nos-
so amigo Van der Kemp poderia, melhor que eu, apontar os numerosos lugares 
onde este hábil autor define de maneira lúcida, em harmonia com os ensinos bí-
blicos de nossa igreja, os limites da igreja e do estado, seu mútuo relacionamento 
e suas obrigações recíprocas.42 A igreja holandesa não tinha o hábito de desistir 
quando era atacada com a espada nua das ordenanças e advertências agudas. A 

41  Detalhes notáveis sobre este fato podem ser encontrados no julgamento magistral dos Tales 
of my Landlord de Walter Scott, em Miscellaneous Writings of Th. M’Crie (Edinb. 1841), p. 
259-450.
42  P. ex., Trigland, Kerchelÿcke Geschiedenissen, pp. 440, 448, 454.



86

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

década deplorável dos debates arminianos foi apenas um episódio de um esforço 
constante, sob a liderança de um príncipe da casa de Orange, pelas liberdades da 
igreja contra a cobiça pelo poder de alguns dos regentes.43

Mas agora é tempo de terminar esse assunto com uma observação geral.
A minha declaração da semana passada permanece verdadeira quanto ao 

tópico dessa noite: nunca, antes da chegada da Revolução — se excluirmos 
os sofistas — esses axiomas básicos foram questionados. Isto só aconteceu 
quando o desenvolvimento histórico foi trocado pela fábrica da Constituição. 
Quando a ação livre das partes orgânicas da nação foi substituída por uma ad-
ministração centralizada que, em seu todo, era destituída de vida, que o direito 
divino cedeu à soberania do povo e que a união do estado e da igreja foi aban-
donada em favor do ateísmo político. 

A Revolução não pode ser atribuída direta ou indiretamente às supostas 
deficiências dos princípios que são tão eternos e inamovíveis como o ser de 
Deus. Estes permanecerão para sempre, mesmo que homens se desviem deles 
para edificar sobre a areia. Os pilares da liberdade, da justiça e da ordem per-
manecerão — para o estado, para a igreja e para toda a estrutura da sociedade.

43  [2ª. edição] Igreja e Estado não deveriam ser separados, mas mantidos distintos, unidos em 
consultas conjuntas a partir de uma posição de independência mútua: o “estado laico”, em oposi-
ção ao ultramontanismo. Se a igreja cristã perde a sua prioridade, a liberdade de consciência fica 
sem defesa contra a intolerância da incredulidade. A incredulidade se torna a religião cívica de 
um estado secularizado. Referindo-se aos decretos de tolerância de 1793, [Christian von] Palmer 
escreve: “Cada estado aceita um princípio religioso; se um estado abandona esse princípio isso 
não significa que ele mantenha uma relação igual – isto é, indiferente – para com todas as reli-
giões: essa indiferença, na realidade, sempre termina sendo o positivismo racionalista, deísmo ou 
materialismo.” (Evangelische Pädagogik, p. 457). Quanto ao “individualismo cristão” de Vinet, ele 
renuncia às instituições públicas e nos deixa sem defesa contra o humanismo, a igreja da humani-
dade, a religião cívica do modernismo.



87

P A L E S T R A  I V

FORMAS HISTÓRICAS  
DE GOVERNO

A lei constitucional da Europa, como temos visto, repousava no desenvolvimen-
to histórico, na vida orgânica, na soberania de Deus e na submissão à sua Lei. 
A solidez dos princípios, entretanto, não garantem a solidez das formas atuais: 
os fundamentos podem ser perfeitos e ainda assim serem a base de um edifício 
mal construído. Será que talvez as formas de governo eram tão defeituosas que re-
queriam uma Revolução para derrubar, não as premissas básicas, mas os arranjos 
constitucionais?

Para muitas pessoas não há mais dúvidas sobre isso. O poder soberano, eles 
dizem, era despótico; o direito divino apoiava o governo autocrático, no qual não 
havia liberdade, ou, quando muito, alguns privilégios para o clero e a nobreza. 
Constituições consistiam em provisões arbitrárias nas quais o poder e a violência 
embrulhavam a si mesmos, por assim dizer, numa capa santificada de iniquidade. 

Por conseguinte, não é supérfluo considerarmos a natureza e o tom das 
formas europeias de governo. Um conhecimento acurado do significado e do es-
copo legal delas provará que os construtores de sistemas teóricos muito cedo 



88

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

se desviaram da verdade histórica, e que os objetivos revolucionários em 1789, 
bem como as tentativas de reconstrução de 1815, foram erroneamente celebra-
dos como restaurações do antigo estado.

Em primeiro lugar, tentarei descrever a essência dos estados antigos, e en-
tão fazer uma avaliação deles.

Em essência, os estados europeus eram monarquias moderadas. Monar-
quias, não somente de nome, mas de fato. O que é uma monarquia? Esta é uma 
pergunta histórica, que nos isenta de lidar com as teorias posteriores (razão 
pela qual eu rogo que o leitor não transponha qualquer coisa que eu disser so-
bre a natureza do regime monárquico para os estados de nossos dias, os quais, 
estou convencido, são construídos sobre essas ditas teorias). Quando investi-
gamos a natureza das coisas como reveladas na história, o que temos de enten-
der por “monarquia,” que significa literalmente ‘governo solitário’?

Consideremos as diferentes formas de governo que podem haver. Existe a bem 
conhecida distinção entre monarquias, aristocracias e democracias; entre formas pu-
ras e misturados de governo; mas, basicamente, existem apenas dois tipos de governo: 
principado e comunidade, governo por uma pessoa ou por uma associação, monarquia ou 
república. No estado democrático é a comunidade que possui a autoridade suprema; 
numa monarquia, é o príncipe. A característica definidora é a possessão de autoridade. 
Bem, é aqui que o mal-entendido começa. Em uma república, além de elementos de-
mocráticos e aristocráticos, existem também elementos monárquicos; isto é, haverá 
sempre a tendência de entregar nas mãos de uma única pessoa muitas das decisões a 
serem feitas e, em particular, muitas das medidas a serem executadas. É isso que Cíce-
ro tinha em mente quando falou do elemento régio, de “algo excelente e principesco,” 
que é desejável, se não indispensável, para qualquer república.44 Assim, havia cônsules 
em Roma, sufetes em Cartago; e, repúblicas como Esparta tinham magistratura real. 

44  Cicero, De Republica, I.45.



89

FO R M A S  H I STÓ R I C A S  D E  G OV E R N O

O governo absoluto de um homem ocorria com frequência na Antiguidade, como é 
amplamente ilustrado pela longa lista de tiranos, que inclui, em certo sentido, os impe-
radores romanos. No entanto, nem essa supressão, nem a figura de um único chefe do 
que hoje é chamado de poder executivo, é realmente monarquia. Esse é exclusivamen-
te o caso quando o príncipe governa por si mesmo, em seu próprio nome; onde ele é, 
repito, o único possuidor de autoridade. Não quero ser mal interpretado: a soberania, 
não os súditos, é propriedade do príncipe.45 A monarquia, portanto, não é uma asso-
ciação de pessoas que escolhem um chefe para si. Mas, é governada por um homem, 
que exerce uma forma de autoridade pessoal e, portanto, também hereditária. Um se-
nhor poderoso, distinto e independente, que comanda os outros sem dever obediên-
cia a nenhum de seus semelhantes, e em torno dos quais se formou gradualmente, não 
uma associação de cidadãos, mas uma agregação, uma aglomeração de subordinados.

Eu gostaria de ser mais ousado ainda. Esse poder é completo, absoluto. 
Não no sentido despótico, pelo qual um tirano não aceitará quaisquer regras 
ou obrigações para si mesmo. Nem no sentido revolucionário, pelo qual um 
governo, em nome do Povo Supremo, não será restringido por nenhuma lei di-
vina ou direito humano. Mas o poder soberano da monarquia, embora vincula-
do a ordenanças de origem superior, está livre de todas as outras intervenções 
e não é dividido por uma separação de poderes nem paralisado por qualquer 
supervisão ou participação da parte de seus subordinados. Não é contestado 
para a Monarquia o que é uma característica de toda soberania.46 

45  A autoridade, como foi dita de forma breve e correta, “une propriété de puissance, et non 
pas une puissance de propriété.” [propriedade do poder, não um poder de propriedade]
46  “L’autorité souveraine est essentiellement absolue, mais ne doit jamais être dissolue.” [A auto-
ridade soberana é essencialmente absoluta, mas nunca deve ser dissolvida] Moreau, Discours sur 
l’Hist. de France, 1. 2. “Plusieurs affectent de confondre le Gouvernement absolu et le Gouverne-
ment arbitraire; mais il n’y a rien de plus distingué.” [Vários efeitos para confundir o governo absolu-
to com o governo arbitrário; mas não há nada mais distinto] Bossuet, l.l. IV. 1.



90

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Não tenho medo de estender ainda mais minha audácia caracterizando 
o poder do príncipe com a frase que é comumente considerada a epítome do 
despotismo sem sentido: “L’état, c’est moi!” [O Estado sou eu!]. Isso é mais 
terrível quando, de acordo com a doutrina da Revolução, os direitos e a vida de 
todos são dissolvidos no Estado e esse poder todo destrutivo se concentra no 
jugo de ferro de um ditador que se autodenomina representante da Nação. Mas 
a frase é inofensiva e correta quando se refere à natureza de uma monarquia 
genuína. Se Luís XIV realmente usou a expressão e que significado ele atribuiu 
a ela, eu não sei. Afirmo isso, que o ditado, se bem compreendido, é bastante 
adequado para distinguir a monarquia de todas as formas republicanas de go-
verno. É a aplicação da verdade geral de que o princípio formativo do Estado 
é a soberania. Esqueçamos por um momento nossas ideias atuais, para não 
desconsiderar a realidade da história passada. Roma era estado romano. Tire 
Roma e não haverá mais estado. Assim, remova o príncipe soberano de uma 
monarquia - ou a corporação soberana de uma comunidade democrática - e o 
estado não existe mais, pois ele se foi através daquele por cuja soberania o es-
tado foi formado, deixando para trás tantos estados quantas pessoas ou corpo-
rações que não conheciam outro senhor supremo do que o príncipe removido. 
Temos de ser extremamente cuidadosos em nossas definições. A terminologia 
falsa muitas vezes serviu para obscurecer a natureza real das coisas. Se nos for 
permitido derivar uma comparação de verdades ainda mais caras e sagradas; 
quando uma filosofia perigosa penetrava nas mentes, falavam do Ser Supremo, 
porque não gostavam de falar do Deus vivo, do cristianismo e do princípio cris-
tão, porque era muito bem compreendido que o Evangelho essencial, embora 
retendo este e outros termos semelhantes, é anulado assim que a pessoa do 
Salvador é ofuscada. Da mesma forma no campo político. Os termos Estado e 
Governo contribuíram fortemente para considerar os reis, primeiro como che-
fes de estado e depois como servidores do estado. A percepção de Luís merece 



91

FO R M A S  H I STÓ R I C A S  D E  G OV E R N O

elogios se, com o surgimento de falsas teorias, sua única palavra dissipou a né-
voa dos novos termos artificiais e trouxe à luz novamente a monarquia como 
existia por séculos também na França.

Também na França? Teria existido esse tipo de governo solitário na Fran-
ça e na Europa? Não tem sido amplamente proclamado justamente o contrá-
rio? Que os reinos europeus eram originalmente governos populares nos quais 
o aliquid praestans et regale de Cícero [“algo excelente e principesco”] levou a 
vantagem? E isso de modo que os reis, como os imperadores romanos, tendo 
abusado da confiança do povo, bem como das circunstâncias, não são realmen-
te nada mais do que tiranos de repúblicas degeneradas? 

Essa é a visão dos mais célebres publicitários do século 18 e depois: de Mably, 
Montesquieu, Madame de Staël, Chateaubriand, Thiers, Mignet - de todos os es-
critores influentes durante o período revolucionário. No entanto, afirmo que são 
juízes incompetentes. Eles não conheciam as fontes nem gastavam muito tempo 
fazendo pesquisas. O que quer que fosse conhecido o era apenas pela metade e, 
assimilados juntamente a suas noções preconcebidas, os convencia de uma com-
pletude fantasiosa, por seguirem uma falsa direção.47 Além disso, há algo mais a 
ressaltar para nosso convencimento de que eram juízes incompetentes. Isto é, ao 
desenvolverem suas ideias, em suas próprias conclusões terminavam por discordar 
veementemente entre si. O que um afirmava o outro negava e vice-versa. Assim, 
eles insultam, lutam e destroem uns aos outros. Cometem um suicídio coletivo, e 
nós? Nós nos tornamos vencedores depois de termos sido apenas espectadores. 

Para que você possa verificar minha acusação, aqui estão alguns exemplos de 
superficialidade em suas pesquisas. Um destes é a opinião unânime deles de que o rei-
no franco estava fundamentado em um estado republicano (uma “democracia real”). 

47  Isto, e muito do que falarei a seguir, é tratado com mais detalhes nos Archives de la M. d’Or. 
2e Nass. I. (édit.) 76* ss.



92

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Esta opinião é baseada na afirmação de que a coroa deveria passar para um sucessor 
por eleição e mandato. Acontece, porém, que a coroa sempre foi hereditária, que em 
todas as partes de seu domínio o rei dispunha das propriedades como queria e que, se 
ele morresse sem testamento, seu domínio seria dividido entre os príncipes de sangue.

Uma segunda amostra é a afirmação de que, desde os primeiros tempos, 
existiu uma série praticamente ininterrupta de Assembleias Nacionais - uma 
linha histórica contínua, lado a lado com o poder real. Em um momento vere-
mos como esse nome é impróprio para os estados. No momento, observo ape-
nas que nossos autores presumem a presença de tal corrente nacional, mesmo 
em uma sucessão de séculos, quando não existia nenhuma nação do tipo que 
eles têm em mente. Mas então, o que devemos pensar daqueles famosos Cam-
pos de Marte e Campos de Maio, aquelas reuniões populares onde os homens 
discutiam os assuntos da França a céu aberto e tomavam decisões por maioria 
de votos? Eles nunca existiram. Isto não é difícil de provar, pois, para que isto 
fosse verdade era de se esperar que houvessem descrições múltiplas e detalha-
das destas reuniões feitas por analistas daquela época. No entanto, nenhum 
analista os descreve. A única menção que temos de uma reunião no Campo 
de Maio refere-se a uma revisão de armas (uma parada militar), que não tem 
relação com leis ou deliberações comuns.48 

Outro exemplo marcante é a afirmação desses autores de que o poder 
legislativo era compartilhado entre o rei e o povo. A prova deles é um édito do 
século 9 que diz: “A lei é feita com o consentimento do povo e a proclamação 
do rei”.49  E de fato, se nos basearmos na leitura superficial desta frase tirada de 
seu contexto ainda se poderia inferir que o Príncipe não poderia determinar 

48  [Cf. Gregory of Tours, Hist. Franc., II.27: in campo Martio, at the Marchfiel; esse evento anual 
não se tornou o Campo de Maio até 755 a.D.]
49  [2ª. edição] Lex fit consensu Populi et constitutione Regis [Edictum Pistense, A.D. 864; cf. 
MGH, Leg. Sect. Ii.II.273]



93

FO R M A S  H I STÓ R I C A S  D E  G OV E R N O

nada até que o Povo tivesse consentido com a decisão. No entanto, o contexto 
nos mostra outra coisa. O contexto nos mostra que a declaração diz respeito 
a procedimentos judiciais urbanos. Onde a afirmação “a lei é feita” refere-se a 
uma acusação formal e “o povo” refere-se aos habitantes reunidos para o caso, 
de modo que uma tradução adequada seria: “cada caso de justiça é elaborado 
com base no testemunho dos presentes e em virtude dos éditos proclamados 
em nome do Rei”. Mesmo assim o édito acima continuou sendo a pedra angu-
lar de seu argumento.50

Para resumir em uma palavra, nem um único ato ou pessoa retém sua for-
ma e caráter verdadeiros. Nas mãos dos escritores republicanos modernos, até 
mesmo Carlos Magno, que foi monarca absoluto no sentido mais amplo da pa-
lavra, legislador e governante supremo de atividade e energia incomparáveis, é 
transformado no chefe de uma comunidade, um magistrado supremo que bus-
cou humildemente o consentimento de seus súditos para a promulgação de seus 
decretos reais.

Sabemos o que aconteceu com a história do nosso próprio país no que 
diz respeita à autoridade do Conde. Embora nenhum dos estados jamais tenha 
se reunido antes do século 15, os Estados da Holanda afirmaram em 1587 que 
por 800 anos a soberania da terra havia sido atribuída por eles aos condes e 
condessas da Holanda. Assim, o mandatário havia recebido seu mandato seis-
centos anos antes de o mandador existir! Não foram apenas os homens de se-
gunda categoria que cometeram tais erros. Quem se destacou mais na estima 
pública do que Grotius, e o que merece um lugar mais inferior do que a sua 
obra Liber de antiquitate Reipublicae Batavae? 

50  Como, por exemplo, pela extraordinária habilidade da equipe editorial e pelo poder de 
partido que o deputado tem, ou pelo menos teve; a revista Gazette de France, em artigos his-
tóricos sobre a natureza da autoridade real, por vários anos, nunca faltou com a citação destas 
palavras.



94

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Mas a história não foi uma presa indefesa sob tantos ataques. Ao lado dos 
não qualificados, havia também estudiosos qualificados que, por amor à ciência, 
devotaram-se conscienciosamente ao estudo das fontes. Assim nós, ao se afirmar 
algo de forma contraditória, atribuímos mais valor ao simples testemunho de um 
homem crível que visitou uma terra distante do que às elegantes descrições de uma 
série de geógrafos, que tiraram seu conhecimento de livros sem referência confiá-
vel. Da mesma forma, colocamos mais peso no julgamento geralmente modesto do 
pesquisador da história verdadeira do que na linguagem do oráculo daqueles cuja 
firme convicção surge da ignorância dos problemas em questão. Assim, aos benedi-
tinos devemos uma série de obras das mais significativas sobre a história da França. 
Moreau, historiador oficial de Luís XVI, manteve-se isento de erros revolucionários 
por meio de sua pesquisa completa sobre a origem e o desenvolvimento da mo-
narquia francesa. Guizot via de regra, por meio de um exame sério das fontes, foi 
impedido de distorcer os fatos para se adequar a seus preconceitos políticos. Temos 
ainda o [Professor Adriaan] Kluit [de Leiden, Holanda]. Ele não se deixou desen-
corajar na sua busca da verdade, nem mesmo quando foi alvo de difamação – pois 
suas descobertas não se enquadravam nas visões então comuns e acalentadas. Ele é 
hoje reconhecido como um pioneiro corajoso, um guia confiável e um modelo para 
todos os verdadeiros pesquisadores históricos.

Como afirmei, os estados europeus eram monarquias moderadas. Se eram 
monarquias, temos que olhar para os reis; se eram moderadas temos que olhar 
para os estados. Chamo a sua atenção especialmente para a França, pois no rei-
no franco estão as raízes cujos ramos se espalharam pela maior parte do solo 
europeu. Chamarei sua atenção para a tendência continua do que geralmente 
ocorre. Naquilo que é inspirador e característico na formação do Estado, sem 
me preocupar com desvios e deformidades. 

Na monarquia o rei era mestre e dono do poder soberano na legislação, 
justiça e administração. Ele era corretamente chamado de senhor hereditário 



95

FO R M A S  H I STÓ R I C A S  D E  G OV E R N O

e príncipe soberano. Em seu próprio nome ele governava os assuntos de esta-
do, porque o estado era formado por sua relação pessoal com súditos e corpo-
rações, e porque os assuntos de estado eram assuntos de sua casa e dinastia. 
Como rei, ele tinha seus próprios domínios, seus próprios meios monetários 
particulares, seus próprios amigos e inimigos pessoais. Ele pessoalmente tra-
vou guerra e concluiu a paz, não porque esse direito lhe tivesse sido atribuído 
por razões de utilidade, mas porque a guerra e a paz eram assuntos pessoais. 
Ele concedeu favores e privilégios, não para se tornar soberano, mas porque 
era soberano. Ele exercia uma autoridade que não podia sair da esfera de seus 
próprios direitos, mas que, dentro dessa esfera, tinha direito ao respeito e à 
obediência.

As monarquias da Europa surgiram das ruínas do Império Romano, aju-
dadas pela conquista, pela lei da guerra e pelas memórias do regime imperial. 
O principal fundamento era a propriedade da terra; desde o início, a realeza 
representou uma forma de poder privada, pessoal e individual. Na França, a 
autoridade real quase desapareceu sob os reis que não faziam nada e novamen-
te sob os fracos sucessores de Carlos Magno. Por turnos, a hierarquia e o feu-
dalismo quase despojaram o príncipe de poder e influência, até que a coroa 
foi elevada novamente, primeiro sob os enérgicos carolíngios, depois sob as 
cidades emergentes em união com o príncipe contra os magnatas de domínios 
que haviam se tornado independentes. A diversidade da história não poderia 
destruir a identidade duradoura do princípio. Estava implícito na própria na-
tureza do estado. O Príncipe, dono da Soberania, tinha livre disposição desta 
própria autoridade concedida a ele pela graça de Deus.

Mas com base em que podemos chamar uma autocracia absoluta e in-
controlável de monarquia moderada? Com o fundamento de que o príncipe, 
que era supremo na esfera de seus próprios direitos, nada poderia fazer contra 
os direitos dos outros. Ele foi restringido pelos direitos dos estados. 



96

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Tomamos o termo estados no sentido amplo de qualquer coisa que é inde-
pendente do príncipe. Sua existência separada em si já limita o soberano: a justiça 
e a moralidade ditam que o príncipe respeite e proteja todos os direitos, promova 
todas as iniciativas privadas e não impeça a ação histórica da natureza pela qual 
a sociedade se cristaliza, a partir de seus elementos mais simples até sua plena 
diversidade de formas e contornos. Cada homem livre, cada proprietário de ter-
ras, cada clérigo, cada nobre tinha que ser respeitado por sua própria conta. In-
divíduos com objetivos ou posições sociais semelhantes formaram associações. 
Surgiram associações privadas, comunas, cidades. Desta forma, os estados adqui-
riram uma forma mais visível: nobreza, clero, e mais tarde o terceiro estado. Isso 
forneceu solidez para o estado, suporte para a liberdade, propriedade e justiça, 
suporte também para o príncipe. A monarquia europeia era moderada não tanto 
por arranjos artificiais quanto pela organização simples e natural da sociedade. 

Nem devemos ignorar as reuniões dos estados. Essas assembleias não fa-
ziam, como os próprios estados, parte integrante do arranjo constitucional. A 
sua convocação não foi o resultado de uma intervenção regular no governo, 
mas foi sempre uma medida extraordinária. A fim de se conhecer a verdade 
sobre a natureza destas reuniões deve-se lembrar que os estados se reuniam em 
sua dupla capacidade, como súditos e como proprietários. 

Como súditos, seriam convocados por um príncipe e obrigados a obede-
cer sem a mínima reivindicação de voz nas questões governamentais ou parti-
cipação na elaboração de leis. De forma alguma se reuniram como um órgão 
nacional, mas como estados, cada um com sua competência distinta, sem di-
reito a fusão e conluio. 

Como proprietários. A autoridade real se baseava não apenas no direito 
de propriedade, mas também na liberdade diversificada da população. Um 
príncipe não tinha nenhum poder constitucional para reunir exércitos ou ar-
recadar impostos à vontade, em acordo com um Regimento Geral do Estado. 



97

FO R M A S  H I STÓ R I C A S  D E  G OV E R N O

Consequentemente, ele precisava não apenas de obediência, mas frequente-
mente, especialmente na adversidade e perigo, da benevolência e ajuda dos 
súditos. Os estados podiam manter suas bolsas fechadas, pois: “Point de re-
dressement de griefs, point de subsides”, [sem reparação de queixas, sem sub-
sídios]. No entanto, o que seria pedido eram de fato subsídios, sustento, contri-
buições, socorro, não consentimento para determinar despesas ou fornecer os 
fundos necessários para a manutenção do governo. Assim, essas reuniões não 
foram uma alavanca para derrubar o trono real, embora fossem um excelente 
baluarte contra a ambição e a ganância de um autocrata.

Quando agora passamos a avaliar este tipo de estado, sabemos que a oposi-
ção o condenará de imediato: O que importa a independência do príncipe, uma 
vez que deve governar pela graça do Povo Soberano? Por que insistir nas distinções 
entre estados quando a igualdade universal está no cerne dos direitos inalienáveis ​​
do Homem? Mas venho até vocês, senhores, para apelar contra o veredicto da sabe-
doria revolucionária e, para esse fim, devo primeiro comparar a qualidade das mo-
narquias europeias com as outras formas de governo e, em seguida, testá-la contra o 
julgamento daqueles cuja sabedoria perdurou por mais de vinte séculos.  

Quando penso nas monarquias orientais, baseadas principalmente em um 
direito permanente de conquista e governadas por vice-reis e sátrapas que es-
cravizam e exaurem a população indefesa. Quando penso num domínio onde a 
revolta, o incêndio criminoso e o assassinato são o substituto da lei de petições; 
na fraqueza interna daqueles Estados aparentemente poderosos, então acredi-
to que posso dizer com segurança que as formas europeias de governo, tendo-
-se desenvolvido sob a influência dos princípios cristãos, ocupam posições de 
destaque na galeria dos arranjos políticos.

Quanto às brilhantes repúblicas da Antiguidade, como eram seus governos? 
Admiramos o vigor no comércio e na guerra de Tiro e Cartago, Atenas e Roma, 
mas também sabemos de suas lutas quase incessantes entre os elementos 



98

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

democráticos e aristocráticos. Sem dúvida, a aristocracia tinha um senado ou 
órgão semelhante. O povo podia influenciar por meio de assembleias, enquan-
to magistrados com amplos poderes forneciam unidade administrativa. Mas, 
essas repúblicas nunca resolveram o difícil problema de traçar firmemente e 
manter limites adequados entre os vários poderes, de modo a fornecer à or-
dem política a estabilidade para agir como uma barreira permanente contra 
a ganância e a ambição. O resultado foi o mesmo em quase todos os lugares: 
as transições da aristocracia e da oligarquia, destas para um governo popular 
mais liberal, acompanhadas por espetáculos de fúria partidária e represálias, 
terminando no triunfo das massas, anarquia. Uma sede insaciável de liberdade 
e sangue, desespero e cansaço, que pavimentou o caminho para o demagogo 
habilidoso ou o general vitorioso recorrer à âncora maior do desespero, à tira-
nia. Na verdade, não precisamos invejar a glória transitória dessas repúblicas. 

Mas tem mais. O grande valor do tipo europeu de estado pode ser visto nos 
escritos dos filósofos e estadistas da Grécia e de Roma. Procuravam em vão a har-
monia que foi posteriormente proporcionada pelo desenvolvimento natural do 
princípio cristão e germânico: a união do respeito pela justiça e pela liberdade com 
autoridade estável sob um único chefe. Das muitas passagens de Isócrates, Platão 
e outros que eu poderia citar, deixe-me lembrar apenas duas. Cícero escreve: “Se 
devo escolher, escolho a monarquia, mas na verdade não aprovo a monarquia, nem 
a aristocracia, nem a democracia por si só. Prefiro antes de tudo a forma de governo 
que é uma mistura das três”.51 E Tácito observa: “As nações e as cidades são gover-

51  Cicero, De Republica, I.35: ‘E tribus nullum ipsum per se separatim probo; anteponoque 
singulis illud, quod conflatum fuerit ex omnibus. Sed si unum ac simplex probandum sit, re-
gium probem atque in primis laudem.’ [De nenhum dos três, em si mesmo e separadamente, 
faço pleno elogio; e prefiro a cada um deles aquele que tenha sido formado pela união de todos. 
Mas, se for necessário aprovar um único e simples, aprovo o regime real e, antes de tudo, o 
louvo.] De Rep. I. 35.



99

FO R M A S  H I STÓ R I C A S  D E  G OV E R N O

nadas pelo povo, ou pela nobreza, ou por um só homem. É mais fácil elogiar do que 
construir um estado que combina esses três elementos; ou, se fosse construído, não 
duraria muito”.52 E, no entanto, essa combinação durou muito tempo na Europa. 
A eficácia dessa mistura de poderes e interesses pode ser vista em muitos estados, 
notadamente na Grã-Bretanha. Os antigos não conseguiam alcançar uma monar-
quia estável que respeitasse as liberdades populares, porque careciam de uma base 
sólida: autoridade principesca independente. Na Inglaterra, foi demonstrado que, 
sob a proteção do trono, a liberdade pode se desenvolver de uma forma que não 
precisa ser inferior a qualquer forma republicana de governo. 

É certo que nenhum defeito nas formas de governo europeias causou a 
Revolução. Sob a ação do tempo e o favor das circunstâncias, eles haviam se 
tornado uma marca do ideal que a liberdade política do século passado havia 
formado no curso desimpedido de suas reflexões. Pelo contrário, nas características 
básicas dessas constituições está a condenação, não apenas de uma revolução como 
a que ocorreu, mas de qualquer revolução. Nenhuma revolução era necessária, uma 
vez que a reforma teria sido possível se a formação original do Estado tivesse sido 
considerada. Burke estava certo quando censurou os franceses: “Vocês poderiam, se 
quisessem, ter aproveitado nosso exemplo [em 1688] e concedido à sua liberdade 
recuperada [em 1789] uma dignidade correspondente. Seus privilégios, embora 
descontinuados, não se perderam na memória. Sua constituição não foi de forma 
alguma destruída. Seus fundamentos permaneciam intactos. Vocês poderiam ter 
se recuperado; vocês poderiam ter construído sobre aqueles fundamentos antigos. 
Vocês tinham aquela combinação e diversidade de interesses que são necessárias 
para a harmonia do todo, tanto no mundo político quanto no físico. Mas escolheram 

52  Tacitus, Annales, IV.33: ‘Delecta ex his et consociata reipublicae forma laudari facilius quam 
evenire et, si evenit, haud diuturna esse potest.’ [A forma de república escolhida e composta 
a partir dessas [formas de governo] pode ser mais facilmente louvada do que realizada; e, se 
realizada, dificilmente pode ser duradoura.] Annal., IV. 33.



100

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

agir como se nunca tivessem sido moldados em sociedade civil antes e que tinham 
tudo para começar de novo. Vocês começaram doentes, porque começaram por 
desprezar tudo o que pertencia a vocês”.53

A Holanda merece a mesma reprovação. Certamente, não aplaudo uma 
constituição que degenerou em um sistema de prerrogativas para a magistra-
tura urbana. Mas eu afirmo que, se tivessem pesquisado suas características 
básicas em sua origem histórica, todas as melhorias desejáveis ​​teriam sido atin-
gidas. No entanto, nos esquecendo do provérbio “Feliz o homem que valoriza 
os privilégios recebidos,” nós, holandeses, também preferimos um estado revo-
lucionário a um estado histórico, o Bataviano à República Holandesa.

Agora nos resta considerar os abusos. Foram essas a causa da Revolução? 
Em certo aspecto, já respondi a esta pergunta: pois, por maiores e múltiplos 
que fossem, os princípios e formas anteriores de Estado forneciam os meios 
de remoção. No entanto, a este respeito, a questão pode ser levantada: seriam 
esses abusos tão frequentes e horríveis, tão insultantes para o sentimento hu-
mano que, como resultado, pela embriaguez de uma indignação justa sobre 
o errado, a validade dos princípios, a ignorância da excelência das formas de 
governo e, na ânsia de ser libertado do estado insuportável, viu uma fonte de 
salvação na corrente devastadora da Revolução?

Tentarei responder a esta indagação no próximo capitulo.

53  Burke, Reflections on the Revolution in France [in Works, V, 80-82].



101

P A L E S T R A  V

ABUSOS

Vimos que a Revolução não se deve nem à injustiça dos princípios anteriores 
do Direito do Estado, nem à inadequação das formas de Estado em que atua-
ram. E os abusos!? Teriam as instituições políticas degenerado a tal ponto - teria 
a corrupção tomado posse tão completa das partes vitais do corpo - que o es-
tado não poderia mais ser curado e que toda tentativa de reforma estava fadada 
a terminar em revolução?

Acredito que uma estimativa correta desses abusos produzirá evidências 
suficientes do contrário. Para determinar o ponto de vista a partir do qual jul-
gá-los, gostaria de começar com algumas observações preliminares.

Em primeiro lugar, apenas os abusos interligados com as instituições políticas 
podem ser considerados aqui. É verdade tanto a nosso respeito quanto de nos-
sos antepassados: um longo e negro registro de pecados pode ser apresentado. 
Também na história moderna é como dantes: “Pecamos como nossos pais”.54 
Além disso, quanto mais nos aproximamos da Era da Revolução, maior é a de-
cadência moral. Governantes e povos, cuja “medida de iniquidade se encheu,”55 

54  Sl 106.6
55  Cf. Gn 15.16



102

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

pareciam maduros para receber os julgamentos de Deus. Terei mais a dizer so-
bre isso quando lidarmos com a incredulidade e suas consequências. Mas, para 
o nosso presente propósito, devemos examinar apenas os abusos característicos 
de constituições corrompidas. O poder real realmente degenerou em um des-
potismo sem limites? Todas as salvaguardas de direitos e liberdades foram per-
didas? As relações entre estados tornaram-se insuportáveis? As pessoas estavam 
suspirando sob o jugo de um autocrata, de uma nobreza arrogante, de um clero 
supersticioso e voltado para a perseguição?

Em segundo lugar, devemos excluir toda representação desonesta desses 
abusos políticos. De forma bastante unilateral, as pessoas sempre falam sobre esses 
erros, sem mencionar o bem pelo qual eles foram, de muitas maneiras, contraba-
lançados e mitigados. Além disso, muito exagero foi promovido pelo acúmulo de 
acusações de tempos muito distantes: as misérias do sistema feudal, as usurpações 
da hierarquia, as perseguições religiosas pelo estado, as guerras religiosas resultan-
tes, a Inquisição e as dragonnades,56 a opressão do campesinato pelos senhores, a ar-
bitrariedade dos príncipes que alimentavam sua ambição com a substância e a vida 
de seus súditos. Nenhuma das bênçãos fornecidas pelo cristianismo foram levadas 
em conta, mesmo em uma condição corrupta, nem um dos serviços do clero e da 
nobreza e das ações de bons reis. Assim, por meio de incontáveis ​​anacronismos, 
uma incrível quantidade de crimes foi acumulada a fim de esmagar o acusado sob o 
peso de uma acusação que deveria ter sido distribuída ao longo de mil anos. 

Isto foi duplamente injusto. Já que os méritos dos antepassados ​​também 
deveriam ter sido levados em consideração. A indignação assim despertada 
pela concentração de queixas e objeções foi em grande parte artificial. Nove 
décimos dos fardos enumerados não podiam mais ser a causa de qualquer 

56  As dragonnades foram uma política do governo francês instituída pelo rei Luís XIV em 1681 
para intimidar as famílias huguenotes (protestantes) a se converterem ao catolicismo. [N.T.]



103

A B USO S

opressão real. O século 18 não foi conturbado pelo que o século 10 suportou 
sob o jugo de ferro do feudalismo ou pelo que o século 16 sofreu como resul-
tado das guerras religiosas e das diretivas arbitrárias de príncipes tirânicos. No 
entanto, todos os tempos de angústia foram vividamente evocados e todos os 
crimes da antiguidade concentrados em um ponto, para serem acessados pelo 
fogo da língua causando uma chama na qual os reis, magistrados e sacerdotes 
do século 18 seriam totalmente consumidos. Não nego o efeito dos abusos que 
ainda estavam presentes, ou dos quais os frutos amargos ainda eram provados, 
mas esta consequência da falsificação da história e do incitamento artificial faz 
parte da revelação da excitação efetuada pela influência de princípios falsos.

Terceiro, não nego que os abusos estiveram entre as causas secundárias 
da Revolução. Admito plenamente a influência de todos os erros que se entre-
laçaram com os arranjos políticos. No entanto, estou convencido de que seu 
efeito negativo, mesmo que reconhecido em toda sua força, quando compara-
do com o efeito dos conceitos da Revolução, foi apenas subordinado. 

Examinaremos agora, em detalhe, as particularidades dos abusos existen-
tes. Isto para ver se eram realmente tão grandes e terríveis para deixar o Povo se 
exasperar. Acredito e afirmo que as pessoas tem se enganado sobre a existência, 
a magnitude e a gravidade dos abusos. 

Sobre sua existência. As pessoas cometeram grandes erros a esse respeito 
por não compreenderem a origem nem a extensão dos direitos garantidos pela 
constituição.

Uma vez que sua origem foi mal compreendida, os direitos foram confundi-
dos com abusos. As deturpações da lei estatal, pelas quais o soberano foi reduzido 
ao mais alto funcionário, e a população foi elevada a uma corporação soberana, aci-
ma do Soberano legítimo, tornaram-se a causa de uma amargura para a qual não 
havia causa na essência das coisas. Metade dos discursos contra a nobreza e o clero 
caem por terra se tivermos em mente que não se tratava de instituições para o bem 



104

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

comum, responsáveis ​​pelo poder confiado, mas corporações cuja livre disposição 
de bens se baseava em direitos de propriedade. O mesmo pode ser dito da autorida-
de real: muito do que seria imperdoável em um magistrado supremo não precisa de 
desculpas da parte daquele que exerce o domínio em seu próprio nome. A maioria 
dos direitos senhoriais e obrigações pessoais foram os termos em que pedaços de 
terra haviam sido concedidos e, portanto, eram os sinais duradouros dos favores re-
cebidos. Não devo elogiar a imprudência dos reis da França em não convocar os Es-
tados Gerais por mais de 150 anos, negligenciando assim os meios mais poderosos 
de aproximar o trono e a nação; no entanto, eles eram livres para convocar ou não 
convocar. Não defenderei o jovem Luís XIV que, calçado com botas e esporas e um 
chicote na mão, expressou sua aprovação ao Parlamento atônito. Não obstante, este 
terá alguma influência no grau de nossa reprimenda, quando sabemos que este tra-
tamento cavalheiresco ocorreu em relação a um corpo que, na França, representava 
o rei. Não tinha outro poder além daquele derivado dele. Registrava leis apenas no 
sentido de anunciar publicamente que foram devidamente emitidas e seladas pelo 
Soberano, e que nunca oferecia protestos que fossem além de meros conselhos ou 
que pudessem obstruir permanentemente a vontade do rei.

Também tem havido mal-entendidos com respeito à extensão dos direi-
tos e privilégios. Os direitos foram representados como ilimitados, quando na 
verdade eles tinham limites. Desde a ressurreição do poder real e o surgimento 
das cidades, a vontade e o poder da nobreza e do clero eram tudo menos ili-
mitados. Mesmo o despotismo real de Luís XIV foi grosseiramente deturpado. 
Seu poder era restrito de jure e de facto. Assim, Heeren escreve, corretamente, 
que a constituição da França era muito complicada para admitir à violência do 
rei um puro despotismo: “Que limites não foram estabelecidos ao prazer do 
rei pela nobreza e clero, pelos costumes e direitos locais. Para alguns, o prazer 
do rei podia ser formidável, mas não para toda a nação, nem mesmo para en-
tidades únicas e poderosas. Assim, apesar disso, um espírito nacional poderia 



105

A B USO S

se manter, reforçado pelo esplendor da época”.57 Se não soubéssemos o quão 
profundamente podemos ser cegados por preconceitos revolucionários, tam-
bém ficaríamos surpresos com os equívocos e afirmações ousadas de autores 
famosos. Os autores revolucionários, quando investem contra a autocracia de 
outrora, negligenciam a antiga organização do Estado e da sociedade. Onde 
uma questão de competência pessoal estava envolvida, onde sua própria auto-
ridade, direitos privados, direitos de corporações, comunidades e regiões, es-
tavam envolvidos, ali o rei, embora poderoso, era frequentemente impotente, 
e seus súditos, embora obedientes, geralmente inflexíveis. Nenhum pretexto 
derivado do “bem comum” ou do “bem-estar público” estava disponível para 
conter a oposição. Isso só poderia ocorrer quando a teoria da liberdade entrou 
em uso. É por isso que um escritor notável, ao mencionar a abolição dos pri-
vilégios de algumas Corporações por Lodewijk XVI (em 1776, a conselho de 
estadistas revolucionários), faz uma observação correlatíssima: “Assim, é pos-
sível, armado com os princípios da nova filosofia, destruir dentro de um ano, 
somente neste ramo das relações civis, uma multidão de instituições e poderes 
que, pelos conceitos anteriores de direitos de propriedade, até mesmo o mais 
ilimitado Monarca dificilmente teria ousado atacar no curso do mais glorio-
so governo. Tal intervenção nos direitos de uma única cidade, desencadeou 
guerras civis que repetidamente custaram centenas de milhares de vidas e ao 
Príncipe violento sua coroa”.58 

Perguntemos, em segundo lugar, se as pessoas têm se enganado sobre a 
magnitude dos abusos existentes. Considerarei com franqueza até mesmo aqui-
lo que é incerto se pertence ou não à categoria de abusos.

57  Heeren, Handbuch des Europäischen Staatensystems, 3ª. ed. P. 232.
58  Geschichte der Staatsveränderung in Frankreich unter Ludwig XIV, oder Entstehung Fortschritte und 
Wirkungen der sogenannten neuen Philosophie in diesem Lande: Leipz. 1827 (I. 187.) Uma obra 
que continuou até junho de 1791 e testemunha leituras e julgamentos incomuns.



106

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Muitas coisas que anteriormente davam justa causa para a ofensa diminuí-
ram em extensão e força. A nobreza havia declinado em riqueza e prestígio, e o 
clero não mais impunha sua vontade ao príncipe e ao povo. Das obrigações de-
rivadas da servidão, poucas permaneceram. Somente aqui e ali as pessoas conti-
nuaram presas a hipotecas hereditárias pelas quais terras hereditárias foram com-
pradas. Por exemplo, as pessoas costumam falar da Main-morte, prática segundo 
a qual o usufruto da terra era onerado por condições opressivas, e, além disso, a 
propriedade voltava para o dono original se a família residente morresse. No en-
tanto, em toda a França não restava mais de um milhão e meio de main-mortables,59 
e cada um deles, assim que renunciasse à terra, tinha autoridade para se livrar de 
qualquer obrigação inerente.60

Existem muitos conceitos errados sobre pontos semelhantes. É feito 
parecer que propriedades privilegiadas estavam isentas do imposto mais te-
mido, o Taille (cobrado pelo rei ou senhor das terras); entretanto, verifica-se 
que, exceto em uma pequena parte das regiões do sul, todas as propriedades 
estavam sujeitas a ele, independentemente do proprietário. Muitos gritos de 
angústia foram levantados sobre a Corvée ou a obrigação de trabalhar nas vias 
públicas; no entanto, em várias regiões, essa obrigação tinha sido substituída 
por um pagamento moderado, e onde não era o caso, a família de um diarista 
poderia quitar a obrigação com oito dias de trabalho por ano.61 Há ainda mais 
exageros. Exemplo. Quantas histórias não têm sido contadas sobre a Bastilha, 
sobre a multidão de vítimas lançadas naquela prisão estatal por suspeita, ódio 

59  Um servo que, segundo a lei feudal da França, não tinha o direito de alienar seus bens em 
caso de morte sem filhos. [N.T.]
60  Gesch. der Staatsver. I. 79.
61  Geschichte der Staatsveränderung in Frankreich unter König Ludwig XVI, I, 79, 104, 123. Essa 
obra, que se pensava anônima, foi escrita por Carl Heinrich von Schütz e traz a história até 
junho de 1791 e é um testemunho de erudição incomum e bom senso.



107

A B USO S

ou inveja, sobre os horrores sofridos em suas masmorras e as atrocidades 
cometidas lá! Aqui não pergunto sobre os tempos idos; não quero diminuir 
de forma alguma o horror despertado pela memória das Lettres de Cachet62 e 
outros meios de coerção. No entanto, não devemos ignorar o fato de que muito 
do que causa indignação já havia caído em desuso. Fato que, quando a Bastilha 
foi capturada em 14 de julho de 1789, e os pobres coitados presos ali deveriam 
ser libertados, quem eles encontraram? Sete. Das sete vítimas da vingança real 
ou ministerial, quatro foram por falsificação, uma por extravagância, a pedido 
do pai, e uma por insanidade. Além disto, instrumentos de tortura, por mais 
procurados que fossem, não foram encontrados. 

Um exemplo de exagero semelhante em nosso próprio país [Países Baixos] 
é o clamor sobre a atuação dos oficiais de justiça na província de Overijssel. Van 
der Capellen chamava-lhe nada menos do que escravidão quando os camponeses 
eram pressionados, sob pena de castigo ou multa, a realizar todos os tipos de tarefas 
para os oficiais de justiça, inclusive os mais servis.63 No entanto, os camponeses 
eram obrigados a prestar esses serviços por dois dias do ano; além disso, o serviço 
manual podia ser comprado por vinte e cinco centavos de florim e o carreto por um 
florim. Teremos uma melhor percepção de como deveria ter sido o jugo da escra-
vidão colocado sobre os ombros de camponeses lamentáveis quando observamos 
a base para as ações. A base era a linguagem poderosa da Palavra em que todos os 
humanos são iguais, por serem criados pela mesma mão, dotados de Alma e Corpo, 
seduzidos pelos mesmos desejos, pressionados pelas mesmas necessidades, sub-
metidos às mesmas fraquezas, à mesma morte e submetidos ao mesmo Julgamento 
futuro, perante o mesmo Deus. 

62  Uma carta com um selo oficial e geralmente autorizando a prisão sem julgamento da pessoa 
nomeada. [N.T.]
63  Van der Capellen, Vervolg der Vaderlandsche Historie, I, 298.



108

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Resta-me discutir o peso dos abusos existentes. Fardos de magnitude cons-
tante podem ser pesados ou leves, dependendo das circunstâncias. Na primeira 
metade do século 18, a pressão dos abusos foi consideravelmente aliviada.  

Em que situação, especialmente, os abusos se tornam mais opressivos do que 
o normal? Certamente, quando os direitos pretendidos são exercidos com rigor. O 
oposto foi o caso. Nunca, pelo menos na prática, houve menos motivos para reclamar 
do despotismo e da desigualdade. A opinião pública já dominava. A nova filosofia deu 
o tom. O rei ficou tímido em exercer até mesmo seus direitos mais indiscutíveis. Os 
nobres começaram a encobrir os privilégios de que se orgulhavam, como manchas 
escandalosas de iniquidade ancestral. Os magnatas do reino curvaram-se aos finan-
cistas, e os literatos gozaram de maior poder do que duques e príncipes. Em títulos e 
formalidades sociais ainda pode ter havido compulsão e desigualdade; na vida real da 
sociedade havia, em muitos aspectos, liberdade e igualdade.

Quando especialmente os abusos são opressivos? Certamente, quando não 
há perspectiva de libertação. E qual foi a situação? As perspectivas não poderiam 
ser mais brilhantes. A abolição dos abusos foi o tema da época. Parecia que tudo 
seria revisado, reformado, purificado, aperfeiçoado. Os príncipes e filósofos deseja-
vam, acima de tudo, descobrir os abusos a fim de planejar sua remoção. Os abusos 
ou haviam sido abolidos, estavam em processo de abolição ou seriam abolidos. 

A condição da França na época era pintada como se estivesse em declínio 
e deterioração em todos os lugares. Os escritores lamentaram um reino rico 
em recursos, mas em apuros financeiros e uma população abençoada com boas 
terras, mas sofrendo com a pobreza e a miséria. Esta imagem estava correta? 
Não para Necker. Ele, que não era amigo dos abusos e nem inimigo das refor-
mas, descreveu este país como sendo de sua escolha e residência, dificilmente 
comparável a qualquer outro em prosperidade e abundância.64 

64  Necker, citado em Geschichte der Staatsveränderung, I, 137-39.



109

A B USO S

Vemos que as consequências dos abusos não foram nem de longe como 
descritas, e da deturpação ou exagero das consequências é permitido tirar uma 
conclusão também para a representação incorreta ou exagerada da causa. Bur-
ke afirma: “ao ouvir alguns falarem da antiga monarquia da França, você pode-
ria imaginar que eles estavam falando sobre a Pérsia sangrando sob a espada 
feroz de Taehmas Kouli Khan; ou pelo menos descrevendo o despotismo anár-
quico bárbaro da Turquia [...] no entanto, os fatos não apoiam essa semelhan-
ça”.65 E depois de observar o notável aumento da população e a prosperidade 
da monarquia da França, escreve: “Vejo em tudo isso algo que impressiona e 
comanda a imaginação, que serve de alerta para uma mente que está prestes à 
censura precipitada e indiscriminada e que exige que examinemos muito seria-
mente quais e quão grandes são os vícios latentes que poderiam nos autorizar 
a nivelar um tecido social tão cômodo com o solo. Não reconheço, nesta visão 
das coisas, o despotismo da Turquia. Nem consigo discernir o caráter de um 
governo que tem sido, em geral, tão opressor, ou tão corrupto, ou tão negligen-
te, a ponto de ser totalmente impróprio para qualquer reforma”.66

Quanto à Holanda, o contraste entre reclamação e realidade é ainda mais 
gritante. Nossa constituição também era insuportável, dizem, e, portanto, esta-
va destinada a ocasionar uma revolução.67 Agora, ninguém pode deplorar mais 
do que eu que nossa constituição, mal avaliada e degradada, especialmente por 
excluir as classes médias, houvesse sufocado toda a energia e espírito públi-
co e concentrado o poder no círculo cada vez mais estreito de regentes urba-
nos. Mas, quando vejo a prosperidade e abundância da República nos anos 
anteriores a 1780, então suspeito que os abusos não foram tão grandes quanto 

65  Burke, Reflections; in Works, Londres 1823. V. 233.
66  Burke, Reflections; in Works, V, 239ss.
67  Cf. G. W. Vreede, De Regering em de Natie sedert 1672 (Amsterdam, 1845).



110

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

parecem à sabedoria moderna. Aqueles que carregaram os fardos não os sen-
tiram como insuportáveis: as vítimas permaneceram inconscientes de sua mi-
séria até que ela foi apontada e discutida com elas. Mesmo aqueles que mais 
tarde se destacaram neste argumento, parecem praticamente não ter sentido a 
dureza do jugo que levavam que preferiram entoar uma canção de louvor aos 
prazeres de sua condição.

Talvez alguns dos detalhes até agora tenham ajudado a convencê-lo de 
que a avaliação de queixas políticas está sujeita a muitas críticas. Mesmo as-
sim, acredito que posso dar um passo adiante. Mesmo se o número e o peso 
dos abusos fossem muito maiores do que parecem para nós, ainda devemos 
sustentar que não foram eles, de forma alguma, que produziram a Revolução. 
Permitam-me fazer quatro comentários a este respeito. 

Em primeiro lugar, concluir a necessidade da Revolução a partir da con-
dição da França é seguir uma linha de raciocínio que se aplica a quase todas as 
épocas anteriores da história. Necker observa que apresentar uma grande re-
volta popular como a consequência inevitável de eventos anteriores teria sido 
possível após o regime feudal, após as Cruzadas, após as guerras civis sob os 
últimos reis Valois e após a morte de Luís XIV. Sempre se pode, ele conclui, 
encontrar uma causa do presente no passado.68 

Em segundo lugar, a história ensina que nações às vezes se encontravam 
em um estado muito pior do que a França supostamente esteve, mas não tenta-
ram resolver seus problemas por meio de uma revolução. Assim, o sofrimento 
do povo francês não explica por si só a Revolução.69

Em terceiro lugar, a Revolução não foi iniciada por aqueles que suposta-
mente foram oprimidos. Nos Países Baixos, a revolução não foi lançada pelo 

68  Necker, De la révolution française, I, 4.
69  Cf. Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, I, 14.



111

A B USO S

povo contra os regentes, mas pelos regentes contra o Stadhouder,70 na França 
pelos estados privilegiados contra o rei. Tempo e esforço, inquietação e confu-
são eram necessários para o enfraquecimento da autoridade real e para incutir 
no povo convicção de miséria e desejo de mudança e de revolução.

Em quarto lugar, quando tomamos nota da natureza da Revolução - que 
ela não pretendia apenas mudar a forma de governo ou abolir os abusos, mas 
transformar toda a sociedade; que não foi apenas uma revolução política, mas 
especialmente social - então é evidente que os abusos, mesmo que suficientes 
para efetuar uma revolução, não efetuaram este tipo de revolução. A causa não 
seria compatível com o efeito, a semente não corresponderia ao fruto. 

Um comentário final sobre mais uma linha de argumentação que deduz 
a Revolução estritamente de causas políticas. Até que eu o pesasse cuidadosa-
mente, ele causou uma impressão considerável em mim. Um autor anônimo, 
mas inteligente, argumenta que a Revolução foi o resultado da decadência dos 
estados privilegiados. O nobre nascimento não era mais levado em consideração 
e não havia mais o temor do Senhor. Os nobres usufruíam de seus tesouros de 
forma egoísta ou então camuflavam suas perdas. O que antes servia como escu-
do e arma tornou-se uma joia reluzente e inútil. Portanto, no início do século 
18, os pilares aristocráticos do trono, a nobreza e a igreja, estavam internamente 
podres, enquanto o terceiro estado crescia continuamente e começava a disputar 
o poder se não a supremacia. Assim, à medida que os poderes intermediários se 
extinguiram, o rei ficou virtualmente sozinho em face de uma população indis-
ciplinada, para entrar em colapso no primeiro conflito.71 Há muita verdade nesse 
argumento. Um reino no qual elementos aristocráticos desapareceram e tudo 

70  “Stadhouder” era o oficial encarregado de manter a paz nas primeiras províncias holande-
sas: mais tarde, o título foi usado para o chefe de estado da própria República holandesa desde 
o século 15 até o final do século 18. [N.T.]
71  De nos réformes (Leipzig, 1829).



112

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

foi nivelado é muito instável e mal pode escapar da anarquia ou da tirania. No 
entanto, discordo da ideia principal. O argumento é válido para o Estado atual, 
que se baseia, agora que um melhor fundamento foi destruído, na trias política. 
Aquela combinação artificial de indivíduos sob um governo tríplice composto 
pelos chamados elementos monárquicos, aristocráticos e democráticos, de tal 
forma que qualquer um dos três, se a máquina funcionar corretamente, pode 
evitar uma colisão prejudicial entre os outros dois. Hoje isso é verdade: tire a 
aristocracia, e o trono se tornará uma presa indefesa da violência popular. Mas, 
antigamente, não era assim. Mesmo que a nobreza fosse tirada, o rei não teria 
entrado em conflito violento e direto com o elemento democrático indisciplina-
do: à parte dos nobres, ele teria descoberto independência e força - encontrado 
resistência ou apoio - em províncias, cidades, comunidades, corporações. Um 
segundo muro circular atrás do que havia desabado, uma nova aristocracia, ou-
tro baluarte de corpos intermediários para a proteção das liberdades populares 
contra a arbitrariedade do rei ou, conforme o caso exigisse, para a proteção dos 
direitos do trono contra as turbulências do povo.72

Antes de concluir, devo dizer algo sobre um assunto que certamente me-
rece um tratamento separado. Até agora, falei apenas de direito constitucional 
e não de direito internacional. No entanto, a mesma questão pode ser levan-
tada aqui: foi a antiga lei das nações talvez a causa da agitação e turbulência na 
Europa? A ganância e a ambição eram a força motriz dos príncipes a ponto de 
que uma ordem internacional totalmente nova fosse necessária? Mais uma vez, 
vamos examinar o princípio, a forma e os abusos. 

72  [2a ed.] Tenho percebido de L’Ancien Régime et la Révolution de Tocqueville que já muito antes 
da erupção da Revolução a centralização tinha feito uma revolução quase inevitável já no primei-
ro choque. “Não restou nada organizado para conter o governo, mas também nada para susten-
tá-lo, de tal maneira que todo o grande edifício desses monarcas estava sujeito a desmoronar ao 
primeiro abalo da sociedade que lhe servia de base.” (Op. cit., p. 209.)



113

A B USO S

Qual foi o princípio? Foi o mesmo que no direito constitucional: a santida-
de da lei, alicerçada na vontade de Deus. Cada tratado começava com a fórmula 
solene, Em Nome da Santíssima Trindade. Desse modo, os homens mais poderosos 
da terra se humilharam como mortais e pecadores diante dele, que não faz acep-
ção de pessoas, e selaram suas promessas uns aos outros como Stadhouders do Rei 
dos reis. Chamados acima de outros para observar e defender Suas leis. Seguindo 
Aquele que comanda a justiça, a paz e o amor fraternal. O Senhor dos exércitos, 
que é capaz de destruir os conselhos dos ímpios, que é poderoso para libertar por 
meio de muitos ou mesmo por poucos. Aquele que diz aos poderosos ímpios: 
“Por causa do teu furor contra Mim, e porque a tua arrogância subiu até aos meus 
ouvidos, eis que porei o meu anzol no teu nariz, e o meu freio, na tua boca, e te 
farei voltar pelo caminho por onde vieste”.73 Aquele que não permite que sejam 
envergonhados aqueles que, em Cristo, nele confiam. Aquele que é uma rocha 
forte e uma fortaleza invencível para todo aquele que, antes e acima de todas as 
alianças dos homens, fez uma aliança firme com Ele, o Deus dos céus e da terra, 
o mais poderoso dos potentados.

De que forma esse respeito pela lei se manifestou? De que forma se ma-
nifestou esse senso de justiça, essa reverência pela santidade de todas as coisas, 
essa obrigação de vir em auxílio do mais fraco, assim que ele foi ameaçado pela 
superioridade? Naquele sistema que, como qualquer sistema construído sobre 
a verdade, existia da natureza das coisas antes de ser fundamentado na ciên-
cia; no ato quase instintivo de socorro que traz a junção de todas as forças em 
perigo comum. No famoso sistema de balanceamento ou equilíbrio de poderes, 
talvez mais corretamente chamado de sistema de contrapesos ou contraforças, 
pelo qual nenhum estado poderia arriscar violar a independência ou os direitos 
básicos de outro sem ser combatido por uma aliança de poderes. 

73  Isaías 37.29



114

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Agora, os abusos. Pode-se fazer uma longa lista de transgressões perpetra-
das por príncipes ambiciosos contra esses princípios elementares de direito. No 
entanto, a longo prazo, os princípios triunfaram sobre os abusos. Tanto a domina-
ção de qualquer poder quanto a aniquilação até mesmo do menor estado foram 
impedidas. Vez após vez, a busca pela hegemonia, embora frequentemente tenta-
da, foi frustrada. Guilherme I e Maurício de Orange, em aliança com Elizabeth I 
e Henrique IV, contiveram a Espanha; a mão firme de Richelieu, aliado de Gus-
tavus Adolphus e Frederick Henry, quebrou o orgulho da Áustria; e o poder e a 
ganância de Luís XIV foram detidos depois que Guilherme III criou uma aliança 
envolvendo metade da Europa. É um fenômeno notável, observa Friedrich von 
Gentz, “que no decorrer de três séculos agitados nenhum Estado independente 
pudesse ser destruído pela força”.74 Portanto, posso afirmar que nenhum dano ou 
infâmia do direito internacional justificou a devastação da Europa.

Aqui termina a parte negativa do meu argumento. Nem os princípios do 
antigo regime, nem as formas de governo e nem os abusos provocaram a Re-
volução. Pois, os princípios eram as leis imutáveis ​​que o Criador e Sustentador 
de todas as coisas prescreveu para suas criaturas e súditos; as formas apresenta-
vam a autoridade soberana imóvel. Fato que é um pré-requisito para o gozo da 
liberdade. Os abusos não foram suficientemente numerosos ou extensos para 
efetuar a Revolução para cuja preparação foram explorados. Ora, um efeito sem 
causa é um absurdo; mas também o é o desejo de inferir de uma causa o que 
não é compatível com ela. A raiz do mal revolucionário deve ser procurada em 
um nível mais profundo do que a superfície política. 

Você acha que eu subestimo a decadência constitucional e a força dos 
abusos? Você acha que esses abusos teriam ocasionado uma revolução mesmo 
sem a influência dos princípios revolucionários? Eu não vou negar. O que é 

74  Von Gentz, Ausgewählte Schriften, IV, 46.



115

A B USO S

mais, estou convencido de que, se toda a sabedoria reformista tivesse falhado, 
a deterioração política por si só teria bastado para desencadear uma explosão 
terrível. Mas uma revolução não é a Revolução. Para ocasionar esta Revolução, 
era necessário mais do que abusos, por maiores e mais numerosos que fossem. 
Uma revolução que mostra traços de desdobramento teórico em cada página 
de sua história deve ter tido uma origem teórica.





117

P A L E S T R A  V I

 A PERVERSÃO DO DIREITO 
CONSTITUCIONAL 

Nas minhas palestras anteriores tentei demonstrar que a Revolução foi 
mais do que uma reação contra um jugo insuportável. Foi mais que me-
ramente reacionária. Em alguns países, a decadência constitucional pode 
ter sido razão suficiente para o povo se revoltar, mas qualquer reação desse 
tipo foi engolfada pela onda revolucionária, como um riacho que se perde 
na imensidão da correnteza do rio Amazonas. A Revolução não foi uma 
reação. A Revolução tem vida própria. Nasceu da doutrina, de uma teoria 
filosófica da liberdade. 

Chegou a hora de examinar essa teoria. Ela é avaliada de diversas formas. 
É objeto de grande deleite ou profunda aversão; é considerado mortal ou indis-
pensável para a felicidade das Nações. Nós, no entanto, não vemos esta teoria 
como objeto panegírico nem de ódio ou simplesmente uma sátira. Queremos 
ser fiéis ao ponto de vista histórico. Não desejo julgar, mas descrever. É um 
ensaio de biografia que apresentarei. Consequentemente, desejo rastrear essa 
teoria em sua origem e em seu funcionamento.  



118

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Sua origem peculiar. Como a teoria surgiu e tomou forma? Quero mostrar 
como se desenvolveu uma situação entre as pessoas na qual o princípio revolucio-
nário gradualmente ganhou ascendência. Como este princípio gerou a doutrina da 
Revolução como seu organismo natural. E como a batalha desta doutrina, negando 
a essência histórica e imutável das coisas - como se a história fosse desconhecida – 
terminou provando ser, o germe da história, a mola mestra do curso revolucionário 
dos eventos. 

Estou bem ciente da dificuldade e da importância dessa parte da minha 
tarefa. O que eu ofereço aqui são esboços superficiais, já que conto com sua 
própria investigação posterior. Basicamente, a linha de argumentação que ado-
tarei pode ser resumida nos seguintes quatro pontos: 

1.	 A corrupção do direito constitucional foi propícia ao surgimento do 
princípio da Revolução. 

2.	 A Reforma não pode de forma alguma ser considerada uma causa da 
Revolução. 

3.	 A doutrina da Revolução é a manifestação de incredulidade de forma 
sistemática.

4.	 Os contornos básicos da história da Revolução estão implícitos no 
contraste de seu princípio com a natureza e o direito.

A corrupção do direito constitucional é o que nos ocupará nessa palestra. 
Veremos, primeiramente a substância da degeneração republicana; em segundo 
lugar, as suas causas; terceiro, a falsa noção de Estado; quarto, a generalidade desse 
erro; quinto, a sua dupla direção; e, finalmente, deduzir de tudo isso, a natureza 
e o grau da influência que a corrupção do Direito do Estado teve na preparação 
da Revolução. Um tema de extrema importância; tanto para uma visão geral 
do todo, e, especialmente, para combater a falsa visão da natureza do Estado. 



119

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

Visão que ainda hoje é adotada. Visão que tem em seu bojo um dos pretextos 
que visam a arbitrariedade e a violência revolucionárias, constituindo-se em 
um dos obstáculos mais poderosos no caminho para a liberdade e a justiça.

a. A perversão do direito constitucional é um fato. 
Estamos, creio eu, de acordo sobre a natureza das monarquias europeias 

históricas: principados patrimoniais, com autocracia temperada e limitada, 
mas real. Consequentemente, rejeitamos o costume de interpretar e descrever 
essas monarquias como repúblicas poderosas sob o governo de um só homem. 
Esses erros históricos, no entanto, estavam relacionados a erros na ciência es-
peculativa. Havia uma teoria do direito constitucional segundo a qual todo es-
tado era uma res publica, até mesmo uma monarquia. Gradualmente, portanto, 
apenas a república passou a ser considerada a situação normal e legal. 

b. O que causou essa transformação bizarra? 
Devemos lembrar que o surgimento do aprendizado na Idade Média foi 

um renascimento da vida na Antiguidade. A barbárie germânica foi forçada a 
dar lugar à cultura romana, e as instituições e costumes romanos tornaram-se 
ingredientes importantes no desenvolvimento europeu. Os estudiosos viviam 
na Antiguidade e mergulhavam em suas ideias - em sua história, linguagem, direi-
to e política. E, como a Antiguidade constantemente apontava para a república, 
sua consequência natural era a percepção de que jamais existiu monarquia.

Sua história. Os homens de bom grado desviaram os olhos dos tempos 
sombrios e confusos que acompanharam a queda do Império Romano, para 
contemplar assuntos mais significativos ou pelo menos mais elegantes em uma 
época anterior. Eles puseram de lado os recitais enfadonhos de analistas igno-
rantes e supersticiosos, para se deliciar com os historiadores da Grécia e de 
Roma. Esses últimos fizeram menção a reinos poderosos e prósperos, mas seu 
principal tema, muito admirado e invejado, consistia nas histórias de repúbli-
cas: de Tiro, senhora do mar; de Esparta, onde cada cidadão era um soldado e 



120

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

cada soldado um herói; de Cartago, que, por meio de comércio e autoridade, 
tornara as regiões mais remotas sujeitas a tributos; de Atenas, onde a glória 
militar foi realçada e laureada pela arte magnífica; de Roma, cujas armas bri-
lhantes destruíram toda uma série de estados poderosos e colocaram meio 
mundo em cadeias. No entanto, os defeitos mal foram pensados. Os homens se 
esqueceram que essas histórias continham verdade, mas também ostentação, e 
que nessas famosas comunidades muitos homens eram cidadãos e muitos mais 
eram escravos, enquanto a liberdade política era rara e a anarquia ou tirania, 
frequentes. A prosperidade, o bem-estar e a glória das repúblicas tornaram-se 
objeto de contemplação unilateral; as repúblicas surgiram como estados-mo-
delo que prometiam a perfeição da humanidade. 

A linguagem. O latim era a língua exclusiva e universal. Até mais do que, 
posteriormente, o francês. Assim, o latim era a linguagem do aprendizado e da 
cultura, da diplomacia e da correspondência; o veículo para o estado e a igreja, 
para tudo que não fosse vulgar ou banal. Para as nações germânicas, que desco-
nheciam seus próprios tesouros, o latim era uma ferramenta indispensável. O 
tratamento do direito constitucional e internacional também sempre foi em la-
tim - circunstância não insignificante, pois a cor de uma expressão está intima-
mente relacionada à formação do pensamento. Assim, à medida que os termos 
latinos foram assumidos, particularmente no direito constitucional, também 
foram as ideias de que são o veículo. A língua latina evoluiu sob a influência 
republicana. Consequentemente, para designar as várias formas políticas, havia 
uma escassez de expressões aplicáveis ​​aos principados, mas uma abundância de 
locuções republicanas; e, aos poucos, de maneira não intencional como regra, 
toda a terminologia, por mais inadequada e estranha que fosse, foi introduzida 
e naturalizada nos domínios europeus. Assim, o estado, que era uma monar-
quia, foi denominado respublica ou civitas, uma comunidade ou sociedade civil. 
A população, que consistia em súditos, era chamada de liber populus, um povo 



121

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

livre. Os estados, que foram convocados como vassalos ou proprietários para 
dar conselhos ou conceder dinheiro, enquanto permaneciam sujeitos ao rei – 
os estados cuja própria composição e consulta impediam a noção de “povo” 
no sentido republicano - receberam o nome comitia, assembléias populares. 
Os domínios do príncipe eram chamados de patrimonium populi, o patrimônio 
nacional; seu dinheiro aerarium publicum, o tesouro público; e as funções admi-
nistrativas que instituiu chamados de munera publica, ofícios públicos. Como 
diz Haller: “Essa corrupção da linguagem era, e ainda é, uma fonte de erros in-
finitos”.75 Ideias equivocadas logo se ligaram a nomes equivocados, como resul-
tado, o significado etimológico gradualmente expulsou o significado histórico.

A lei. A excelência das leis romanas, especialmente em seu respeito, tor-
nara as nações conquistadoras em alunos dispostos e gratos. Suas próprias 
tradições e costumes eram amplamente subordinados a essas leis. Agora, o 
direito privado e o público eram quase inseparáveis ​​para os romanos. Conse-
quentemente, o estudo de seu sistema legal fomentou noções republicanas. 
Em Roma, devemos ainda observar, a ciência do direito atingiu seu apogeu 
no período de degradação do Estado sob o domínio imperial. Naturalmente, 
os juristas retratavam o imperador como a figura principal, sua vontade como 
a diretriz, sua autoridade como o ponto focal do Estado. Essa visão foi trans-
ferida para os novos governantes na Europa, especialmente depois que, no 
império franco, Carlos Magno assumiu o título imperial, como se a linha dos 
imperadores romanos tivesse continuado nele e em seus descendentes. A mo-
narquia germânica cristã passou a ser vista à luz da condição romana - em um 
período de degradação. No entanto, essa condição degradada era de natureza 
republicana. Pois, quer se considerasse Roma como abençoada com um chefe 
supremo ou humilhada sob um tirano, a Roma imperial era simplesmente a 

75  Haller, Restauration de la Science Politique, I, 99.



122

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

continuação de uma comunidade sob governo monárquico. No fundo, a au-
toridade do magistrado supremo no trono de César, suportável ou não, era a 
de um despotismo republicano apoiado pela força militar. Aplicado aos reinos 
europeus, os monarcas aqui também podiam ser considerados magistrados su-
premos (ou tiranos) das comunidades. Portanto, um equívoco perigoso pelo 
qual o príncipe, estava sendo elevado somente na aparência, mas de fato rebai-
xado a governo republicano, a magistrado. Esse equívoco fez sua autoridade 
parecer irrestrita e, portanto, constantemente a ser expandida (ou usurpada e, 
portanto, constantemente a sofrer oposição). 

A ciência política. Os próprios antigos não confundiam principado e co-
munidade. Eles não se referiam à monarquia como respublica, mas como reg-
num, principatus, dominatus [realeza, soberania, autocracia]. Eles fizeram uma 
distinção entre cidadãos (cives) e sujeitos (subditi). Sua ciência, entretanto, 
preocupava-se apenas com repúblicas, porque estas eram encontradas entre 
nações civilizadas como os gregos e romanos; monarquias eram notadas, mas 
apenas, por assim dizer, para fins de registro, visto que eram o costume entre 
os bárbaros desprezados. Consequentemente, por exemplo, a principal obra 
de Platão e Cícero no direito constitucional é intitulada A República. Assim foi 
com os antigos. Da mesma forma com aqueles que seguiram seus passos. Veja 
o famoso Maquiavel, cuja influência foi extraordinária. Ele viveu em uma repú-
blica, foi imerso no espírito de Roma, encontrou sua escola de treinamento no 
estudo de Tito Lívio. Não é seu Príncipe o tirano republicano da Antiguidade? 
Alguém contestaria que seus escritos também contribuíram para a crescente 
republicanização da ciência política?

Já podemos ver por que o impacto combinado da história antiga, lingua-
gem, direito e ciência política levaria os estudiosos a um terreno estranho. No 
entanto, também houve causas exteriores ao mundo da aprendizagem, como 
resultado das quais o republicanismo entrou em voga. Desenvolvimentos entre 



123

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

as próprias nações europeias reforçaram a inclinação para as ideias republica-
nas. Na Itália, cuja ascensão durou pelo menos até o século 15, as cidades-esta-
dos independentes preservaram a realidade de repúblicas poderosas. Na Euro-
pa em geral, as cidades prósperas contavam com um governo local com todas 
as características de uma república. Uma infinidade de guildas e corporações 
cuidavam dos interesses de seus membros no espírito de uma comunidade. Os 
monarcas, apanhados em apuros financeiros como resultado da guerra, extra-
vagância ou infortúnio, ajudaram eles próprios a minar o respeito pela autori-
dade soberana, revelando a sua dependência monetária em repetidos apelos à 
generosidade dos seus súditos. Todas essas circunstâncias, combinadas com o 
curioso curso da civilização greco-romana, ajudam a explicar como uma noção 
poderia conquistar o modo geral de pensar que era totalmente estranho às mo-
narquias europeias. 

c. Prossigo para a forma normal e um breve compêndio da perversão do di-
reito constitucional: a falsa visão do Estado. 

Até certo ponto, é possível descobrir de antemão que forma o erro assu-
mirá. Os homens viviam em monarquias e sonhavam com repúblicas. Visto 
que é uma necessidade básica da mente humana reconciliar a fantasia com a 
realidade, havia apenas uma solução: decidir que toda monarquia também é 
uma república em origem. Mas como conciliar essa afirmação com a situação 
histórica real? Como ter certeza da ilegalidade de todas essas monarquias reais? 
E, em particular, como recomendar uma organização republicana nos casos em 
que se julgou necessário ou desejável manter a forma monárquica? Somente 
formulando a noção universal em uma ideia que abarcaria todas as formas de 
governo em sua tendência republicana; apenas encontrando com sucesso um 
conceito teórico, uma definição do estado, que essencialmente tornaria até 
mesmo monarquias em comunidades e funcionaria como uma pedra de toque 
com a qual a legitimidade de cada estado histórico poderia ser testada. 



124

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

A essência histórica entrou em colapso sob a influência de imaginações 
especulativas e a contradição da experiência foi silenciada. Foi assim que sur-
giu a falsa ideia de que o estado deve ser visto como uma associação. Entenda, 
eu não nego que um estado pode ser uma associação; frequentemente era. 
Mas o que deploro é que a distinção característica entre Estados foi ignorada: 
a unidade monárquica foi confundida com a união republicana; agregação foi 
considerada associação; cada estado foi transformado em uma sociedade civil, 
uma comunidade de cidadãos; a monarquia foi eliminada e os reinos da Euro-
pa foram entregues à discórdia e à dissolução.  

Na verdade, um momento de consideração deste equívoco com seus co-
rolários revelará como ele dá origem a uma teoria revolucionária completa. Se 
o rei é um autocrata dentro de uma república, de onde vem sua autoridade? Por 
delegação. Por parte de quem? A maioria dos cidadãos. De que maneira? Por 
convenção e contrato social. Para quê? Para cuidar do interesse público. Em 
que termos? Consulta e responsabilidade conjunta. Por quanto tempo? Até 
que o favor seja perdido ou o mandato revogado. Dá para entender? Onde o 
princípio está incluído, a série de inferências não pode ser negada.

d. O erro foi universal
Com isto não afirmo que todas as conclusões foram imediatamente e em 

todos os lugares concordadas. Pelo contrário, sei como a força do raciocínio 
não se revela repentinamente, mas gradualmente, lenta e seguramente, no de-
senvolvimento de todo o tecido da falsa hipótese; mas me parece que só pre-
ciso lembrá-lo da natureza e da multiplicidade das causas identificadas, para 
convencê-lo de que o conceito de erro deveria ser geral.

Para os praticantes da ciência política, o erro tornou-se axiomático. Nenhu-
ma investigação adicional foi necessária. Como de costume, não faltaram escri-
bas para exibir sua capacidade de argumentação e demonstrar sua habilidade em 
sistematizar o erro. Todos aceitaram um pacto social como condição prévia do 



125

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

Estado. Ideia de um pactum sociale, de um tratado de Estado, como condição de 
cada Estado, foi tão apontada e reconhecida como a verdade principal, como pri-
mum verum, que todos viram nela o ponto de partida da ciência, como pode ser 
visto principalmente nos escritos políticos dos séculos 16 e 17. Pode ter havido 
exceções, como [Robert] Filmer em sua obra Patriarcha, mas em geral os estudio-
sos foram sugados para o redemoinho. Não espere uma enumeração cansativa 
de nomes e títulos. Um exemplo deve bastar. Mas que exemplo! O de [Hugo] 
Grotius. Por um longo tempo, e em muitos aspectos não injustamente, a luz da 
sabedoria política de Grotius serviu como um farol para governantes e nações. 
Mais uma razão para concluir que, onde ele errou, o erro deve ter sido universal. 
Ele também caiu na falácia da natureza do Estado. Ele se mostrou claramente 
irresistível, e marcou o caminho para um número incontável de seguidores, em 
sua obra-prima madura De Jure Belli ac Pacis, onde repetidamente vemos a falsa 
noção triunfar sobre melhores percepções que o autor aparentemente não havia 
esquecido inteiramente. 

No Livro I, capítulo 3 desta famosa obra, encontramos passagens onde 
ele relata com evidente aprovação algumas noções muito precisas a respeito da 
natureza das monarquias e sua origem histórica na alienação de terras e outras 
propriedades. Ele menciona explicitamente os reinos patrimoniais em que o 
soberano possui a coroa como uma herança pessoal. Ele faz o importante co-
mentário de que, embora um soberano possa fazer promessas solenes em sua 
ascensão, sua soberania não sofre nenhuma alteração. Ele repudia a opinião de 
que o poder soberano sempre e sem exceção pertence ao povo, de forma que 
ele tem o direito de coagir e punir os reis cada vez que abusam de sua autori-
dade, acrescentando: “Não há sábio e esclarecido que não veja quanto mal tal 
ideia causou, e ainda pode causar, uma vez que as mentes estejam totalmente 



126

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

persuadidas dela”.76 Agora, quando perguntamos como esse mesmo homem 
inteligente define o estado, lemos que ele também fala do estado como um 
“perfeito corpo de pessoas livres que se uniram para o gozo pacífico de seus 
direitos e para sua utilidade comum”77. Consequentemente, dessa perspectiva, 
a monarquia é uma modificação da república; todo estado é uma associação, 
uma união de cidadãos livres tendo sua origem na convenção e seu critério e 
fim no bem comum. Você gostaria de citações de outros autores depois disso, 
ou está convencido de que a verdade permaneceu oculta da maioria quando 
até mesmo Grotius não conseguiu percebê-la?

O erro era comum entre os eruditos, mas não somente entre eles. Isto já 
era esperado; em primeiro lugar, porque o funcionamento das causas responsá-
veis ​​pela degeneração das concepções políticas não se limitava de forma alguma 
aos gabinetes de estudos; em segundo lugar, porque naquela época havia menos 
separação do que hoje entre teoria e prática, de modo que a influência da ciên-
cia foi detectada rapidamente na sociedade em geral. E, de fato, a falsa noção de 
estado foi encontrada em toda parte. Você encontra isso entre os filósofos: basta 
abrir as páginas da obra Dois Tratados de Governo de Locke. Você o encontra entre 
os historiadores; entre os poetas. Tornou-se endêmico na literatura. Foi popu-
lar. Pertenceu aos lugares-comuns sobre os quais a retórica praticou sua arte de 
descrição eloquente. As lições extraídas dela são encontradas nos escritos dos 
próprios clérigos que cercaram Luís XVI - nos próprios discursos dirigidos a ele 
em ocasiões solenes. Ou o rei não foi lembrado da origem divina dos limites e 
da extensão de seus direitos, ou então as admoestações sobre este assunto foram 
misturadas com noções republicanas muito estranhas. Fénelon, por exemplo, 
escreveu em seu Directions pour la conscience d’un Roi que o povo “não lhe deve 

76  Grotius, De Jure Belli ac Pacis, I.3.8.3; I.3.11.1; I.3.16.1; I.3.8.1.
77  Ibid., I.1.14.2.



127

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

obediência, exceto em virtude do contrato e, se você o violar, não mais merecerá 
que o cumpra”. E Masillon disse em um sermão: “Sim, senhor, foi a escolha da na-
ção que primeiro colocou o cetro nas mãos de seus ancestrais [...] o reino depois 
disso tornou-se a herança de seus sucessores, mas originalmente eles o deviam ao 
consentimento livre dos súditos”.78 

e. O erro funcionou em duas direções.  
Quando o estado é considerado uma união de cidadãos sob uma autori-

dade delegada, a atenção será dada a uma de duas coisas: ou os direitos daque-
les que entraram na associação serão enfatizados, e então sempre haverá quem 
esteja preparado para subordinar o governante e chamá-lo a prestar contas em 
sua qualidade de funcionário do Estado; ou então o interesse do governante e a 
conveniência de um governo estável e ordeiro serão enfatizados, e consequen-
temente a tendência será fortalecer o braço da autoridade e suprimir qualquer 
oposição problemática. Ambos os sentimentos concordam que a base do esta-
do é a delegação de autoridade. Eles discordam se a delegação implica alienação. 
A hipótese de um contrato social deixa apenas duas vias: anarquia ou tirania, 
dependendo da inclinação pessoal, caráter e circunstâncias. 

Dois publicitários79 que representam essas duas direções são [Thomas] 
Hobbes e [Algernon] Sidney. Ingleses e contemporâneos, eles viveram os 
mesmos acontecimentos, mas foram guiados em direções opostas à medida 
que suas ideias se formavam. Hobbes ficou indignado com o espírito puritano 
de liberdade, que não hesitou em colocar as mãos na pessoa sagrada do rei. 
Sidney ficou indignado com a conduta vil dos monarcas que menosprezaram 
os direitos da população e agiram de forma descontrolada com juramentos e 

78  Citado em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, I, 18.
79  Não no sentido moderno de um profissional formado em publicidade, mas de pessoas 
ilustres e eruditas que publicavam suas ideias por meio de livros. [N.T.]



128

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

promessas. Ambos desejavam argumentos e instrumentos políticos para con-
ter a arbitrariedade - Hobbes, a arbitrariedade das paixões populares; Sidney, a 
arbitrariedade da autoridade real. 

Considere o sistema de Hobbes. Ele toma seu ponto de partida no estado 
da natureza, quando os homens eram livres, mas miseráveis, por causa de con-
flitos mútuos. Para escapar da guerra de todos contra todos, eles celebraram 
um contrato social, um pacto pelo qual se formou uma sociedade civil. Mas 
eles agora são homens livres? Eles têm o direito de manter o Soberano que es-
colheram subordinado às cordas principais de suas paixões inconstantes? Não, 
de fato, pois isso seria retornar à confusão anterior. Delegação implicava aliena-
ção, abdicação irrevogável. A autoridade coletiva deles passou de uma vez por 
todas para as mãos do governante.

E que tipo de autoridade foi delegada ao governante, de acordo com Hob-
bes? Não o tipo que é limitado pelas liberdades dos súditos e pelos direitos dos 
cidadãos, mas uma autoridade que tem livre e plena disposição de tudo em seu 
âmbito. O estado é a associação de cidadãos; a vontade dessa associação, torna-
da conhecida pelo veredicto da maioria, é a vontade geral; e uma vez que esse 
livre arbítrio se resolveu no governo, doravante a vontade de todos é a vontade 
arbitrária do governo. O estado é um monstro devorador, um Leviatã, do qual 
o Soberano é a alma e os súditos ou cidadãos são os membros. A delegação é 
incondicional e inclusiva: bens e vida, vontade e faculdades mentais estão à 
disposição do magistrado supremo; resistência e dissidência são criminosas. O 
que o Soberano ordena é ipso facto justo e lícito; seu bom prazer é o critério da 
verdade e da justiça. Assim, Hobbes distorceu o contrato social e extraiu dele 
um despotismo tal que merece ser rotulado como Nec plus ultra - mais longe do 
que este não se pode ir. 

Agora vamos voltar para Algernon Sidney. Partindo da mesma premissa 
básica, ele chegou à conclusão oposta. Certamente, diz ele, o estado é formado 



129

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

por convenções e a soberania é uma criatura do povo. Mas delegação de poder 
não é abdicação. A associação é e continua sendo a verdadeira Soberana. Ela 
retém o direito de regular, restringir, revogar, como bem entender, a autoridade 
do oficial, agente, comissário, administrador ou servidor. 

Se Hobbes destruiu os direitos do povo, Sidney destruiu os direitos do 
magistrado. Hobbes trocou a autoridade real pela onipotência despótica, mas 
a liberdade de Sidney é uma farsa. Para conter o poder e a força superiores, 
ele não afirma direitos e liberdades históricas, mas uma liberdade geral, que 
põe em perigo os direitos não apenas do soberano, mas de todos, por causa 
daqueles que conseguem tomar as rédeas do governo e afirmar-se como repre-
sentantes da vontade geral. 

Assim, ambas as vias levam à tirania, seja ela exercida por monarcas ou 
por facções. Essas doutrinas perversas e absurdas eram, não somente possíveis 
mas, inevitáveis ​​uma vez que a falsa definição do Estado havia se tornado aceita 
em geral. Nossos dois autores nada mais fizeram do que trazer à luz, com me-
díocre habilidade, mas precisão lógica, a dupla série de silogismos implícitos 
na definição perniciosa, seguindo a dupla interpretação de que é capaz.

A mesma luta necessariamente dividiu todo o campo da teoria política. 
Nem todos os teóricos, no entanto, foram igualmente consistentes. Alguns he-
sitaram e, temerosos de ambos os extremos, tentaram se salvar em sistemas 
em que compartilhavam a meio caminho as consequências cruéis de ambas as 
escolas. [Samuel] Puffendorf, com base na hipótese de uma sociedade civil, se 
opôs a Hobbes em muitos aspectos, mas permitiu ao soberano, no interesse do 
estado, dispor da propriedade e da vida de todos. E [ Justus] Boehmer, embora 
levantasse dúvidas sobre o contrato social, permitiu ao soberano, a pretexto do 
bem-estar do Estado, expandir a sua autoridade pessoal para acompanhar as 
chamadas necessidades do Estado. Outros publicitários eram menos tímidos 
e, defendendo o poder do príncipe ou do povo, formavam os dois campos dos 



130

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

maquiavélicos e dos que lutavam contra a monarquia.80 Considero desnecessário 
sobrecarregá-lo com uma série de nomes. Mas, espero que agora dê para enten-
der o que estava querendo demonstrar quando exemplifiquei sobre de Groot, 
Grotius e sobre a universalidade da fonte do erro (ou seja a incompreensão da 
natureza do Estado). Todos esses escritores construíram sobre a mesma base. 
Todos procuraram, na luta entre si, o seu próprio ponto de apoio no erro que 
respeitaram e que lhes era comum, para que este desfortunado mal-entendi-
do ganhasse de forma indiscutível, pela própria multiplicidade e gravidade 
das disputas. Da mesma forma com a qual uma vara, batida de ambos os lados 
pelo golpe do martelo, é cravada mais fundo e com mais firmeza no solo. As-
sim, tanto o curso como a origem da ciência, a influência da Antiguidade, bem 
como o curso dos acontecimentos, também o fizeram em tempos posteriores. 
Portanto, tudo trabalhou de forma conjunta para dotar o conceito de Estado, 
como sociedade de homens livres, para transmitir um poder que ainda hoje se 
manifesta na ciência e na prática.

f. Que influência, enfim, teve a perversão do direito constitucional no ad-
vento da Revolução? 

Mais uma vez, devemos ter em mente a distinção entre as revoluções an-
teriores e a Revolução. A influência nas revoluções foi grande e incalculável. A 
perversão do direito constitucional não poderia deixar de ocasionar a perver-
são da política, das constituições e dos próprios Estados. Toda a história foi 
distorcida, desorientando o curso de ação para o futuro. Acreditando-se fiéis 
à tradição histórica, defendendo direitos históricos, os homens perseguiam 
ilusões. O desenvolvimento das monarquias europeias foi perturbado por um 

80  Tradução de “monarchomaques” (francês; machomai (gr) combater), rótulo usado pejorati-
vamente contra estudiosos huguenotes que lutavam contra a monarquia na França no final do 
séc. XVI [Nota da tradutora].



131

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

elemento estranho; toda relação política foi distorcida pelo equívoco a respeito 
do estado. Os monarcas se consideravam chefes de estado e frequentemente 
agiam com maior arbitrariedade do que antes, quando eram governantes po-
derosos por seus próprios méritos. Os súditos se consideravam cidadãos de 
uma sociedade civil e assumiam uma postura mais elevada porque viam o rei 
simplesmente como o mais alto funcionário do Estado. 

As revoluções dos séculos 16 e 17 tiveram esse cunho republicano em 
quase todos os lugares. Para começar com os Países Baixos, será que esse fato 
não era claramente discernível aqui? Eu sei que as revoluções muitas vezes fo-
ram muito políticas. Tenho protestado muitas vezes contra o desrespeito ou 
subordinação do princípio religioso, mas, sem querer minimizar o papel da re-
ligião, não devemos fechar os olhos à presença ativa na Revolta neerlandesa de 
uma política mais mundana. Ao longo de seu curso houve uma luta contínua 
entre o elemento monárquico tradicional e o elemento republicano especulati-
vo. Essa luta se mesclou na resistência inicial contra o rei Filipe II; manifestou-
-se mais claramente nas reivindicações dos Estados - não apenas contra o rei, 
mas também contra o arquiduque Matthias da Áustria e o duque Francisco de 
Anjou, e não menos contra o príncipe William de Orange. Continuou durante 
os notáveis ​​anos do governo do conde de Leicester; e pela forma como o cargo 
de stadhouder81 foi definido. A luta foi encerrada em favor do novo sistema.

Na Inglaterra, também, a religião teve mais influência do que os historia-
dores costumam reconhecer. Ainda assim, misturada com a resistência zelosa 
nascida do apego ao credo denominacional ou governo, a natureza da sobera-
nia foi mal compreendida, os direitos do povo foram exagerados e o governo 

81  “Stadhouder” [‘politerono’] era o oficial encarregado de manter a paz nas primeiras provín-
cias holandesas/dos países baixos/neerlandesas; mais tarde, o título foi usado para o chefe de 
estado da própria República holandesa/dos países baixos [Nota da tradutora]



132

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

terminou sendo concebido em termos de uma comunidade. Isso ficou espe-
cialmente evidente na Revolução de 1640; em certa medida na de 1688. Isso 
ficou evidente na maneira como, um século depois, do outro lado do oceano, 
os descendentes daqueles que trouxeram as concepções republicanas para a 
América do Norte efetuaram sua revolução muitas vezes mal compreendida e 
mal descrita.

Mas por que insistir no óbvio? Se o efeito foi universal, ao mesmo tempo 
foi fatal. Simplesmente não poderia haver concórdia ou harmonia no estado, 
uma vez que o respeito pelos direitos um do outro se tornou impossível: cada 
lado, por sua vez, sistematicamente ultrapassou seus direitos, anulando assim 
os direitos dos outros. Governo e povo aspiravam à submissão total e à supre-
macia irrestrita; a inquietação e a tensão constante tornavam as colisões inevi-
táveis. A teoria não podia deixar de antagonizar rei e súdito, o súdito vendo no 
rei um tirano em potencial e o rei vendo no súdito um rebelde em potencial. 
Se a tradição e o costume não tivessem neutralizado por muito tempo a força 
crescente desta fonte de discórdia pública, ter-se-ia testemunhado ainda mais 
cedo o que foi predito, tendo em vista as ideias da Revolução, na frase contun-
dente de Edmund Burke: “Os reis serão tiranos da política quando os súditos 
são rebeldes por princípio”.82 

Mas, será que a Revolução, era resultado da corrupção do direito 
constitucional?

Superficialmente não tem dúvida. Pois, como dizem, as teorias da Revo-
lução são idênticas às que acabamos de discutir: soberania popular, contrato 
social, governo responsável e, assim que houver descontentamento popular, 
um direito sagrado à revolta. Alguns irão afirmar que a Revolução continuou 
e completou o que as revoluções anteriores começaram; universalizou e 

82  Burke, Reflections; em Works, V, 152.



133

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

popularizou o que antes era propriedade acadêmica do segmento esclarecido e 
culto de algumas nações. A Revolução, dirão estes, simplesmente concretizou 
as ideias republicanas sob formas constitucionais, ao mesmo tempo que elimi-
nou tudo o que costumava impedir que fossem implementadas por completo.

Duvido que esta afirmação esteja correta. 
Inquestionavelmente, essas teorias foram popularizadas. Mas como? Foi 

a ciência que conseguiu isso? As conclusões acadêmicas de homens eruditos 
tornaram-se, por sua própria força, idênticas à opinião popular? Ou as nações 
entraram de outra forma em uma situação em que a própria ciência, ao ampliar 
e aguçar essas conclusões, se tornou apenas mais uma manifestação do modo 
universal de pensar? Eu me inclino para a última suposição. A ciência, a menos 
que reflita o sentimento popular, não alcança popularidade facilmente. Se é 
possível dizer, em certo sentido, que a ciência molda a sociedade, é ainda mais 
certo dizer que a própria ciência é modificada e moldada pela sociedade.

Minha dúvida é confirmada quando comparo as teorias republicanas com 
as revolucionárias. Elas parecem semelhantes com certeza, mas não são idênticas. 
Pois, conformidade não é igualdade. A menos que eu esteja enganado, encontra-
mos novamente no século 18 o que descobrimos no século anterior; mas desta 
vez o vemos animado por outro princípio muito mais pernicioso. Antes, tínha-
mos que lidar com um erro político; agora estamos diante de um equívoco social. 
Antes, o efeito poderia ser verificado, ou pelo menos mitigado, pela influência de 
princípios superiores; agora o equívoco é reconhecido como o princípio mais 
elevado, enquanto a religião é eliminada e renunciada. Quando o sistema de um 
Sidney ou Hobbes interferiu nos direitos e deveres da vida social e doméstica, 
essa intromissão no funcionamento interno da sociedade foi vista como uma 
anomalia repreensível. O instinto e a consciência dos povos e príncipes recua-
ram. Mas o que era anômalo e anormal tornou-se, na Revolução, legal e normal. 
O instinto e a consciência foram cauterizados. A Revolução social não teve uma 



134

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

base meramente política; a Revolução popularizada foi baseada em mais do que 
teorias científicas. Jamais compreenderemos seu verdadeiro caráter se não tiver-
mos sempre em mente que foi forjado por uma causa mais geral: por uma crise 
mundial que foi ao mesmo tempo uma crise na história da igreja cristã, um perío-
do de decadência e apostasia, de guerra contra o Evangelho em todos os campos 
de aprendizagem e prática. 

Mais uma palavra antes de concluir esta palestra. Trata-se de uma obje-
ção que também pode ter ocorrido a você. Ao discutir as causas da perversão 
do direito constitucional, não mantive um silêncio partidário sobre a Reforma 
Protestante? Sou obrigado a aceitar essa objeção e discuti-la porque está rela-
cionada a uma crítica mais geral. 

Homens cujas opiniões eu valorizo83 pensam que, em geral, dou pouca 
importância ao que eles chamam de princípio democrático da Reforma de Genebra. 
Eles veem nele o fundamento de um Liberalismo Cristão que está em um polo 
totalmente oposto ao do liberalismo que se originou na filosofia da incredulida-
de do século 18. Eles não param por aí, mas afirmam que, supostamente sob a 
influência de Haller, eu confundo essas duas escolas e, assim, chego a um sistema 
legitimista que pertence mais ao Faubourg St. Germain, do que à velha Holanda.

Não espere de mim uma autodefesa elaborada; acho que toda esta série 
de palestras fala contra qualquer acusação desse tipo. Gostaria de me limitar a 
esta questão pertinente: a política democrática da Igreja de Genebra teve uma 
influência republicana na política? 

O que significa esta política democrática? Este princípio da igreja democrá-
tica? Refere-se ao sistema consistorial, introduzido, com modificações, onde o 
calvinismo se tornou predominante. Desse “sistema republicano de consistórios 
ou sínodos” Haller tirou muitas conclusões sobre o efeito prejudicial da Reforma 

83  Alusão, em particular, a H. J. Koenen; cf. Briefwisseling, II, 966; ver também pp. 640, 718.



135

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

sobre o direito constitucional84 - o que deveria servir para mostrar que neste pon-
to pelo menos não estou sob sua influência. Em resposta, eu poderia dizer que 
em Genebra a organização eclesiástica não era democrática, mas aristocrática, ou 
melhor ainda, teocrática. Parece republicana apenas para aqueles que não con-
seguem distinguir claramente entre uma igreja e uma sociedade. Protestantes, 
incluindo calvinistas, não se libertaram da tirania papal para se curvarem às opi-
niões sempre mutáveis ​​da maioria, mas sim para viver de acordo com as normas 
da Bíblia sob a autoridade daquele que, embora invisível, mas presente na Palavra 
e no Espírito, é o único cabeça e rei de sua igreja. Não há tempo para me estender 
sobre isso agora, mas em qualquer caso, dificilmente posso atribuir uma influên-
cia muito grande ao surgimento de uma organização republicana de conselhos, 
sessões ou consistórios eclesiásticos, pela simples razão de que durante séculos, 
como vimos, as pessoas encontraram a realidade do governo republicano em uma 
ampla variedade de corporações. Tão numerosas eram as relações sociais que 
refletiam o ideal republicano que os consistórios teriam sido apenas mais um 
exemplo dele, sem significado especial. 

Isso, entretanto, não encerra o caso. As bases da acusação são mais pro-
fundas. Embora possamos ter inocentado a política eclesiástica calvinista, 
a tendência do calvinismo como um todo permanece suspeita. O espírito 
republicano da pequena Genebra espalhou-se por outros países. Havia uma 
tendência republicana entre os calvinistas, tanto na teoria política quanto nos 
distúrbios que eclodiram por causa do conflito religioso. Estudiosos Calvinis-
tas como Hubert Languet e Francis Hotman escreveram livros em um espírito 
republicano. Muitos traços desse espírito podem ser apontados na história dos 
huguenotes franceses e dos puritanos ingleses. A questão é: isso deve ser atri-
buído ao calvinismo ou aos calvinistas, à confissão ou aos confessores?

84  Cf. Haller, Restauration de la Science politique, I, 107.



136

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Os responsáveis são os calvinistas. Não em virtude dos ensinamentos que 
adotaram, mas como resultado das circunstâncias em que viviam. Eles viviam 
em países que já eram republicanos, ou então, estavam se tornando republica-
nos de maneira independente por influencia política. Por causa de sua fé, eram 
geralmente oprimidos; perseguições sangrentas frequentemente os levavam à 
autodefesa; portanto, mais do que outros, estavam dispostos a considerar a re-
sistência como um meio legítimo de defender os direitos populares. E quanto 
aos publicitários calvinistas, eles eram, como seus colegas católicos, filhos de 
sua época; portanto, nem sempre foram livres dos preconceitos daquele pe-
ríodo; não seria justo culpar suas crenças pelos erros que eles mantinham em 
comum com os mais ferozes perseguidores dessas crenças. Digo erros, pois não 
podemos chamar de liberalismo cristão louvável, o que em outros considera-
mos como uma deplorável confusão de ideias a respeito dos fundamentos his-
tóricos e da existência legal dos reinos europeus. 

Nenhuma culpa recai sobre o Calvinismo. Onde a acusação é dirigida ao 
calvinismo, Calvino tem o direito de ser ouvido. Qual é a opinião de Calvino? 
Como cidadão de Genebra, ele preferia a república. Mas isso não era, para ele, 
motivo para aconselhar súditos a aspirar aos direitos dos cidadãos. Precisamos 
apenas ler o que ele escreve em sua obra principal depois de discutir a com-
petência legal dos cidadãos livres: “Mas se aqueles a quem a vontade de Deus 
designou para viver sob príncipes e serem seus súditos naturais, transferissem 
essa competência para si mesmos, sendo tentados a se revoltar ou a mudar o 
governo, o próprio pensamento seria não apenas tolo e fútil, mas também per-
verso e pernicioso”.85 Precisamos apenas consultar a confissão de nossa igreja 
calvinista, onde também se menciona reis e príncipes nomeados por Deus.86 

85  Calvin, Institutas, IV, xx, 8.
86  Confissão Belga, Art. 36



137

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

Mas, por que se referir a confissões e escritos? Calvino era um cristão fiel, in-
comparável no apego cuidadoso às palavras das Sagradas Escrituras. Não era 
típico de Calvino distorcer as Escrituras para encorajar uma distorção republi-
cana da lei constitucional. Em tudo, a palavra de ordem do calvinismo era ser 
fiel às Escrituras. Se desejamos louvar nossos antepassados ​​calvinistas por sua 
coragem e perseverança e, com relação a isso, temos o prazer de usar o termo 
Liberalismo Cristão, muito bem. Mas não procuremos a fonte de sua excelência 
em um equívoco histórico e político. Essa fonte era sua piedade não fingida, a 
qual torna alguém que teme a Deus em alguém destemido (embora não desres-
peitoso) quanto aos poderes terrestres. Eles possuíam força espiritual porque 
foram bem nutridos com o alimento espiritual da Palavra de Deus, a qual torna 
a pessoa forte tanto contra a baixeza como contra a arrogância. Eles demons-
traram intrepidez em cadafalsos, campos de batalha e perante concílios porque 
estavam armados com a espada do Espírito, com a Bíblia, que torna alguém 
capaz de não temer o perigo, preferindo obedecer aos mandamentos de Deus 
a atender as exigências de outros mortais, lembrando-se da promessa: “Sê fiel 
até a morte, e eu te darei a coroa da vida”.87 

O calvinismo certamente nunca levou a qualquer tipo de republicanis-
mo. Não preciso nem apelar para seus ensinamentos para provar isso. Talvez 
eu já tenha concedido demais quando disse que as circunstâncias às vezes se-
duziam os calvinistas, na prática, a ter sentimentos que não estavam de acor-
do com o respeito pelo magistrado civil. Em qualquer caso, alguns calvinistas 
evidenciaram o oposto. Aqui, novamente, as apresentações padrão da história 
exigem revisão.

Os líderes dos calvinistas na França demonstraram maravilhosa paciência, 
tolerância, desejo de reconciliação; evitaram a rebelião e limitaram sua resistência 

87  Apocalipse 2.10



138

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

a uma forma de autodefesa que se relacionava a uma confissão obediente da Pa-
lavra de Deus. Isso apareceu de maneira ainda mais notável em homens como [o 
príncipe de] Coligny, que estava familiarizado com os princípios republicanos 
que lhes teria servido bem. Mas há algo mais que é quase totalmente esqueci-
do. Sempre que os calvinistas eram forçados a pegar em armas, eles enfrentavam 
a oposição de outro partido, a quem chamavam de ultracalvinistas. Este grupo 
condenava o desrespeito ao direito das autoridades civis e resistia à promoção 
dos interesses temporais de uma maneira mundana, dando àqueles que pareciam 
se guiar mais por considerações políticas do que pela simplicidade cristã o nome 
ambíguo de politiques. Se o tempo não proibisse, eu ficaria feliz em mostrar a vo-
cês esse contraste de opinião, aparente em conselho e conduta, nos escritos de 
[François de] La Noue e [Philippe du Plessis-] Mornay. 

Essa era a situação na França. Assim foi em outros lugares, como por 
exemplo nos Países Baixos, onde, note-se, o calvinismo sobressaía. Ao longo 
dos problemas, os calvinistas demonstraram moderação, autocontrole e conci-
liação para com o Rei, e os calvinistas estritos em particular mostraram grande 
aversão a qualquer coisa que parecesse contradizer o mandamento: “Que toda 
alma esteja sujeita aos poderes superiores”. Muitas vezes, João de Nassau e [Pe-
dro] Dathenus não se deixaram induzir a fazer o que era considerado bastante 
apropriado por Guilherme de Orange ou Marnix [de Santo Aldegonde]. Ou 
se o nome Dathenus lembra iconoclastas e motins em Ghent, e da intratabili-
dade calvinista em relação aos católicos, não defendo tais excessos, mas foram 
excessos que nasceram da convicção de que a remoção das ofensas era exigida 
das pessoas, bem como do magistrado civil pelo próprio Deus, de acordo com 
o preceito de Sua Palavra. De forma semelhante, o tratamento de Maria Stuart 
pelos protestantes escoceses estava relacionado com a crença de que, em um 
estado teocrático, assassinato e adultério, mesmo quando cometidos pelo prín-
cipe, tinham que ser punidos para que a lei divina fosse mantida. Repito, não 



139

 A  P E RV E R S ÃO  D O  D I R E I TO  CO NST I T U CI O N A L 

defendo esses excessos; tudo o que afirmo é que esse “zelo de Deus, mas sem 
entendimento”88 - esse “teocratismo” sobrecarregado - nada tinha em comum 
com a influência das ideias republicanas sobre o Estado. 

Mas, alguém dirá, o que dizer do Ato de Abjuração de 1581, com suas 
teorias sobre o príncipe feito para o povo, e assim por diante!? Nenhuma obje-
ção é respondida mais facilmente do que essa. Quando este Ato, do qual data 
a independência dos Países Baixos Unidos, é apresentado como evidência da 
“doutrina da soberania popular, que em certo sentido se origina do Calvinis-
mo”89, esta qualificação repousa na ignorância dos verdadeiros fatos do caso. O 
partido consciencioso, mesmo após anos de sofrimento, olhou para este passo 
decisivo com tristeza e apreensão, não por medo do perigo, mas por escrúpulos 
de senso de dever. O feito foi obra daqueles que tinham o hábito de invocar a 
ajuda de Deus ao mesmo tempo em que se valiam de expedientes políticos, 
algo que os ultracalvinistas não chegariam a fazer. Tais pessoas deram destaque 
às teorias neste importante documento, o Ato de Abjuração, uma vez que o 
único princípio que poderia justificar a deserção aos olhos dos calvinistas estri-
tos (a impossibilidade de continuar a adorar a Deus de acordo com Sua Palavra 
e Lei debaixo do domínio do Rei) havia sido posto de lado a fim de agradar aos 
católicos, que então ainda eram fortes no país. 

Termino aqui. Não devo me perder nos detalhes, nem antecipar o que per-
tence à próxima palestra. Terei que tentar defender a Reforma contra uma acu-
sação mais geral, em uma escala mais ampla, a saber: não apenas que contribuiu 
para uma tendência republicana, mas que foi a causa da corrupção revolucioná-
ria. Essa acusação deve ser refutada se quisermos alcançar o terreno elevado a 
partir do qual a formação da teoria da Revolução pode ser vista na verdade.

88  Rm 10.2
89  Cf. De Gerlache, Histoire du Royaume des Pays-Bas, I, 494.





141

P A L E S T R A  V I I

A REFORMA

Nos capítulos anteriores, esforcei-me para provar que a Revolução não pode 
de forma alguma ser explicada única ou principalmente como uma reação 
contra uma ordem anterior de coisas. Vimos que ela deve ter se originado na 
mudança de ideias, no surgimento de novas teorias. Considerei a teoria do 
Direito do Estado; nele mostrei a corrupção do único princípio verdadeiro 
e especialmente a formação do que vejo como um mal-entendido perigoso 
ao mais alto grau; a saber, a apresentação como se o critério geral do Estado 
residisse na associação de residentes. Acompanhei, em certa medida, o efeito 
prejudicial dessa noção de Estado na teoria e na prática; e também indiquei 
provisoriamente que tal republicanismo incondicional transmite às ideias revo-
lucionárias do século 18 o desenvolvimento de uma doutrina perniciosa. Mas 
acrescentei que o desvio de maior alcance da ciência política não poderia 
ter sido a origem de uma revolução que pode ser eminentemente chamada 
de social; e fiz referência à incredulidade que se apoderou da Europa a qual, 
após banir a fé e a obediência a Deus, a conduziu a uma inversão das bases 
dos direitos e deveres.

Agora, antes de tratar do surgimento e disseminação da incredulidade 
como a causa da Revolução, devo esclarecer, primeiro, uma outra questão: 
Qual é a conexão, se houver, entre a Revolução e a Reforma? 



142

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Muitos tem dito que a Revolução de nosso tempo tem sua causa e origem 
na Reforma Protestante do século 16.  

Essa tese tem sido defendida por conhecidos eruditos católicos, como 
Bonald, Maistre e Lamennais. Eles reconhecem que a Revolução não é uma 
consequência de causas puramente materiais. Apontam como nós sua origem 
como proveniente do desenvolvimento de ideias e sustentam que a teoria re-
volucionária não surgiu apenas da corrupção do Direito do Estado. Também 
argumentam que o combustível político foi transformado em um brilho re-
volucionário pela incredulidade. Como nós, procuram explicar a Revolução 
a partir da disseminação da incredulidade por toda a Europa. Mas, quem eles 
dizem que é o culpado por essa incredulidade? A Reforma. E por quê? Porque 
rejeitou toda autoridade e em seu lugar empurrou a soberania da razão humana 
para o primeiro plano.90 Por conseguinte, colocou em primeiro plano um prin-
cípio de incredulidade e rebelião.

Esta perspectiva também foi divulgada por um outro grupo diferente, a sa-
ber, os liberais, tanto católicos, ligados a Roma por um vínculo externo, como 
protestantes para os quais o poder e o valor da Reforma residem única e exclu-
sivamente no seu elemento de protesto. Ao contrário de nós, eles consideram a 
Revolução benéfica em seus efeitos e, por isso, gostariam de ver sua ideia central 
desenvolvida e aplicada a cada vez mais áreas, desde que isso seja feito de manei-
ra ordenada. Pois, eles acreditam, agora que o espírito humano está totalmente 
emancipado, ele tem o poder de superar qualquer obstáculo no caminho para a 
verdade e a liberdade. E quando essa emancipação começou? Nos dias abençoa-
dos da Reforma, quando a liberdade de investigação foi considerada o primeiro 

90  Cf. Lamennais, Essai sur l’indifférence, chaps. ii, vi.



143

A  R E FO R M A

e principal artigo de fé.91 Uma escola de teologia em nosso país hoje – que está 
se tornando bastante popular, talvez também porque seja bastante superficial92 
– não hesita em retratar a liberdade ilimitada de investigação como o lema prin-
cipal da Reforma e também como o modelo para a nossa época. 

Ao ligar assim a Revolução à Reforma, ambas as partes – católicos e pro-
testantes liberais - assumem que a Reforma se baseou na rejeição da autorida-
de e na liberdade de investigação. Se isso fosse verdade, seria inegável que a 
Revolução pode traçar seu pedigree até a Reforma e este ditado seria aplicá-
vel: ‘Qualquer sistema religioso baseado na exclusão de autoridade contém o 
ateísmo e a criança, mais cedo ou mais tarde. A anarquia política é apenas um 
lado da anarquia religiosa.’93 Neste caso eu não veria como defender a Reforma, 
pois, haveria uma semelhança e afinidade inconfundíveis, entre o princípio sobre 
o qual Lutero fundamentou sua crença, a doutrina que Rousseau pregou e o 
qual Robespierre pôs em prática. Mas a suposição, realmente, é verdadeira? 

O que era difícil contestar no passado pela multiplicidade de preconcei-
tos que predominavam a história, hoje não é mais assim. Pois, tanto a publica-
ção de documentos históricos como o renascimento da fé evangélica em nosso 
tempo lançaram tamanha luz sobre a Reforma que não é mais possível se enga-
nar sobre seu caráter fundamental. Portanto, não posso deixar de refutar essa 
atual representação errônea da Reforma, que a torna em uma maldição em vez 
de uma bênção da cristandade e que, além disso, contradiz o próprio âmago 
dessas palestras. 

91  Cf. Cousin, Histoire de la Philosophie du 18e siècle, I, 61; Guizot, Civilisation en Europe, Leçon 
12. ‘Todo sistema religioso baseado na exclusão da autoridade contém ateísmo dentro dele e, 
mais cedo ou mais tarde, dá origem a ele. A anarquia política é apenas um dos lados da anarquia 
religiosa.’
92  [2ª ed.] A chamada Escola de Groningen.
93  De La Mennais. I. 59.



144

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Agora gostaria que me seguissem com bastante atenção enquanto tento 
mostrar o princípio da Reforma, a doutrina que dela emanou, e o efeito prove-
niente desta doutrina. Portanto, abordaremos aqui estes três pontos: a. o prin-
cípio da Reforma, b. sua doutrina, e c. seu impacto. 

a. O princípio da Reforma - sua premissa básica ou ponto de partida: era 
liberdade? Certamente não. A Reforma pregou a liberdade, mas como o Evan-
gelho: uma liberdade que se baseia na submissão. A liberdade é a consequên-
cia, o princípio é a submissão. Submissão à Palavra e Lei de Deus. Submissão, 
por amor a ele e também aos homens. Submissão a toda verdade extraída da 
Palavra de Deus, a toda autoridade derivada da autoridade Divina. Liberdade 
para cumprir seu dever. Liberdade do capricho dos homens, para se submeter 
à vontade de Deus. 

A Reforma quer ser livre da Tradição sempre que esta contradiz a Bíblia, 
livre do preceito humano sempre que entrar em conflito com os mandamentos 
divinos. Deseja um exame fervoroso das Escrituras, quer examinar em oração a 
Palavra de Deus, não para que a revelação ceda à razão, mas para que as mentes 
presunçosas dos homens se curvem à luz superior da Revelação. Ao colocar a 
Bíblia nas mãos de cada homem, a Reforma não coloca sua confiança na sa-
bedoria particular do homem e na visão individual para filtrar o significado 
correto das Escrituras, mas coloca sua confiança na promessa do Espírito Santo 
para capacitar os homens a receber “as coisas do Espírito”.94

A Reforma exige liberdade, não para impor a lei a reis e magistrados, ou 
para obter privilégios políticos para si, ou para usar a liberdade como um man-
to de maldade, mas liberdade para ser servos de Deus, para adorá-lo e para 
confessá-lo como Senhor. Não a liberdade de expressar e propagar todos os an-
seios em todos os países sob o sol, mas a liberdade de guardar os mandamentos 

94  1Co 2.14



145

A  R E FO R M A

de Cristo em todas as terras cujo governo se denomina cristão, ou se impedi-
do de cumprir esse dever, a liberdade de seguir os ditames de sua consciência 
buscando refúgio em outro país. O cristão sabe: “Se, pois, o Filho vos libertar, 
verdadeiramente sereis livres”.95 O crente sabe que Cristo o liberta da maldição 
da lei, do domínio do pecado, da perdição. No entanto, no que diz respeito 
à liberdade com respeito aos poderes terrestres, o crente também conhece a 
liberdade de servir, a liberdade de ser em cada posição um servo de Deus e, em 
Seu serviço, um servo e um súdito também dos homens. 

A essencialidade deste princípio de fé e obediência é duvidosa? É ambí-
gua a sua expressão nos escritos dos reformadores ou nas confissões das igrejas 
evangélicas? Estes últimos são, pelo menos, unânimes. Este princípio de fé e 
obediência encontramos inequivocamente expresso nos escritos dos Reforma-
dores e nas confissões das igrejas evangélicas.96 Não é um teste da Palavra de 
Deus contra a razão humana declarar que nenhuma escritura humana é igual às 
Escrituras Divinas, porque “todos os homens são mentirosos e mais vaidosos 
do que a própria vaidade”.97 Não é uma exortação ao deboche ao declarar que 
‘todos, quem quer que seja, são culpados de se submeterem às autoridades e de 
as obedecerem em todas as coisas que não são contrárias à Palavra de Deus’.98

b. Mas talvez a doutrina da Reforma, o ensino extraído da Bíblia, tenha a 
tendência de tornar os homens revolucionários?

Tenho certeza de que não preciso desperdiçar palavras para atestar o con-
trário. E não estou pensando agora em uma série de passagens bíblicas que 
exortam especificamente as pessoas a crer na Palavra de Deus e a se submeter a 

95  Jo 8.36
96  Cf. Confissão Belga, artigos 7 and 36.
97  Belijdenis der Ned. Geref. Kerk, Art. 7.
98  l.l. Art. 16.



146

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

todas as ordenanças do homem por amor do Senhor.99 Tenho em mente todo 
o conteúdo do Evangelho, todo o espírito da instrução bíblica. Uma doutrina 
que aponta para a depravação total do homem é pouco adequada para promo-
ver a exaltação própria. Uma doutrina que fixa os olhos dos homens no exem-
plo daquele que veio para ministrar e dar a Sua vida em resgate por muitos 
não é incentivo para disputar a independência e o domínio. Uma doutrina que 
recomenda o amor humilde como marca da vida cristã não propaga dissolução. 
Uma doutrina que coloca nossa cidadania no céu não é um incentivo para uma 
busca frenética por bens e felicidade completos aqui embaixo. Uma doutrina 
que coloca a nossa cidadania nos céus e nos leva a buscar a cidadania futura 
permanente, fora da terra do exílio, não nos levará a perseguir uma perfeição 
de propriedade e prazer com aquele entusiasmo mundano que normalmente 
caracteriza as tentativas revolucionárias, o que, segundo ela, está fora do nosso 
alcance aqui em baixo. Todo o conteúdo dos ensinamentos da Bíblia gera re-
pugnância a qualquer coisa que se assemelhe à incredulidade e desobediência. 
O sangue dos mártires da Reforma fluiu exatamente pelo direito de professar e 
praticar os ensinamentos da Palavra de Deus.

c. Agora, para o impacto que esse princípio e essa doutrina tiveram. 
Digo com confiança que, o que o Apóstolo disse aos Colossenses a res-

peito da palavra da verdade, nomeadamente o Evangelho,100 era aplicável aos 
tempos da Reforma.

A história da Reforma fornece uma abundância de provas. Mas, a fim de 
conhecer e apreciar estas provas, um pouco minuciosas, é necessário o estudo 
da história. Se nestes dias, através do progresso da ciência e da popularização 

99  [P. Ex., 1Pe 2.13].
100  “Esse evangelho está produzindo fruto e crescendo em todo o mundo, assim como acontece 
entre vocês, desde o dia em que ouviram e entenderam a graça de Deus na verdade.” Cl 1.6



147

A  R E FO R M A

dos seus resultados, nos foram concedidos grandes privilégios, isto não ocor-
reu sem o enfrentamento de perigos peculiares. Entre outras coisas, não devo 
esquecer ou ocultar o fato de que a calúnia de Roma neste momento, também 
na Holanda, iguala e talvez ultrapasse a impudência de que foi culpada nos 
tempos mais negros. Receio que a mentira mil vezes repetida cause frequen-
temente uma impressão nos protestantes bem-intencionados. De fato, não 
acreditam em tudo; há muito do que sabem ser falso e absurdo; mas ainda há 
algumas coisas de que se tem dúvidas. Do lado dos protestantes, dizem, nem 
tudo tem sido igualmente excelente; e, sem querer entrar mais na aplicação real 
da questão, entregamo-nos a uma espécie de generosidade mal concebida que, 
sem pretender, inclina a escala para o lado do adversário e do errado. Quero 
completa imparcialidade. Muitos sabem que fui severamente e, posso dizer, 
imerecidamente culpado pela condescendência dos crimes dos católicos ro-
manos durante a Reforma. Sou, como qualquer pessoa, a favor do ‘audiatur et 
altera pars’; na condição de que a outra parte seja efetivamente ouvida e, após 
cuidadosa consideração, que o veredicto seja proferido; na condição de que o 
juiz, também no campo da história, atue como convém a um juiz conhecedor e 
justo. Isto é precisamente o que muitas vezes está em falta. 

Desejo observar, portanto, perfeita imparcialidade e ouvir também o outro 
lado. Em nossos dias em que o conhecimento se tornou popular, no entanto, a 
compreensão de que ambos os lados erraram e exageraram, em vez de motivar as 
pessoas a insistirem em uma investigação completa, as induz a se contentar com 
meio conhecimento. Como resultado, muita ignorância, bem como calúnia e fal-
sidade, ainda persiste com respeito à Reforma. Mesmo assim, acredito que, estu-
dos recentes sobre o assunto são capazes de convencer de que a Reforma tem fre-
quentemente sido levada em pouca consideração, até mesmo pelos protestantes. 

Não se ouve, ou ouve-se rapidamente, sem levar em conta seus próprios 
princípios, sem o tesouro do próprio conhecimento; por sua vez, cada um é 



148

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

dominado pela impressão passageira; julga-se o narrado e cada vez é o último 
orador que tem a razão. As pessoas se esquecem que o pão do conhecimento 
se ganha com o suor do rosto; gosta-se de estudar de forma prazerosa e con-
fortável, no entanto, sem tirar tempo para se aprofundar no assunto, como um 
fazendeiro, que faria qualquer coisa com prazer, exceto arar e cavar. Em nosso 
tempo, o pensamento de que ambos os lados erraram é razão para não nos 
esforçarmos pela exaustividade da investigação, mas para nos resignarmos 
impensadamente a meio conhecimento, com uma audição que se assemelha 
ao não ouvir.

Assim é, penso eu, com a multidão de calúnias, também com o julgamen-
to dos tempos da Reforma. Examinem o que a investigação posterior trouxe à 
luz a este respeito; comparem-no, não com a acusação dos católicos romanos, 
mas com as opiniões que são atuais entre nós; e reconhecerão que muitas vezes 
os protestantes, por ignorância dos fatos, não sobrestimaram, mas subestima-
ram a excelência da Reforma, tanto nas personagens dos Reformadores como 
no decurso dos acontecimentos.

Considere o caráter dos Reformadores. Muito pouca atenção tem sido 
dada à submissão, paciência e passividade desses homens cristãos. A maioria 
deles foi transformada em imponentes heróis militares. No entanto, exceto 
onde foram chamados para portar armas, como no caso de Zuínglio, eles foram 
apenas heróis da fé. Eles lutaram com a espada do Espírito. O sangue do mártir 
que eles derramaram era deles. Sua coragem foi acompanhada de mansidão e 
humildade, a sua fé acompanhada de uma devoção consciente ao dever.

A imagem deles foi deturpada de todas as formas. Considere Lutero. Até 
mesmo os protestantes tendem a imaginá-lo como autossuficiente, agressivo, 
teimoso, imprudente. Mas nunca podemos ignorar sua fé humilde e confian-
ça simples, juntamente com a turbulência interna do seu coração, diante da 
qual ele foi animado e fortalecido apenas pelo pensamento: “Não posso fazer 



149

A  R E FO R M A

de outra forma, que Deus me ajude”. Ele pode ter desafiado os príncipes, mas 
estava preparado para se submeter incondicionalmente a eles sempre que a 
obediência a Deus assim o prescrevesse ou permitisse. Por exemplo, quan-
do os príncipes alemães, enfrentando uma invasão do Imperador, buscaram 
o conselho de Lutero, ele aconselhou que não deveriam tentar impedir seu 
senhor supremo e que ele, Lutero, estava pronto para comparecer perante o 
Imperador, e se necessário, sofrer por sua fé. Lutero já não hesita e aconselha 
que o Imperador, mesmo onde ele usa a força, deve ser deixado a fazer o que 
ele pensa ser adequado ao que ele vai responder por sua vez perante Deus. 
Lutero pode ter ido além das exigências das leis do Estado alemão e cristão, 
mas pelo menos não agiu num espírito de pânico. Ele era circunspecto e, no 
que diz respeito às suas próprias opiniões, era tímido em toda a sua atividade 
de Reforma; e só avançou com passos firmes quando a Palavra de Deus era a 
luz no seu caminho; e que não havia nele nenhuma autoconfiança a não ser 
enraizada na fé.

Eu ficaria encantado em relembrar detalhes semelhantes de outros re-
formadores. Porém, uma investigação pessoal da parte do leitor garantiria uma 
reabilitação mais completa e duradoura da imagem destes. Recomendo a leitu-
ra da História da Reforma de Merle d’Aubigné ou as obras acadêmicas de Ranke; 
leia A Vida de Calvino de Paul Henry e A Vida de Knox de Thomas McCrie; leia 
as fontes primárias, os escritos dos próprios reformadores.

No entanto, não somente deturparam o caráter de algumas pessoas, tam-
bém avaliaram mal a natureza dos eventos relacionados à Reforma. Recorde-
mos que a história recebe demasiadas vezes a impressão dos múltiplos erros 
da disposição humana natural e corrupta. Estamos inclinados a amar a honra 
dos homens mais do que a honra de Deus; estamos mais impressionados com 
o que é grande para os homens do que com o que é agradável a Deus. Este 
preconceito pode muito facilmente levar-nos a ignorar o cristianismo humilde 



150

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

para manter os nossos olhos fixos apenas no que é belo e colocar em nossos 
atos um sentimento de liberdade que eles não contêm. Se tivéssemos posto de 
lado as falsas pretensões e frivolidades, a defesa das guerras que acompanha-
ram a Reforma teria sido menor. 

Veja as guerras que acompanharam a Reforma. Que lado deve ser respon-
sabilizado por elas senão a igreja de Roma? Aliada às forças temporais, ela intro-
duziu medidas opressoras horríveis. Ao que os protestantes eram vistos desejo-
sos por reconciliação, perdão e com o desejo de acrescentar à obediência a Deus 
a obediência às autoridades por ele instituídas. Nem os protestantes na França e 
nem na Holanda ofereceram qualquer resistência à perseguição que durou qua-
se 40 anos, exceto no que diz respeito à oração e à pregação do Evangelho, até 
que, depois destes quase quarenta anos de perseguições, príncipes de alta posi-
ção vieram em defesa deles, provando e sinalizando dessa forma que a mão do 
Senhor, tendo provado e punido Seu povo, estava por fim sendo estendida para 
sua libertação.

Considere também a Revolta dos Camponeses, aquele terrível episó-
dio que lançou uma sombra sobre o alvorecer da Reforma, devastando uma 
parte considerável da Alemanha poucos anos após Lutero ter começado seu 
trabalho. Nessa revolta, os homens usaram mal a Reforma ou a levaram ao ex-
cesso: pois, o princípio da Reforma, como vimos, é o oposto da insurreição 
e da anarquia. Ao que parece, a chama da revolta, já estava ardendo entre os 
camponeses por um tempo considerável antes da Reforma; a nova pregação 
do Evangelho não teve qualquer relação com o movimento que terminou em 
fúria. Além disso, embora até mestres cristãos tivessem sido seduzidos pelas 
ilusões políticas, Lutero permaneceu fiel ao Evangelho ao repreender os loucos 
desesperados. Foi a Reforma, mais do que a intervenção armada dos nobres e 
príncipes, que reprimiu o levante. Pois a Reforma havia mais uma vez impres-
so no coração dos homens o princípio bíblico, “que toda alma seja sujeita às 



151

A  R E FO R M A

potências superiores”. Ranke conclui que foi no próprio movimento da Refor-
ma que Thomas Müntzer e companhia encontraram o “elemento de oposição 
mais forte e verdadeiro”.101 

Mas por que continuar tal defesa? Não precisamos e não continuamos 
a colocá-la na posição humilde que convém ao acusado antes que a sua ino-
cência seja estabelecida. Nós, para quem o princípio evangélico da Reforma 
é conhecido; para quem, nestes dias privilegiados, a luz do conhecimento es-
clarecido varreu a bruma da calúnia ou do preconceito ou da ignorância; nós, 
que melhor do que os Reformadores podemos perceber a unidade da obra de 
Deus e a abrangência da bênção de Deus; nós reconhecemos na Reforma o 
renascimento da verdade cristã. Portanto, o que podemos e devemos fazer é 
apontar o lugar que a Reforma ocupa na história mundial. A Reforma foi um 
reavivamento cristão verdadeiro por meio de um derramamento do Espírito 
Santo, como não tinha sido visto desde os dias dos apóstolos. Portanto, a todos 
os que suspeitam que a Reforma seja revolucionária, eu respondo:  

1. Foi a Reforma que estancou a onda de incredulidade revolucionária 
no século 16. 

2. Somente através do enfraquecimento do espírito da Reforma é que a 
incredulidade revolucionária ganhou vantagem no século 18. 

1. Na véspera da Reforma, a assim chamada cristandade viu muita su-
perstição, acompanhada, como sempre, pela descrença. A Bíblia e a Revelação 
eram quase desconhecidos. Estudiosos e letrados preferiram reminiscências 
da mitologia grega às verdades cristãs. O brilho da cerimônia não conseguia 
esconder o espírito de incredulidade, dúvida e negação entre o clero corrupto. 

101  Ranke, Deutsche Geschichte, II, 212.



152

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Em tal época, o conselho da igreja católica romana nem mesmo considerou 
supérfluo proclamar a necessidade da crença na imortalidade da alma.102

Essa condição estava fadada a afetar o direito constitucional. Em primei-
ro lugar, na própria Roma. Seus ensinamentos sobre o direito constitucional 
nem sempre eram consistentes, mas convergiam em um ponto: o interesse e a 
supremacia da Sé Papal. A doutrina das duas espadas foi interpretada como sig-
nificando que a espada espiritual deveria ser usada pela igreja e a espada tem-
poral por soldados e governantes em nome da igreja, a seu comando e com sua 
permissão. Nesta teoria Roma permanece fiel a si mesma; na aplicação, ela pro-
cede de acordo com as circunstâncias, pronta a apoiar a tirania dos príncipes 
ou a pôr em movimento o espírito de rebelião do povo. Essa teoria continha o 
próprio germe da incredulidade. Primeiro, mudou a soberania de Deus para a 
soberania do papa, transformando o vigário em rebelde e a adoração a Deus em 
adoração de um ídolo. Além disso, o fato de a igreja e o estado juntos coagirem 
e reprimirem a consciência provocou uma reação à religião e à autoridade que 
estava fadada a levar às situações mais terríveis. 

Essa reação era vista claramente na teoria política. Seu ponto de apoio 
sempre esteve na vontade de Deus. Quando este ponto foi removido, ficou 
desorganizado. O verdadeiro direito divino foi substituído por uma carica-
tura. A autoridade divina serve como título e código tanto para o governo 
espiritual quanto para o civil; quando isso desaparece, desaparece também a 
estabilidade do trono e a segurança das liberdades populares. Os direitos re-
cíprocos tornam-se incertos quando os preceitos bíblicos são ignorados. Isso 
também explica por que os homens começaram a buscar certezas além dos 

102  [Referência ao decreto do V Concílio de Latrão (1513) contra a revivificação da doutri-
na aristotélica-averroísta de que, filosoficamente falando, existe apenas um nous ou intelecto 
imortal do qual todos os humanos compartilham e no qual são reabsorvidos na morte.]



153

A  R E FO R M A

princípios da lei contidos na Palavra de Deus e porque as teorias da liberdade 
republicana e da supremacia despótica ganharam terreno rapidamente. 

A confusão na teoria leva ao caos na prática. O efeito prático da increduli-
dade no final da Idade Média foi maior e mais difundido do que geralmente se 
supõe. Alguns países gozavam de uma aparência de ordem, mas ela foi estabe-
lecida e mantida pela força arbitrária. Luís XI reprimiu cruelmente os vassalos 
franceses. Henrique VII da Inglaterra abriu caminho para o governo arbitrário 
de seus sucessores. Na Espanha e nos Países Baixos, a resposta de Carlos V à 
ilegalidade foi o desprezo por todas as liberdades locais. A anarquia prevaleceu 
nas terras alemãs; O imperador dificilmente era obedecido particularmente 
pouco antes da Reforma, havia uma terrível fermentação entre os cidadãos, 
os nobres e os camponeses. Em toda a Europa, não havia respeito, amor e leal-
dade aos magistrados, havia incerteza nas relações por todo o lado, impulsos 
descontrolados, caça excessiva à liberdade, agitação, se não mesmo rebelião 
contra a autoridade. Os Estados eram abalados por turbulências, senão por in-
surreições. O tradicional tornou-se objeto de desprezo e o anseio por grandes 
mudanças tornou-se universal. As instituições foram consideradas obsoletas, 
desgastadas e perniciosas; ruínas que precisavam ser limpas rapidamente. A 
solidez dos princípios que tinham originalmente animado essas formas foi mal 
compreendida. Na desordem geral dos atos e dos conceitos foram detectados 
os sinais de uma dissolução iminente. Tal havia se tornado o estado da cris-
tandade sob as doutrinas religiosas e políticas do papado, que claramente não 
tinham segurança nem remédio contra a aflição. Não que culpemos Roma sozi-
nha por este infeliz estado de coisas; mas isto pelo menos mostra que não havia 
nem proteção nem remédio contra esta insanidade. E as terríveis explosões que 
já tinham afligido alguns países podem servir como prova para onde, mesmo 
naqueles dias, o desenvolvimento de ideias anárquicas teria sido conduzido, se 
não fosse a intervenção de circunstâncias excepcionais.



154

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

E quais foram essas circunstâncias extraordinárias? Podemos descrevê-
-las com uma só palavra: a Reforma. Esta, em meio à incredulidade e insurrei-
ção, lançou o princípio da fé e da obediência, do qual brotam a salvação e a 
ordem, pela união da liberdade e da submissão. Sofreu um longo período de 
perseguições, um século de guerras religiosas e dias maus devido à manifesta-
ção em seu próprio seio de doutrinas grotescas e ações monstruosas. No en-
tanto, se olharmos para trás, para aquela época, percebemos a operação salutar 
e calmante do Evangelho, permitindo à sociedade progredir inequivocamente 
em direção a uma ordem melhor. Assim, por volta de 1648, a Europa atingiu 
níveis sem precedentes de prosperidade, ordem e civilização. Esse foi o efeito 
e a bênção da Reforma. 

Graças à influência da Reforma, uma constituição como a da Grã-Bre-
tanha foi capaz de se desenvolver e na Holanda, o jugo da aristocracia, tem-
perado pela moralidade cristã, tornou-se suportável. O princípio fundamental 
de submissão a Deus, princípio no qual repousa a Reforma, tanto reforçou a 
autoridade dos governos que se encontrava vacilante, quanto protegeu as liber-
dades dos súditos com o escudo da santidade de todos os direitos adquiridos 
e a verdadeira relação entre o Estado e a igreja, impedindo assim o avanço das 
teorias republicanas com seu fermento revolucionário.103 

De modo mais geral, sob a influência da Reforma a sociedade experimen-
tou um renascimento moral em piedade, moralidade e refinamento cultural. 
Sei que muitos acreditam que isto se deve em grande parte à cooperação de 

103  [2ª ed.] Stahl escreve: “Como princípio político, o protestantismo tem duas grandes conse-
quências: o direito divino independente dos reis e os direitos políticos superiores dos povos” 
(Der Protestantismus als politisches Prinzip, pp. 11ss). Em oposição ao ultramontanismo, a doutri-
na cristã protestante ensina o direito divino do governo civil, um governo pela graça de Deus, 
um estado que goza de independência em relação à igreja como consequência de sua própria 
submissão direta a Deus.



155

A  R E FO R M A

circunstâncias favoráveis, ao nascimento da impressão, à descoberta da Améri-
ca, ao renascimento da literatura; a muitas invenções e acontecimentos, cuja si-
multaneidade, pouco antes do início da Reforma, é tão notável. Apreciar todos 
estes benefícios de Deus é nosso dever. No entanto, estes não podem ser apre-
ciados sem se ter em mente a história como um todo. Citarei aqui alguns exem-
plos. No período de César Augusto, com a antiguidade em declínio, até mesmo 
o esplendor efêmero da ciência e das artes, e a expansão constante do território 
romano, não teriam impedido o progresso da degradação da raça humana, sem 
o nascimento da criança em Belém. E, quinze séculos mais tarde, o declínio da 
arte, da erudição, da fama, e outros, também não teria sido evitado, sem a res-
surreição da quase desaparecida verdade evangélica. Portanto, devemos olhar 
para cima. E assim, ao observar, nos primeiros séculos da nossa era, como da 
decadência romana e da desolação bárbara surgiu uma ordem de coisas dife-
rente e melhor, reconheceremos neste milagre a maravilha do Evangelho e a 
bênção evidente d’Aquele que disse: “Este é a aliança que farei com eles depois 
daqueles dias: porei no seu coração as minhas leis e sobre a sua mente as es-
creverei”.104 O mesmo aconteceu no final da Idade Média. É uma interpretação 
errada da sequência dos acontecimentos se pensarmos que no século 16 houve 
uma continuação e uma ascensão em relação aos tempos anteriores. Isto cor-
responderia à doutrina da perfectibilidade, que, para todas as eras da história, 
tem procurado tão ansiosamente a origem da luz na auto-realização das trevas. 
Contentar-nos-emos agora em contrastá-lo com o testemunho revelador de 
fatos. A superstição e a descrença tinham degradado as instituições; ao renun-
ciarem à verdade, tinham destruído o próprio germe da vida. A continuação 
destes teria sido a queda dos Estados, a dissolução das sociedades, a crescente 
decadência das nações e o triunfo das trevas. Mas o Senhor disse: Que haja luz, 

104  Hb 10.16



156

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

e houve luz. O sol da justiça brilhou e rompeu as nuvens; a Reforma espalhou 

vida e calor por todas as partes da sociedade perecedora, e do triunfo da verda-

de logo se viram surgir todos aqueles privilégios e bênçãos pelos quais a mais 

recente Europa, embora com muitas imperfeições, tem sido eminentemente 

marcada. Resumindo, a cristandade, à beira da dissolução e das trevas, ganhou 

um novo sopro de vida. Do triunfo da verdade logo surgiram todos os privi-

légios e bênçãos que - imperfeitamente, mas eminentemente - distinguiram o 

início da Europa moderna. Mas por quanto tempo? até que a influência da Re-

forma, pelo desvanecimento do sentido evangélico, seja novamente destruída. 

Resta-me mostrar como essa triste mudança teve lugar e abriu caminho 

para a incredulidade revolucionária. Como é que isto aconteceu? De uma for-

ma muito natural. 

2. Este impacto benéfico chegou ao fim quando o espírito evangélico co-

meçou a declinar. O Evangelho, o sal da terra, foi deitado fora pelos católicos e 

perdeu o sabor com os protestantes. A corrupção geral que se seguiu pavimen-

tou o caminho para a incredulidade revolucionária. 

Considere a França, o país onde a força da Revolução foi avassaladora. 

Aqui, também, a Reforma teve uma influência positiva na igreja romana, tra-

zendo de volta pelo menos uma parte da verdade; despertando a vergonha e a 

inveja ao ver a atividade cristã. Também na França, a igreja romana, por muito 

perseguidora e repulsiva que seja, foi de certa forma reformada pela Reforma. 

Pense nos esforços reformatórios de um François de Sales. E quando as armas 

foram depostas e a disputa transferida para o mundo do conhecimento, a igreja 

romana foi protegida de uma apostasia maior, sendo confirmada na verdade 

que ela ainda sustentava. Se não fosse pelo Protestantismo, não haveria Bossuet 



157

A  R E FO R M A

ou Fénelon. Infelizmente, preferiram as dragonnades105 em vez das discussões e 
os protestantes foram perseguidos através da fronteira ou então silenciados. 
Ainda assim, permaneceram os jansenistas, católicos leais que defenderam a 
graça. Sua influência, no entanto, foi suprimida - um segundo triunfo sobre a 
Reforma que debilitou a igreja francesa. Com o passar do tempo, os jesuítas 
passaram a ser odiados; apenas a política permaneceu como um tópico legíti-
mo de debate público; a moral continuou a declinar na ausência de admoesta-
ção e exemplo, e o aprendizado se transformou em incredulidade, uma vez que 
faltou um contrapeso piedoso. Apenas a forma externa de religião sobreviveu, 
apoiada, no entanto - de forma politicamente calculada - pela compulsão e per-
seguição. Uma igreja desse tipo mostrou-se impotente contra a crescente onda 
de incredulidade.  

Para poder manter a sua posição, a igreja corrupta, após a expulsão dos 
protestantes, teve de se submeter a mais uma triste purificação face a um prin-
cípio tão salutar. Onde se encontra o lema, Servitus Dei vera libertas, onde a per-
da do pecador é reconhecida pela suficiência da misericórdia salvífica de Deus; 
onde a sinceridade da fé se manifesta na entrega da vida, aí o inimigo deve, ou 
curvar-se perante a verdade ou, como diz o Apóstolo, crucificar uma vez mais 
o Senhor na perseguição dos seus confessores. Fizeram este último. E qual de-
veria ser a consequência? Poderia, aqui, mostrar a origem de muitos fenóme-
nos influentes no desenvolvimento da semente da revolução. Podemos falar do 
ódio feroz contra os Jesuítas; do raciocínio sobre assuntos políticos, quando 
o raciocínio sobre os assuntos religiosos da época não era permitido; do vício 
crescente, quando já não era contrariado por exortação e exemplo; da aversão 

105  [Nota da tradutora: as Dragonnades foram uma política do governo francês instituída pelo 
rei Luís XIV em 1681 para intimidar as famílias huguenotes (protestantes) para que se conver-
tessem ao catolicismo].



158

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

ao clero, quando raramente havia exceção à impudência ou à hipocrisia; da 
tendência descrente da ciência, quando esta não tinha oposição evangélica te-
mente a Deus na bolsa de estudos de Port-Royal. A igreja romana estava rapi-
damente a aproximar-se da completa decadência; apenas a forma exterior da 
religião se mantinha, mas ainda era acompanhada de coerção persecutória por 
razões políticas. Uma tal igreja não poderia ter o poder de impedir o aumento 
da incredulidade.

Na Espanha, Itália e na parte católica romana da Alemanha, os protes-
tantes também foram expulsos ou suprimidos. Exterminação ou supressão dos 
protestantes era o slogan, a influência do Protestantismo pouco ou insignifi-
cante. Na Inglaterra, uma tendência romanizante foi corresponsável pela guer-
ra civil sob Carlos I. Essa tendência também foi fortemente patrocinada por 
Carlos II. Finalmente, ela foi resistida pelo clero anglicano, porém menos por 
zelo religioso do que por medo de perder o poder. Em solo tão venenoso surgiu 
a péssima colheita de escritos deístas que tanto contribuíram para a propaga-
ção da incredulidade. 

Mas chega de católicos. Não devo esquecer que os protestantes também 
têm uma grande responsabilidade e culpa. Uma acusação contra os católicos 
romanos não é uma absolvição dos protestantes. Aos protestantes foram con-
fiados os oráculos de Deus: como eles preservaram essa preciosa herança? O 
despertar durou pouco. A história dos protestantes, como a do povo de Deus 
de outrora, como a de cada povo e de cada pecador, foi uma história de declí-
nio e degradação, pois cai assim que deixa de ser erguido, sustentado e condu-
zido pelo Espírito de Deus. Assim, depois de meros quarenta anos, a Reforma 
atingiu seu apogeu e a contrarreforma católica iniciou sua reconquista: muitas 
terras que haviam sido iluminadas pela luz da Reforma foram mais uma vez 
cobertas pelas trevas do papado. E nas terras onde a Reforma dominou, a vida 
de fé não prosperou: quase se dissolveu em polêmicas. A luta contra noções 



159

A  R E FO R M A

erradas é indispensável para a manutenção da fé; mas ai da igreja se esta ma-
nutenção consiste apenas em travar uma luta obrigatória. Esta luta se degenera 
num conjunto astuto e pouco amável de divergências, ignorando as semelhan-
ças; o amor perde-se, e onde o amor se perde, a fé está em perigo mortal. Os 
homens se apegaram a formas externas e adotaram servilmente uma interpre-
tação literal dos padrões recebidos. A vivacidade da fé não acompanhou o rigor 
ortodoxo e uma ortodoxia morta emergiu. A verdade era procurada apenas nas 
Confissões, como se o conteúdo do símbolo, nos mínimos detalhes, fosse a 
própria fé salvadora. Não sou inimigo das confissões, mas sou inimigo da estrei-
teza de visão, que as usa indevidamente como uma fortaleza, até mesmo contra 
a própria Bíblia. A Palavra de Deus foi substituída, suplantada, na melhor das 
hipóteses reduzida a um depósito de textos-prova. A destra da comunhão foi 
estendida, não na Bíblia, mas nos credos. A comprovação disto é o tratamento 
maldoso dado a Spener e Francke na Alemanha, Wesley e Whitefield na Ingla-
terra e na Holanda a mais de um dos mestres dos Irmãos da moravianos.

A Holanda, mais do que qualquer outro país, foi escolhida e separada 
pela misericórdia de Deus para ser uma sede do protestantismo. Mas, será que 
o zelo e o amor esmoreceram menos aqui do que em outros lugares? O fluxo 
interminável de homilias penitenciais, quase desde o dia em que a Reforma co-
meçou, atesta a insensibilidade crônica de nossa nação às promessas e ameaças 
de Deus. E o que pensar do estado de nossa igreja, teologia e vida nacional no 
início do século 18? Sei que nossos teólogos demonstraram grande conheci-
mento e nosso povo, especialmente a classe média, demonstrou um resquício 
gratificante de piedade e moralidade. No entanto, quando procuro o tipo de 
fé que é como o fermento que tudo permeia e pondero se seria de esperar que 
ela oferecesse em nosso país alguma resistência real a uma filosofia falsa, sedu-
tora e popularizada, vejo que o contrário é que é verdade. Quando penso nos 
elaborados sistemas de doutrina da igreja; nas hostes de discursos e sermões 



160

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

tediosos; nas discussões sobre firulas de palavras, por meio das quais o poder 
da Palavra era tão frequentemente tornada sem efeito; naquela sensibilidade 
eclesiástica pela qual a santidade da Revelação foi transferida para cada jota e 
til da conclusão e suposição humana; no entusiasmo tolo sobre questões se-
cundárias enquanto estavam cercados por todos os lados pelas falácias mais 
grosseiras – então eu não detecto mais em todos esses labores e pompas orto-
doxos a Espada que discerne os pensamentos e intenções do coração. Não, não 
consigo ver neles as armas de nossa guerra apostólica que, nas mãos dos re-
formadores, também se revelaram poderosas por meio de Deus para derrubar 
fortalezas.106 Então, não me pergunto mais por que o ceticismo e a depravação 
dominaram a muitos. Então, não me surpreendo que tal ortodoxia, depois de 
acomodar-se nos estreitos do terreno eclesiástico, tenha se mostrado impoten-
te nos dias de perigo mesmo ali. 

Espero que esta breve revisão seja suficiente para indicar a relação da Re-
forma com o curso da história mundial. A Reforma não pode ter sido a causa 
da Revolução, uma vez que surgiu de um princípio antitético: da unidade ob-
jetiva da fé, em vez da diversidade de opiniões subjetivas; da infalibilidade da 
Revelação, em vez da supremacia da Razão; da soberania de Deus ao invés da 
soberania do homem. A Reforma pôs fim à anarquia do final da Idade Média 
e preservou a Europa do domínio da incredulidade. A quase extinção de sua 
influência foi o que tornou a Europa madura para a Revolução. 

Reconheçamos, portanto, que existe apenas um meio de vida e de renas-
cimento também para os povos; a adoção da Palavra de Vida. Reconheçamos 
no trabalho salutar da Reforma o cumprimento da Profecia: ‘A minha palavra 
fará o que me agradar, e prosperará para onde eu a enviar’. A pregação do Evan-
gelho é a alavanca através da qual a história é feita para servir à execução do 

106  [Cf. Hb 4.12; 2Co 10.4.]



161

A  R E FO R M A

conselho de Deus. Esse era o segredo do poder da Reforma - não qualquer pro-
fundidade filosófica ou teologia científica ou apologética ou polêmica. Tudo 
isto é útil, necessário e de inestimável valor na divulgação e defesa do Evan-
gelho, mas caminha por uma estrada já aberta; o caminho pavimentado pela 
pregação clara do amor de Deus. Arrependa-se e creia no Evangelho; creia no 
Senhor Jesus Cristo e será salvo, você e sua casa. Seu sangue purifica de todo 
pecado; aquele que crê no Filho tem a vida eterna.107 É dessa linguagem que o 
Senhor disse: “Eu te darei boca e sabedoria, a qual não poderá contradizer nem 
resistir a todos os que se lançam contra você”. Nisso reside o que sempre foi a 
alegria e a glória dos fiéis. Reconheço que, ao definir a fé cristã, a pessoa agiu 
frequentemente com excessiva meticulosidade na escolha de um xibolete. Não 
hesito em definir o grau de conhecimento necessário para a salvação da alma. 
No entanto, existem verdades cuja aceitação pela fé é indispensável para uma 
compreensão adequada da doutrina da salvação. 

As verdades fundamentais da religião cristã estão indelevelmente im-
pressas nos corações dos crentes, bem como na história da igreja. A infalibilida-
de da Sagrada Escritura, a divindade do Salvador, a personalidade do Espírito 
Santo, a depravação total de nossa natureza, a satisfação dada na cruz pelos 
nossos pecados, a imputação da justiça de Cristo, a necessidade de regeneração 
e santificação - todas aquelas verdades que se resumem na única coisa necessá-
ria: paz pelo sangue da Cruz.108 A união com Cristo pela fé, é o único conforto tan-
to na vida como na morte, durante a Reforma em meio ao misticismo absurdo 
de nossos dias. Essas são as verdades que invariavelmente aparecem em todos 
os símbolos de fé das igrejas evangélicas. Estas são as verdades que no século 
16, não pela força ou violência, mas pelo Espírito de Deus, venceram o mundo 

107  [Mc 1.15; At 16.31; 1Jo 1.7; Jo 3.36.]
108  [Cf. Cl 1.20]



162

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

que jaz na maldade e no Anticristo de Roma e do diabo, e que trouxeram, além 
dos bens da vida eterna a todos os que creem, bênçãos indescritíveis de privi-
légios temporais para as nações. Estes são os que podem fazer o mesmo hoje, 
assim que Deus renovar no século 19109 os milagres que o Seu Espírito realizou 
no século 16. Estes são os que irão manter a vantagem, mais cedo ou mais tar-
de; pelo menos uma vez na revelação do nosso Senhor JESUS quando virá do 
céu com os Anjos do Seu poder. Essas verdades são as mesmas verdades cuja 
negação marcou a causa e o início da Revolução. A incredulidade venceu, não 
o evangelho, pois este é invencível. E, quando a fé partiu, tornou-se evidente 
que as formas mortas são um escudo traiçoeiro contra os dardos inflamados do 
maligno.110 Então a Europa cristã foi descristianizada e passou a experimentar 
a verdade do que nosso Salvador diz: “Quando o espírito imundo sai do ho-
mem, anda por lugares áridos procurando repouso, porém não encontra. Por 
isso, diz: Voltarei para minha casa donde saí. E, tendo voltado, a encontra vazia, 
varrida e ornamentada. Então, vai e leva consigo outros sete espíritos, piores 
do que ele, e, entrando, habitam ali; e o último estado daquele homem torna-se 
pior do que o primeiro. Assim também acontecerá a esta geração perversa”.111 
De fato, o último estado foi pior do que o primeiro. O reino da incredulidade 
havia chegado. A Revolução agora era inevitável. 

Pois a Revolução é a proclamação sistemática da descrença, da incredu-
lidade. Este princípio da incredulidade, uma vez admitido, impele os homens, 
numa decadência de conclusões. Levando-os de consequência em consequên-
cia, cada vez mais longe no caminho rumo ao desastre, à ruina. Uma vez que 
é quebrado o vínculo com o céu, não se pode evitar a precipitação ao abismo.

109  Como também nos dias de hoje [comentário da tradutora].
110  [Ef 6.16]
111  [Mt 12.43-45]



163

P A L E S T R A  V I I I 

INCREDULIDADE

Chegamos agora à exposição direta e positiva do tema principal dessas pales-
tras, a tese de que a causa da Revolução está na incredulidade.

Descobrimos que ela não é uma reação contra a antiga lei estatal; pois os princí-
pios eram sólidos e indispensáveis, as formas de governo em grande parte excelentes; 
os abusos não eram grandes nem opressivos o suficiente para efetuar tal Revolução. 
Observei também que a corrupção da ciência também não podia ser a causa em si 
mesma. Finalmente apontei para a incredulidade; e falei sobre a Reforma, enraizada 
na fé, e observamos que não era capaz de dar frutos contrários à sua peculiaridade; de 
modo que nela reside, não a preparação, mas sim a antítese da revolução.

É agora minha tarefa provar a minha afirmação anterior. Que a Revolu-
ção, com sua variedade de escolas de pensamento e suas sucessivas manifesta-
ções históricas, é a consequência, a aplicação e o desdobramento da increduli-
dade. A teoria e a prática da incredulidade moldaram a Filosofia e a Revolução 
do século 18. Uma série de falácias e atrocidades teve que acontecer uma vez que 
a incredulidade ganhou o domínio. 

Não suponha que eu esteja proclamando algum tipo de fatalismo. Foi Ne-
wton um fatalista quando afirmou que, pela lei da gravidade, a maçã tem que 
cair depois de ser separada de seu caule? Assim como existem forças e leis 
no mundo físico, também existem forças e leis no reino moral; e há ocasiões 



164

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

em que os homens são impotentes contra esses princípios. No entanto, a 
irresistibilidade da marcha dos acontecimentos não elimina a responsabilidade 
pessoal de alguém. Ninguém é obrigado a se curvar diante do ídolo de sua 
época. Não é a incapacidade para resistir, mas a prontidão em cooperar que 
será cobrado na conta de uma pessoa. 

E, na verdade, para estarmos convencidos da inevitabilidade da Revolu-
ção neste sentido, temos apenas de olhar para a condição da Europa no século 
anterior, como a esbocei. Os princípios do direito constitucional foram dis-
torcidos: autoridade foi confundida com absolutismo. As constituições foram 
degradadas, a moral foi corrompida e a religião, para a maioria das pessoas, 
tornou-se hipocrisia, superstição ou forma morta. Certamente, o colapso de 
um edifício assim destruído é inevitável.

No entanto, a inevitabilidade da Revolução pode ser estabelecida com 
muito mais precisão a partir do exame de sua origem, progresso e resultado 
final únicos. O que estou ansioso para mostrar é que o verdadeiro poder forma-
tivo ao longo da era revolucionária, até nossos dias, tem sido o ateísmo, a im-
piedade, o existir sem Deus. É essa característica que deu à Revolução sua marca 
peculiar, tanto na essência como nos seus efeitos, tanto em sua doutrina quan-
to em sua aplicação prática. Pela natureza incrédula da Revolução, pode-se pre-
ver sua história. E, inversamente, nos fatos de sua história, pode-se discernir os 
sinais constantes de sua origem descrente. Portanto, quero provar da natureza 
infiel da Revolução a necessidade da sua história, e da atribuição desta história 
a inconfundibilidade da sua origem infiel.

Falei anteriormente sobre um “ensaio de biografia” e acredito que este 
termo se encaixa no levantamento que pretendo fazer sobre a história da Re-
volução em conexão com sua doutrina. No entanto, não vou começar essa 



165

I N CR E D U L I DA D E

pesquisa agora. Um exame fisiológico112  deve preceder a biografia: isto é, por 
meio de uma análise dos princípios do século 18, gostaria primeiro de desco-
brir com o leitor as  leis gerais que governam a vida desse século. Na biografia 
a seguir, você poderá ver como a história daquele século tem estado na mais 
exata, embora triste, concordância com essas leis gerais. Por enquanto, então, 
estou preocupado apenas com a história natural das ideias da Revolução: com 
suas consequências necessárias sob toda e qualquer circunstância e em todo 
movimento revolucionário, dada sua natureza intrínseca, bem como sua 
colisão fundamental com a verdade. 

Só depois dessa análise voltarei aos acontecimentos reais da Revolução, 
para apontar essas consequências, visto que estiveram ativamente presentes e, 
na verdade, preponderantes, na determinação do andamento das coisas. Antes 
de invocar o testemunho da história, portanto, gostaria de deixá-los ver, como 
uma questão de lógica clara, que o ateísmo na religião e o radicalismo na política 
não são um exagero, mau uso, distorção, uma aberração, mas na verdade o 
resultado e a aplicação consistente e fiel de um princípio que põe de lado o 
Deus da Revelação em favor da supremacia da Razão. Gostaria de deixá-los 
ver, além disso, que porque este princípio contradiz a própria essência e ordem 

112  O que entendo por um exame “fisiológico” talvez fique mais claro pelas seguintes linhas 
de Guizot, que são dignas de nota: “Os fatos, propriamente ditos - eventos externos, visíveis 
- constituem o corpo da história; são os membros, ossos, músculos, órgãos, os elementos ma-
teriais do passado; seu conhecimento e descrição constituem o que pode ser chamado de ana-
tomia histórica. Mas como a anatomia não é a totalidade da ciência no que se refere ao ser 
humano, também não o é no caso da sociedade. Fatos não só existem e pronto. Eles estão 
inter-relacionados. Eles se sucedem e se engendram pela ação de certas forças que operam 
sob o domínio de certas leis. Em uma palavra, também as sociedades, como os indivíduos, 
são organismos vivos. Esses organismos também têm sua ciência: a ciência das leis ocultas 
que presidem ao curso dos acontecimentos. Esta é a fisiologia da história.” Guizot, Civilisation 
en France, I, 33.



166

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

imutável das coisas, é possível prever, mesmo sem a luz da história, que os 
acontecimentos ficam à deriva e que a metamorfose do princípio acontece à 
medida que continua a reafirmar-se. 

Esta palestra e a seguinte são, portanto, devotadas ao argumento de que, 
onde a incredulidade é livre para seguir seu curso natural na religião e na políti-
ca, ela só pode levar às doutrinas mais radicais. Em uma terceira aula, mostrarei 
como a corrente é levada a alterar seu curso repetidamente pela resistência que 
encontra na natureza humana e na ordem natural. O século 18 está diante de 
nós para avaliação. Quando falo em “século 18”, refiro-me à era desse novo movi-
mento da humanidade, toda a época daquela transformação na história mundial 
que, após um longo período de gestação, nasceu no ano de 1789. Que assun-
to tremendo! Quão importante! Quão difícil! E como esses fatos estão sujeitos 
a avaliações divergentes! Assim, ao lembrar a firmeza de nossos princípios, e o 
carácter histórico da nossa abordagem só podemos desprezar o que é para mui-
tos, ainda hoje, uma época para se admirar. Portanto, não estarei exagerando, por 
mais que eu repita, que minha oposição ao século 18 está livre de partidarismo 
tolo. Baseia-se, antes, em minha rejeição de seu princípio anticristão. 

Não tenho interesse em apresentar uma acusação. Desejo fazer um julga-
mento justo. Obviamente, o século 18 deve ter contido muito do que era, em 
parte, bom: nenhuma época, por mais fundo que tenha decaído, é inteiramen-
te destituída de virtude ou talento. Em comparação com o que o precedeu, o 
século 18 se destaca. De muitas maneiras, ele se esforçou energicamente para se 
erguer da lama. O que quer que possamos pensar sobre seu princípio operante, 
ficamos animados em ver o espírito daquele século banir o provincianismo, a 
monotonia e o egoísmo que marcaram os anos anteriores, em nosso próprio país 
como em qualquer outro lugar. Com grande entusiasmo, os homens dedicaram 
abnegadamente suas faculdades e talentos ao triunfo do que consideravam 
verdade e justiça. Belas palavras e grandes ideais não faltaram. Além disso, a 



167

I N CR E D U L I DA D E

era se justificava na luta por melhorias: mesmo quando você descarta todos os 
exageros, havia motivos abundantes para descontentamento com a tendência 
do governo e a degeneração das constituições e havia motivos amplos para 
exigir reformas importantes em nome da equidade e da humanidade. 

Outra coisa. Se a época errou em sua escolha de princípios e se desviou 
do caminho da Reforma para o caminho da Revolução, ela tinha uma desculpa. 
O que aconteceu com o calor e o fervor da persuasão evangélica, que antes 
havia dado tantos frutos em atos de fé? Em seu lugar, encontramos o espetá-
culo da superstição estreita, ou da hipocrisia intolerante, ou do gosto da mera 
tradição por artigos de doutrina. Ignorar a verdade é uma culpa a ser imputada 
apenas à época que a ignorou - ou também à época que a obscureceu? 

Espero, com estas observações, poder ter feito justiça aos méritos do sé-
culo 18, também aos seus olhos. Pois aqui devo encerrar minha defesa com 
respeito ao mesmo. Considero seu princípio básico, a soberania do homem, in-
dependente da soberania de Deus, como radicalmente falso. Com prazer digo 
com Guizot que aqui foi “uma onda do espírito humano”; mas não vou acres-
centar: “seu impulso foi muito bonito, muito bom, muito útil”.113 Isto porque, 
libertando-se do solo sólido de princípios imutáveis, os homens começaram 
a planar sem apoio nos espaços arejados da especulação. Eu compararia esse 
movimento acelerado com o salto audacioso de alguém que, na dependência 
desastrosa de asas artificiais, se joga do último andar de um prédio e termina 
se esmagando. 

O resultado foi uma miséria indescritível. Uma era de ouro era esperada, 
uma era de ferro chegou. É verdade que o progresso e o movimento despertam 
menos aversão do que aquele devaneio onde apenas a quietude ou a rotina 
são possíveis. No entanto, embora prefiramos água corrente a um pântano, é 

113  Cours d’Hist. mod. 14. p. 39.



168

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

preciso lembrar que energia mal direcionada e descontrolada, se torna mais 
perversa, à medida que se torna mais poderosa. Assim como a magnitude de 
um riacho que só aumenta seu efeito gelado e devastador, ao descer a monta-
nha de forma desordenada, enquanto cobre terras mais baixas. Assim, a energia 
direcionada incorretamente se torna perigosa e desastrosa. 

No que diz respeito à religião, à moralidade e ao direito constitucional, 
não tem havido nenhum progresso no século 18 a não ser retrocesso. As pes-
soas celebram o avanço do “iluminismo”. Injustamente! Havia fogos de artifí-
cio e tochas em abundância, mas faltava luz solar. No entanto, até agora nenhu-
ma sabedoria humana foi capaz de tornar um só campo fértil sem a luz do sol.114 
O trabalho da mente e da genialidade na produção de ideias e na formação de 
sistemas trabalham em vão quando se afastam dos raios da sabedoria que vem 
de cima. Ao renunciar à dependência de princípios eternos, os pensadores do 
Iluminismo confundiram a liberdade da mente com a independência da mente 
- uma distinção que nem mesmo a filosofia pode ignorar. 

Ancillon observa corretamente que “princípios sem ideias são um ful-
cro sem uma alavanca, mas ideias sem princípios são uma alavanca sem um 
ponto de apoio. Entre independência intelectual e liberdade intelectual existe 
a mesma diferença que entre um navio sem lastro, âncora ou piloto, à deriva, 
à mercê de todos os ventos, e um navio que navega contra o vento em meio a 
tempestades e tormentas, guiado por uma bússola e os comandos de um piloto 
competente”.115 

114  Leia na íntegra a espirituosa Parábola de Claudius sobre a agricultura arável; quando os fa-
zendeiros filosóficos, convencidos da redundância de “as influências do céu” (“die Einflüsse des 
Himmels”), cercaram o campo e o cobriram com um teto abobadado com um céu pintado: “E 
a semente não queria crescer! E eles construíram, araram, adubaram e araram para frente e para 
trás. E a semente não crescia!” Wandsbecker Bothe (Carlsruhe, 1790.) V. 208.
115  Ancillon, Nouveaux Essais, I, 172–74.



169

I N CR E D U L I DA D E

Para avaliar corretamente a influência fatal deste século, é preciso ter em 
mente que ele transformou até o bem em mal.116 Não me refiro tanto à abundân-
cia de prosperidade material que lhe foi concedida e a qual perdeu, de modo 
que, também neste aspecto, ela era rica em promessas e ainda mais rica em 
decepções. Refiro-me ao seu programa de justiça, liberdade, tolerância, hu-
manidade e moralidade. Essas foram as ideias com as quais a época se vestiu 
inicialmente - como Satanás, que pode se transformar em um anjo de luz.117 Elas 
não haviam sido cultivadas em solo próprio, mas em solo cristão.118 Pois só o 
Evangelho é capaz de produzir tais frutos. Estes não seriam concebíveis no 
mundo pagão. Somente a proclamação do Evangelho lhe deu popularidade. 
Uma vez que a ortodoxia falhou em preservar esta rica herança, ela caiu nas 
mãos dos filósofos. E o que fizeram com esta riqueza? Apesar de toda a osten-
tação deles, esses tesouros foram arruinados sob sua administração. E não é de 
admirar. Queriam reter as inferências abandonando as premissas. No entanto, 
como se deseja ter o prazer das águas cujas fontes foram paradas? ou como usu-
fruir da sombra das árvores após o águas corte da raiz? Essa fatura foi sempre 
mal calculada. As plantas que floresceram às margens do riacho do Evangelho 
só podiam murchar ao serem transplantadas para uma terra seca e sedenta. Pior 
ainda, nos campos venenosos do ateísmo, as plantas se degeneraram em fru-
tos prejudiciais, cujas cores brilhantes e fragrâncias doces ocultavam toxinas 
mortais. As ideias de liberdade, tolerância e assim por diante - palavras mágicas 
com as quais os homens pensavam reunir a perfeição da sabedoria e felicida-
de - foram repetidamente proclamadas, mas permaneceram meros sons. E não 
apenas as promessas não foram resgatadas: seus próprios opostos chegaram. 

116  [2ª. ed.] “Toda coisa boa se transforma em mal quando o homem arrogantemente se apro-
pria dela em desrespeito às ordenanças de Deus” (Stahl [Was ist die Revolution?, p. 239].)
117  Cf. 2Co 11.14
118  [2ª ed.] Libertadas dessa fusão fatal, as ideias modernas pertencem ao Evangelho.



170

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Para a justiça veio a injustiça; para liberdade, compulsão; para tolerância, per-
seguição; para a humanidade, barbárie; e para moralidade, decadência. 

Assim, não subscrevo o veredicto final de Guizot, que fala de “um dos sé-
culos mais grandiosos da história, aquele que talvez prestou o maior serviço à 
humanidade, aquele que promoveu o maior e mais universal progresso”.119 Tam-
pouco falo com Victor Cousin das “novas conquistas que o século 18 acres-
centou ao legado dos séculos anteriores”.120 Pois sei que sua marca registrada 
não era aumentar a cadeia do tempo, mas antes quebrá-la, para buscar louca-
mente a inovação. Prefiro muito mais dizer com Ancillon: “A doença, a mania 
de analisar tudo, fez com que se dissesse neste século que foi mais uma era 
de raciocínio do que de razão”.121 O século 18 mostrou quanto, mas, ao mesmo 
tempo, quão pouco a engenhosidade humana pode realizar quando deixado 
por sua própria conta. Mostrou que a ruína real segue fortemente o progresso 
aparente. E confirmou a promessa, mas em seu sentido inverso, de que todas 
as coisas serão acrescentadas àqueles que buscam primeiro o Reino de Deus e 
Sua justiça.

Depois de mostrar a visão geral do caráter do século 18, introduzirei ago-
ra minhas considerações sobre as pessoas que viveram nele. O leitor não precisa 
temer que meu julgamento seja duro ou injusto. Ao contrário. Quanto melhor 
alguém reconhece o poder das ideias, mais ele está ciente da verdade de que as 
pessoas, como os livros, devem ser julgadas “à luz de sua época”. Uma espécie 
de intoxicação atmosférica pode surgir semelhante a um estado de embriaguez 
involuntária. Em uma época de entusiasmo, como foi aquela, em vez de refle-
xões sóbrias, os homens dificilmente poderiam discernir todas as implicações 

119  Guizot, Civilisation en Europe, Leçon 14.
120  Cousin, Histoire de la Philosophie du 18e siècle, I, 28f.
121  Ancillon, Nouveaux Essais, I, 194.



171

I N CR E D U L I DA D E

que são claras para nós hoje. A frieza em meio ao entusiasmo geral é rara. Como 
Burke observa em suas Reflexões sobre a Revolução na França: “Os homens têm 
sido conduzidos passo a passo em algumas ocasiões, em outras, eles têm sido 
acelerados ​​em certas direções, as quais, se eles tivessem podido ver o quadro 
completo, nunca teriam se permitido a mais remota aproximação”.122

Essas observações são importantes para descobrir e compreender as cau-
sas da Revolução. As pessoas estão prontas para culpar escritores revolucionários 
pela Revolução, a Montesquieu, Voltaire e Rousseau pelo aumento do ateísmo e 
da rebelião, a Robespierre e Napoleão os horrores da anarquia e do despotismo. E 
com razão, pois esses homens assumiram uma grande parte da responsabilidade. 
No entanto, eles também eram os instrumentos do espírito da época. Como es-
critores apenas proferiram o que todos já estavam pensando. Eles eram os porta-
-vozes da opinião pública, não seus professores; no máximo, guiavam os homens 
um passo adiante ao longo de uma estrada de raciocínio o qual, de qualquer for-
ma, era impossível parar. O mesmo se aplica aos homens que detiveram o poder 
durante a Revolução. Levados pelo espírito da época, eles estavam sujeitos à sua 
deriva. Eles não puderam resistir à lógica da Revolução. Eles lideravam porque 
viam as coisas antes dos outros homens e promoviam com mais vigor o que o 
momento exigia. Eles não eram tanto líderes quanto uma vanguarda, pressionada 
pelas massas que surgiam atrás deles.123 Devemos manter este fato diante de nós 
se quisermos avaliar adequadamente, à luz da natureza, coerência e potência das 
falsas doutrinas, o papel dos líderes revolucionários, bem como a importância 

122  Burke, Works, V, 232.
123  “Tem havido o erro frequente de atribuir muito aos desígnios premeditados dos homens, 
que é apenas a consequência e o efeito natural das coisas. - Em geral, os homens, mesmo os 
mais fortes, nunca são mais do que instrumentos mais ou menos passivos de uma causa supe-
rior independente de seu pensamento e de sua própria vontade: colocados no meio do movi-
mento que arrasta a sociedade, eles a apressam, mas não o produzem.’ De la Mennais, II. 262.



172

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

dos “moderados”. Estes últimos podem ter recuado do extremismo, no entanto, 
honraram os mesmos princípios. Portanto, são responsáveis ​​pelo erro não apenas 
até os limites aos quais estavam dispostos a segui-lo em sua própria doutrina e 
prática, mas em toda a extensão de seu desenvolvimento. Eles são responsáveis 
por toda a série de erros e ultrajes decorrentes do princípio. Devemos manter 
este fato diante de nós e ouvir o aviso: Principiis obsta [resiste os começos] - com-
bata a doença aos primeiros sintomas! Este deve ser considerado como um dos 
mais importantes avisos políticos.

O que, finalmente, nosso entendimento daquela época implica para nos-
so dever hoje? Não devemos romper com aquela época. Não devemos des-
cartá-la, como se fosse um interlúdio que podemos pular. Não devemos me-
nosprezar nem descartar os benefícios que aquela época produziu no mundo 
moral, como uma tempestade destrutiva, mas purificadora. No entanto, ao 
mesmo tempo, não faremos absolutamente nenhuma concessão quanto à sua 
base traiçoeira. Não procuraremos salvar o futuro modificando, moderando 
ou regulando princípios que são ruinosos em sua essência. Mas também não 
devemos ser indolentes ou resignados. Devemos lutar pela Verdade suprema, 
cuja aceitação é um pré-requisito absoluto se quisermos chegar ao único cami-
nho que leva à felicidade das nações, enquanto extirpamos o mal e utilizamos o 
bem que nos legaram nossos pais como um legado perigoso ou precioso. 

Permitam-me, agora abordar o fato de que a Revolução é, em sua totali-
dade, nada mais do que o resultado lógico da descrença sistemática, o resultado 
da apostasia do Evangelho. Meu argumento se preocupará com duas vertentes, 
com Religião e Política. 

Existe uma conexão. Lamennais está certo quando observa que, uma vez 
que religião e sociedade têm a mesma origem, que é Deus e o mesmo fim, que 
é o homem, um erro fundamental na religião é também um erro fundamental 



173

I N CR E D U L I DA D E

na política.124 A história da Revolução atesta essa conexão de uma maneira mar-
cante. O mesmo declínio pode ser observado na corrupção da religião, na de-
formação do direito constitucional e na deterioração da prática política. Na re-
ligião, encontramos um Voltaire, um Diderot, um Lamettrie; na teoria política, 
um Montesquieu, um Rousseau, um Condorcet; na prática, um 1789 seguido 
por um 1793: Necker, Mirabeau, Robespierre, Marat. 

A doutrina da Revolução é, por assim dizer, a Religião da Incredulidade. 
É a negação de tudo que se baseia na crença. Portanto, ela afeta não apenas o 
direito constitucional, mas também a filosofia em sentido amplo - a “ciência 
das coisas divinas e humanas”, como tem sido chamada. Portanto, devemos 
primeiro discutir a Filosofia do século 18, para depois nos voltarmos mais par-
ticularmente para sua Teoria Política. 

O princípio dessa filosofia alardeada era a soberania da Razão e o resulta-
do foi a apostasia de Deus e o materialismo. Que tal resultado era inevitável, 
uma vez que o princípio foi aceito, pode ser demonstrado a partir da genealo-
gia das ideias. 

Desde o início, a supremacia da razão foi postulada como um axioma 
na filosofia. Essa supremacia baseava-se na negação da corrupção da natureza 
humana. Mas onde a Razão foi considerada incorrupta, a Revelação não pode-
ria conter nada além de seu alcance, ou pelo menos nada contra seu veredicto. 
Assim, a Razão se tornou a pedra de toque da verdade. Consequentemente, 
tornou-se necessário selecionar na Bíblia tudo o que poderia ser considerado a 
Palavra de Deus digna de Deus. A Palavra, portanto, teve que ser ratificada por 
sabedoria arbitrária, e a Sagrada Escritura, para ser santa, passou a necessitar 
da sanção da aprovação humana. Assim, desde o início, a prerrogativa Divina é 
violada quando o homem busca se livrar de Deus e ser deificado em seu lugar. 

124  Lamennais, Essai sur l’indifférence, cp. x.



174

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

O filósofo acredita no que entende, acredita apenas no que lhe parece sabe-
doria. Para calcular o efeito de seu ponto de partida racionalista, compare sua pos-
tura com a declaração apostólica: “Ora, o homem natural não aceita as coisas do 
Espírito de Deus, porque lhe são loucura; e não pode entendê-las, porque elas se 
discernem espiritualmente”.125 Obviamente o filósofo virá a rejeitar e a considerar 
como tolice todas as verdades que são ensinadas pelo Espírito Santo. Se ele não 
os contradizer ou ridicularizar abertamente, ele será pelo menos forçado a consi-
derá-los meros símbolos, metáforas ou alegorias. Ele suavizará a dureza da lingua-
gem da Bíblia com expressões que ele considera mais apropriadas. Ele distorcerá 
a Revelação ou a expurgará. Por meio de uma variedade de reinterpretações, ele 
preparará a destruição de tudo o que é essencial à doutrina da salvação. A teoria da 
acomodação é apenas um passo lógico. O Salvador, que é vero Deus, torna-se um 
homem divinizado; o pecado torna-se fraqueza, a depravação é transformada em 
imperfeição e a santificação em perfeição moral; a ira de Deus se torna santo des-
prazer, e o Deus da Revelação se torna o Deus da Natureza, o Deus desconhecido.

Mas até onde isso vai? Tão longe quanto alguém quiser levá-lo. Não há ou-
tro limite, uma vez que se concorda que tudo o que não pode ser conciliado com 
a razão humana deve ser considerado absurdo. Os vários sistemas desenvolvidos 
de racionalismo e neologia exibem o efeito cumulativo do ceticismo. No final, o 
Cristo histórico é totalmente descartado e os Evangelhos são considerados nada 
mais que ficção ou mito! Como poderia ser diferente? Como poderia, por exem-
plo, alguém que nega a divindade do Senhor, devido à sua incompreensibilidade, 
não estar a caminho de negar a crença em tudo o que é sobrenatural e milagroso 
na Sua aparência; de ver na Sua caminhada nas águas do mar um passeio à luz da 
lua, na Sua morte uma farsa, ou, em suma, com desprezo pela natureza histórica 
de CRISTO, uma distorção quádrupla ou Mito nos quatro Evangelhos?

125  1Co 2.14



175

I N CR E D U L I DA D E

Isso leva rapidamente a uma forma de deísmo cristão, com muita con-
versa sobre Cristo, Deus e moralidade: palavras bombásticas e sem sentido. 
Mas é um alarido vaidoso e uma guerra inútil de palavras. Existe um Cristo 
- existem muitos Cristos - mas ele não é mais o Cristo das Escrituras. Ele é um 
mestre, um exemplo, um sábio, um celestial talvez, criado em esferas superiores 
de sabedoria e virtude, não o Filho de Deus, o Mediador entre Deus e os ho-
mens. Este deísmo, embora professe honrar a Deus na Natureza, é apenas uma 
estação intermediária no caminho para o ateísmo. Pois onde a Razão se exalta 
acima da Revelação, esta última será rapidamente reduzida a uma compilação 
de lendas e fábulas. E uma vez que os homens estão cegos à luz da Revelação, 
até a própria Natureza pode sempre ser explicada puramente em termos de 
forças naturais. Assim, a declaração de Pascal é perfeitamente válida: “Todos 
aqueles que buscam a Deus sem JESUS ​​CRISTO não encontram luz que os 
satisfaça ou que seja verdadeiramente útil para eles. Porque, ou não sabem que 
existe um Deus, ou, se o sabem, é inútil para eles; porque constituem um meio 
de comunicação sem mediador com este Deus que conheceram sem mediador. 
De modo que eles caem no ateísmo ou no deísmo, que são duas coisas que a 
religião cristã quase igualmente abomina. Em JESUS ​​CRISTO está toda nossa 
felicidade, nossa virtude, nossa vida, nossa luz, nossa esperança; e fora dele há 
apenas vício, miséria, escuridão, desespero, e vemos apenas escuridão e confu-
são na natureza de Deus e em nossa própria natureza”.126

126  Tous ceux qui cherchent Dieu sans JÉSUS CHRIST ne trouvent aucune lumière qui les sa-
tisfasse ou qui leur soit véritablement utile. Car, ou ils n’arrivent pas jusqu’à connoître qu’il y a un 
Dieu, ou, s’ils y arrivent, c’est inutilement pour eux; parcequ’ils se forment un moyen de commu-
niquer sans médiateur avec ce Dieu qu’ils ont connu sans médiateur. De sorte qu’ils tombent ou 
dans l’athéisme, ou dans le déisme, qui sont deux choses que la religion chrétienne abhorre presque 
également. En JÉSUS-CHRIST est tout notre bonheur, notre vertu, notre vie, notre lumière, notre 
espérance; et hors de lui il n’y a que vice, misère, ténèbres, désespoir, et nous ne voyons qu’obscurité 
et confusion dans la nature de Dieu et dans notre propre nature.’



176

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Será que é exagero tentar igualar o deísmo e o ateísmo como fez o fiel 
e astuto Pascal? Há os que acreditam que a confissão do deísmo, mesmo re-
preensível, pode ser acompanhada com certa reverência pelo resto do conteú-
do do Revelação; e, embora ela desconsidere a Deus na lei e no Evangelho, 
ela O adora na Natureza. Mas, percebemos que este é um Autoengano com 
o qual nos tranquilizamos em vão! Isto porque, onde a Razão se exalta aci-
ma da Revelação, em breve haverá uma miscelânea de histórias e fábulas. Pois, 
para quem é cego à luz da Revelação, a Natureza pode ser explicada por forças 
naturais, a chamada divindade é uma mera abstração, uma imagem, uma di-
vindade imaginária. E se, para acreditar, é preciso compreender, o que é mais 
incompreensível, o que é mais incrível do que Deus? Assim, por fim, mesmo 
a Divindade se torna uma mera abstração, uma hipótese, um deus hipotético. 
Como observa Lamennais: “Os deístas parecem incapazes de concordar com 
uma única forma de adoração ou um único artigo de fé. Forçados a ceder tudo 
ou nada à Razão, os dogmas lhes escapam, a moralidade se afasta deles e o 
que quer que eles façam, eles são empurrados ao ponto de tolerar o ateísmo”.127 

Bossuet, portanto, deu uma definição correta: “Deísmo é apenas ateísmo dis-
farçado”128 – uma definição já encontrada na Bíblia: “Estáveis sem Cristo [...] 
sem esperança e sem Deus no mundo”.129

Mas Lamennais diz que “a moralidade foge deles”. Isso é verdade? A prá-
tica deve desaparecer com a doutrina? Na verdade, deve. Pois sem uma fé viva 
em Cristo, ligada a fatos históricos – chame-os de pontos de doutrina ou não 
– não pode haver vida cristã. Sem crença em Deus não há base para moralida-
de. Embora esta doutrina seja mantida em desprezo por muitos que negam a 

127  Lamennais, Essai sur l’indifférence, cp. vi.
128  Citado em Lamennais, Essai sur l’indifférence, cp. v.
129  Ef 2.12



177

I N CR E D U L I DA D E

unidade da raiz e do caule e dos frutos poucos irão ao ponto de afirmar que a fé 
em Deus é a base da moralidade. Mas, alguém pode dizer, a própria moralidade 
tem sido um objeto de estima para alguns dos ímpios que se autodenominam 
filósofos. Certamente, mesmo os filósofos ateus, para manterem seu lugar na so-
ciedade, estão dispostos a dizer que “um homem deve ser reto, misericordioso, 
humano e caridoso”.130 No entanto, é uma pena que essa afirmação não ajude. 
Pois, a força desta declaração é nula e vazia por causa da natureza e diversidade 
de opiniões. A experiência prova que, assim que a moralidade é considerada 
independentemente da religião, ela se torna tão problemática quanto a própria 
religião. A moralidade do deísmo, assim como sua doutrina, diz Lamennais, “é 
tudo opinião, tudo mentira. O dever do ateu se resume a não reconhecer dever 
algum. Falando propriamente, diz um célebre philosophe, ‘há apenas um dever, 
que é buscar a felicidade’”.131 Consequentemente, não há base para obrigação 
além do interesse próprio iluminado. E onde não há crença em Deus, quais 
seriam as prescrições do interesse próprio? A virtude é apenas uma palavra, um 
sentimento, um engano. Autoridade e lei são invenções dos fracos para restrin-
gir os mais capazes. Muito melhor, portanto, viver em harmonia com a nature-
za: “Naturae vivere convenienter oportet!” “Os deveres do homem são conci-
liados com suas inclinações”; ou melhor, continua Lamennais, “as inclinações 
dos homens são a única medida de seus deveres”.132 Esta inclinação natural do 
homem está de acordo com a sabedoria, que, segundo o apóstolo, não vem de 
cima, mas é terrena, natural e demoníaca.

130  Lamennais, Essai sur l’indifférence, cp. v [citando Rousseau, numa carta a Charles de Beau-
mont, Arcebispo de Paris].
131  Lamennais, Essai sur l’indifférence, cp. vii [citando Guillaume-Thomas Raynal, Histoire philo-
sophique et politique des établissements et du commerce des Européens dans les deux Indes (1770), bk. 
XIX].
132  Lamennais, Essai sur l’indifférence, cp. iv.



178

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Neste naufrágio de verdades, até a última prancha na qual os homens po-
dem se agarrar perece. Em vão eles se apegariam à crença na imortalidade da 
alma, ou a qualquer distinção real entre o bem e o mal. Pois sua filosofia preserva 
apenas o positivo e considera como positivo apenas o material – aquilo que está 
ao alcance dos sentidos. O cristão enfrenta o sofrimento e a morte com alegria, 
os olhos fixos não nas coisas que se veem, mas nas que não se veem: “Porque as 
coisas que se veem são temporais, mas as que não se veem são eternas”.133 Mas o 
filósofo não é assim. Ao inverter a ordem das coisas, ele mais uma vez prova ser 
um verdadeiro revolucionário também neste ponto. Para ele, as coisas invisíveis 
e eternas são devaneios: nada é real senão aquilo que for visível e temporal. Por-
tanto, nada resta a não ser dizer: “Comemos e bebamos, porque amanhã morre-
remos”.134 E assim, passo a passo, os homens são arrastados para o abismo. 

A Razão, a quem a supremacia foi concedida, deve ser obedecida. No 
entanto, sem se tornar inconsistente, não se pode permanecer na encosta. Essa 
inconsistência revela-se a si própria: “a incoerência é sempre companheira 
do erro, porque o homem nunca se desprende de todas as verdades ao mes-
mo tempo, e aquelas que retém, incompatíveis com o erro, inevitavelmente o 
obrigam a se contradizer. Evita-se o ateísmo, ao qual o sistema conduz, ape-
nas multiplicando as contradições”.135 O poder do erro não é apenas o fato de 
conter, como foi corretamente observado, um elemento de verdade a qual é 
deformada e usada indevidamente; mas especialmente que o seu desenvolvi-
mento, uma vez aceite o princípio, adquire uma espécie de verdade relativa. 
Muitas ainda hesitam em continuar caminho e tentam permanecer na en-
costa de forma inconsistente, no entanto, sua hesitação não pode resistir aos 

133  2Co 4.18
134  1Co 15.32
135  De la Mennais, l.l. I. 40, 44.



179

I N CR E D U L I DA D E

ditames da lógica por muito tempo. O erro é atraente não apenas por causa de 
sua aparência enganosa, que deve aos elementos da verdade que arroga para 
seu próprio uso: ele cativa especialmente porque uma vez que seu princípio é 
concedido, cada passo em seu desenvolvimento posterior tem a virtude da ver-
dade relativa. Assim, o que muitos evitarão, outros levarão adiante como uma 
consequência convincente. Onde a maioria se arrastará com relutância, outros 
seguirão sem hesitação. Aqueles que estão totalmente convencidos, apoiados 
como estão pela verdade relativa, nada vacilarão. O descaramento é a compa-
nheira de uma convicção que se baseia na verdade relativa acima mencionada. 
Aqui reside o segredo da vitória. Aqui está o segredo do triunfo do erro.136 Onde 
tudo é uma questão de opinião, de compreensão intelectual, todas as opiniões 
são iguais, e a vantagem deve ser ganha por aqueles que têm como aliados não 
só a corrupção do coração infiel, mas também a consistência do raciocínio e 
a indiscutível inferência. Como alguma verdade poderia ser deixada intacta? 
A verdade mais elevada que vem de Deus continua sendo o fundamento de 
todas as verdades de fé e moralidade. Desconsiderando essa base, qual é a con-
sequência? Que a série de erros que surgem do seu erro tem, em relação a ele, 
o carácter de verdade, e que cada verdade se torna falsidade, incompreensão, 
preconceito, superstição.

Testemunhamos o retrocesso, a descida, o escorregão para o poço da fi-
losofia incrédula nos escritos dos deístas ingleses, nos ataques lançados por 

136  [2ª. ed.] O que é mais notável – na verdade, o que é mais espantoso acerca dessas doutrinas, 
uma vez que você se dê ao trabalho de atentar para a origem do princípio revolucionário uni-
versalmente aceito, não é que sejam absurdas, mas que estão corretas: onde não há fé alguma no 
Deus vivo, os socialistas, os comunistas e os ateus – campeões da República cor de sangue – estão 
certos. Somente quando se mantem em mente essa legitimidade revolucionária é que se pode 
entender o fanatismo que considera a implantação da doutrina [revolucionária] como a missão 
mais nobre de todas, e resistir a ela como o crime mais culposo. 



180

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Voltaire, nas noções deístas de Rousseau, no ateísmo de Diderot, no materia-
lismo de Helvetius, na obra O Homem: Uma Máquina de Lamettrie, e no livro 
de Condillac, O Homem: Uma Estátua. Apenas uma observação neste ponto. 
Negar a verdade também é, necessariamente, desprezar e odiar ativamente - 
não apenas filosoficamente, mas militantemente - tudo o que é julgado falso 
e, portanto, mau. E o Evangelho e a fé cristã são certamente falsos e maus do 
ponto de vista da filosofia incrédula. Uma vez negadas, as verdades reveladas 
são superstições nefastas, o pior dos impedimentos que bloqueiam o caminho 
para a iluminação e o auto aperfeiçoamento. “As revelações,” escreve Rousseau, 
“apenas degradam Deus, dando-lhe paixões humanas. Longe de esclarecer as 
noções do grande Ser, vejo que dogmas particulares as confundem; que lon-
ge de enobrecê-los, eles os rebaixam; que aos mistérios inconcebíveis que o 
cercam, eles acrescentam contradições absurdas; que tornam o homem orgu-
lhoso, intolerante, cruel; que em vez de estabelecer a paz na terra, eles trazem 
ferro e fogo. Eu me pergunto para que serve tudo isso, sem saber como me 
responder. Eu só vejo os crimes dos homens e as misérias da humanidade”. 137

Não esqueçamos: a mentira é forçada a odiar e banir a verdade, uma vez 
que ser exclusivo e intolerante a ela faz parte da natureza da verdade. A existên-
cia da verdade é uma constante condenação do erro. Onde quer que a mentira 
triunfe, ela deve odiar cada elemento da verdade que ainda permanece. Mesmo 
o deísmo, por mais diluído que seja, é uma ofensa ao ateu. Em sua opinião, 
todo aquele que acredita em um Deus, seja qual for a descrição, é um defen-
sor fanático de ideias infantis e prejudiciais. Como o ateísmo iguala todas as 
religiões, as pessoas acreditam que podem confiar nele para serem tolerantes. 
Eles estão enganados. O ateísmo não pode tolerar a verdade, porque não pode 
ser tolerado pela verdade. Ele vê um inimigo mortal em cada crença. Suporta 

137  l.l. I. 45.



181

I N CR E D U L I DA D E

o menor indício somente daquela religião que se cala, que curva seu pescoço, 
que se submete às regras e regulamentos da descrença. O ateísmo iguala todas 
as religiões, desde que todas sejam igualmente destituídas dos sinais de vigor 
e vida. A tolerância do ateísmo é como a tolerância do assassino que suporta o 
inimigo a quem tirou a vida.

Devemos ter isso em mente se quisermos compreender a natureza da Re-
volução. O erudito e perspicaz Albrecht von Haller observou já em 1759 que 
um violento espírito de perseguição podia ser observado entre os mais francos 
dos livres-pensadores, embora “por falta de oportunidade, [esse espírito de perse-
guição] só poderia espalhar insultos. Fanáticos tão ardentes quanto Helvetius 
e Voltaire perseguiriam e até mesmo fariam com que sangue fosse derramado nos 
cadafalsos se tivessem o poder para fazê-lo”.138 Em suas Cartas sobre a Paz Regicida, 
Burke explica: “A religião está entre as causas mais poderosas do entusiasmo. 
Quando qualquer coisa relacionada com a religião se torna objeto de muita 
meditação, a mente não pode permanecer indiferente à ela. Aqueles que não 
amam a religião, a odeiam. Os rebeldes contra Deus abominam completamen-
te o autor de seu ser. Eles o odeiam ‘com todo o coração, com toda a mente, 
com toda a sua alma e com todas as suas forças’ [...] Se deixarmos de fora esse 
ateísmo fanático, omitimos a característica principal da revolução francesa”.139 

Na verdade, a característica definidora da Revolução é seu ódio ao Evangelho, 
sua natureza anticristã. Essa característica marca a Revolução, não quando ela 
“se desvia de seu curso” e “cai em excessos”, mas precisamente quando se man-
tém em seu curso e chega à conclusão de seu sistema. O verdadeiro fim de seu 
desenvolvimento lógico, pois, começou excluindo Deus. Esta marca pertence 

138  Albrecht von Haller [em uma revisão da obra de Helvetius, De L’Esprit, nas Göttingische 
gelehrte Anzeiger], citado por Haller, Restauration de la Science politique, I, 126.
139  Burke, Works, VIII, 165–67.



182

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

à Revolução. A Revolução nunca será capaz de se livrar disso. É inerente ao seu 
próprio princípio e expressa e reflete sua essência. É o sinal de sua origem. É a 
marca do inferno.140

O mesmo princípio de incredulidade operava na filosofia propriamente 
dita, nos vários ramos do saber e até na literatura. Até o indubitável foi tornado 
objeto de dúvida nos sistemas dos metafísicos alemães, na crítica dos textos 
da antiguidade clássica e no novo tratamento da história, enquanto a literatura 
acabou sendo denominada como “literatura do desespero”. Na próxima pales-
tra voltarei para a teoria política para mostrar que, também nesse terreno, estar 
sem Deus no mundo acarreta certas consequências naturais, como, por exem-
plo: quando o vínculo entre o céu e a terra é rompido, o homem orgulhoso se 
torna a presa indefesa da destruição e ruína.

140  [2ª ed.] O ateísmo se transforma em panteísmo e deificação do homem. Em sua luta contra a 
revelação e a fé cristã, o ateísmo se transforma em adoração a ídolos. Existe uma escola de pen-
samento hoje que despreza o cristianismo como uma tolice supersticiosa; na verdade, o odeia 
como uma seita tenaz, como o pior obstáculo para a evolução da humanidade. Por exemplo, 
a chamada neutralidade prescrita para a escola pública está se transformando na mais perni-
ciosa parcialidade favorecendo a incredulidade e terminará em proselitismo pela religião da 
razão e da natureza. Em um ensaio sobre a vida crítica de Jesus, Ernest Renan classifica Cristo 
entre “todos aqueles que a humanidade escolheu para se lembrar o que a humanidade é e para 
encontrar inspiração em sua própria imagem.” Apontando para um ideal comum que deriva 
de todas essas personalidades, Renan conclui: “Voilà o Deus vivo, aquele a adorar!” [Études 
d’histoire religieuse, p. 215.] Esta se torna a religião da humanidade. Vinet escreve em algum 
lugar: “Uma incredulidade negadora e sardônica foi sucedida por uma incredulidade que acre-
dita, por um ateísmo fervoroso, por um materialismo entusiástico. Em nossos dias, a própria 
impiedade se tornou uma religião.” [Considérations, p. 37.] Como resultado, a incredulidade 
também passa a ter sua versão do direito divino e sua religião oficial: a consciência pública se 
torna a lei suprema para cada cidadão, até mesmo acima de sua própria consciência. Stahl ob-
serva: “A apoteose da humanidade é a culminação espiritual da democracia; é o próprio alento 
vital da primeira revolução francesa. Uma religião é estabelecida aqui, o culto à humanidade, 
e quem se recusar a adorar será punido com a aniquilação” (Die gegenwärtige Parteien, p. 187.)



183

P A L E S T R A  I X

INCREDULIDADE (Continuação) 
Vimos como o renascimento da fé durante a Reforma foi posteriormente cor-
roído em hipocrisia e decadência; e como deu lugar à generalização da incre-
dulidade, especialmente entre aquelas classes cujo pensamento teve a maior 
influência no progresso das ideias. Esta incredulidade foi a causa da Revolução. 
A verdade da minha proposta pode ser mostrada a partir da História. Além 
disto, não considerei supérfluo outro tipo de argumento. Tentei provar o efeito 
inevitável da descrença sistemática, a partir do seu carácter peculiar e essência 
interior. Para tal, foi preciso primeiro examinar de que forma o erro evolui para 
um sistema, na religião e na política; em outras palavras, a que conclusões se 
chega com a adoção do falso princípio. 

Vimos, para isto, no capitulo anterior, a que conclusões os homens são levados 
na religião, uma vez que aceitam o falso princípio: a supremacia da Razão culmina no 
ateísmo e no materialismo. Uma progressão semelhante pode ser traçada na teoria 
política. Quero nessa palestra desenvolver o argumento de que a liberdade revolucio-
nária, ou a soberania da vontade humana, se dissipa nas profundezas do radicalismo. 

A conexão entre a questão religiosa e a questão política é fácil de ver. 
Haller observa que existe “apenas um passo fácil e inevitável da ideia quimérica 
de tornar a razão de cada homem independente de toda autoridade, ou de des-
truir completamente toda a fé, para o projeto não menos ridículo de emancipar 



184

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

os homens de todos os governantes temporais. A associação natural de ideias 
tinha necessariamente de levar a essa conclusão, essas consequências. Isso ex-
plica, também, por que a campanha contra altar e trono, contra igreja e Estado, 
contra clérigos e reis, avançou sempre no mesmo ritmo, conduzida simultanea-
mente pelos mesmos homens e sustentada pelos mesmos princípios”.141

Liberdade de pensamento, mas também de conduta. Supremacia do in-
telecto, mas também da vontade. Razão incorrupta, mas também o coração. O 
homem, por natureza, bom; mas então - de onde vem o mal? O homem, por 
si mesmo, disposto a boas obras e atos de amor; mas então - de onde procede 
uma sociedade perturbada e consumida por mil espadas de paixões humanas? 

Os filósofos já têm sua resposta. A origem do mal está nas formas, nas 
instituições. Por meio de instituições incorretas, a retidão primitiva da nature-
za humana foi distorcida e começou a operar em uma direção contrária à sua 
disposição natural. A conclusão, obviamente, é que o estado pode ser restaurado 
e aperfeiçoado simplesmente alterando as instituições, derrubando todos os im-
pedimentos à liberdade e seguindo as inclinações e paixões naturais do homem.

Eu gostaria que você notasse um ponto em particular. Assim como toda 
verdade é, em última análise, sustentada pela verdade que vem de Deus, o fun-
damento comum de todos os direitos e deveres está na soberania de Deus. 
Quando essa soberania é negada, o que acontece com a fonte da autoridade, da 
lei, de cada relação sagrada e zelosa no estado, na sociedade e na família? Que 
sanção resta para as diferentes situações e posições na vida? Que razão pode 
haver para eu obedecer e outro mandar, que um é necessitado, o outro rico? 
Tudo isso é baseado apenas em costumes, rotina, abuso, injustiça, opressão. 
Apesar de todas as diversidades sociais, não pode haver diferenças reais entre 
os homens. Elimine Deus e não se pode mais negar que todos os homens são, 

141  Haller, Restauration de la Science politique, I, 130s.



185

I N CR E D U L I DA D E  (C o n t i n uação) 

no sentido revolucionário das palavras, livres e iguais. Estado e sociedade não 
podem deixar de se desintegrar, dissolvendo-se em uma coleção de seres hu-
manos isolados, de indivíduos - um termo da Revolução que expressa ingenua-
mente seu caráter totalmente destrutivo. Daí em diante, o estado é concebido 
como uma multidão de partículas indivisíveis, de átomos. De átomos, a partir 
dos quais o estado, bom como o mundo segundo o sistema de Epicuro, será 
então formado “ex concursu fortuito atomorum”, por uma fortuita aglomdera-
ção de átomos.

Do ponto de vista da incredulidade, liquidar toda forma de autoridade in-
dependente significa remover um abuso que é degradante para a humanidade. 
E desse ponto de vista o julgamento é correto, visto que a descrença conhece 
apenas a autoridade humana. É na negação do direito divino de autoridade que 
encontramos a fonte, não só do liberalismo, mas do entusiasmo que ele desperta. 
A teoria liberal não está desligada da nobreza de nossa natureza. Um homem 
de fato se rebaixa se se submete a um simples semelhante.142 O homem é grande 
demais para se curvar a seu semelhante que comanda em seu próprio nome e 
não como um conservo de Deus. Esta verdade, que nos dá uma visão profunda 
da natureza das convulsões revolucionárias, é poderosamente expressa por de 
Lamennais: “O anjo, por sua natureza, está acima do homem; entretanto, o ho-
mem não deve absolutamente nada ao anjo. Deixe um anjo assumir uma forma 
sensível e descer à terra, onde estará a razão para obedecê-lo? Não vejo direito 
de um lado, nem dever do outro. Todo ser criado está em uma independência 
natural de qualquer outro ser criado, e se o mais elevado dos espíritos celestiais 
viesse, por seu próprio movimento, e sem outro título que sua vontade, para ditar 
leis ao homem e escravizá-lo à sua dominação, eu veria nele apenas um tirano e 
em seus súditos apenas escravos. O que é então quando o próprio homem arroga 

142  Cf. Lamennais, Essai sur l’indifférence, cp. xi [citando Rousseau, Du Contrat social, IV, viii].



186

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

para si mesmo o império sobre o homem, seu igual em lei, e frequentemente seu 
superior em razão, em iluminação, em virtude? É uma pretensão mais iníqua, 
mais insolente, uma servidão mais ignominiosa? Certamente, não hesito em di-
zê-lo com Rousseau: É necessária uma longa alteração de sentimentos e ideias, 
para que se possa decidir tomar o próximo por mestre.

Mas o que fazer? Estado e sociedade existem e, a menos que queiramos 
viver novamente como bárbaros, é melhor que existam. A autoridade e a lei e 
o dever e a desigualdade são indispensáveis. No entanto, o estado histórico foi 
dissolvido. Muito bem, então, como se formará o estado revolucionário?

Já em si mesma, a própria ideia de se formar e constituir um estado a qual-
quer hora deve ser repudiada. Lamennais nos lembra que é uma ilusão de nossa 
época pensar que um estado pode ser constituído, ou uma sociedade formada, 
de um dia para o outro, da mesma forma que uma fábrica se ergue. As socie-
dades, ele observa, não são feitas: elas são o “trabalho da natureza e do tempo 
agindo em conjunto”. Os revolucionários querem “criar tudo em um instante, 
modelar tudo de acordo com a sua imaginação, formar a sociedade em uma 
única fundição, por assim dizer, segundo um modelo ideal, assim como se cria 
uma estátua de bronze. Em toda parte, eles colocam os artifícios arbitrários da 
mente no lugar das relações essenciais, das leis simples e fecundas que se esta-
belecem por si mesmas, quando não impedidas, como as condições indispen-
sáveis ​​de existência. Tendo dissecado povos inteiros vivos para buscar em suas 
entranhas os mistérios do organismo social, eles acreditam que a ciência deve 
afinal ser infalível e a sociedade perfeitamente compreensível. Dada essa con-
fiança, nada os impede ou embaraça. Eles constituem, e então constituem um 
pouco mais. Eles escrevem em um pedaço de papel que são uma monarquia, 
ou uma república, e realmente esperam ser algo na realidade, ser um povo, uma 



187

I N CR E D U L I DA D E  (C o n t i n uação) 

nação”.143 De fato; no entanto, o absurdo da inovação é a única sabedoria dispo-
nível para a Revolução à medida que seu princípio se desenvolve. Com a lei 
e a história postas de lado, os construtores não têm regra, exceto arrogância, 
capricho e arbitrariedade. 

Mas vejamos como a nova formação do Estado é concebida na teoria revolu-
cionária. Examinemos como isto, de acordo com o princípio revolucionário, pode 
ser feito de uma forma que não seja desagradável para a humanidade. Como o esta-
do deve ser formado? Como a união de pessoas livres e iguais deve ser alcançada? 

Somente por consentimento mútuo. Se a concepção revolucionária de 
liberdade e igualdade deve estar na base do edifício, a autoridade e a lei só po-
dem ser convencionais e, se o discurso não for violência, o estado não pode ter 
outra origem senão um contrato social. Aqui temos novamente, portanto, o erro 
básico do direito constitucional moderno. A falácia de que a associação é a base 
do Estado é aqui sancionada pela teoria política incrédula, seguindo sua pre-
missa ateísta, da maneira mais libertina que se possa imaginar. 

Para ilustrar algumas das implicações dessa doutrina, vamos examinar 
algumas passagens do Contrato Social de Rousseau, uma obra muito instruti-
va, cuja lógica rigorosa desnuda a quintessência da filosofia política do século 
18.144 Se eu não me enganar, você reconhecerá nessas citações, instantaneamen-
te, seus equívocos mais perigosos, mas também discernirá que, em virtude do 
princípio uma vez adotado, eles possuem o caráter de verdade. E que o tom 
elevado do escritor é não com base apenas na ostentação e na pompa, mas na 
legítima compreensão da incapacidade de seus adversários e da indiscutibilida-
de de seus ensinamentos.

143  Lamennais, Essai sur l’indifférence, cp. x.
144  Rousseau, Du Contrat social, ou Principes du Droit Politique [1762]; em Oeuvres (nova ed.; Ams-
terdam, 1769), vol. II.



188

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Qual é, segundo Rousseau, o fundamento da sociedade? Convenção. 
“A ordem social, uma vez que não surge da natureza, deve ser fundada em 
convenções”.145 

De que natureza é, então, o governo? É republicano. “Todo governo legíti-
mo é republicano” (II, vi).146 Perceba como, em um único floreio da pena, Rous-
seau elimina a legitimidade de todos os reinos históricos da Europa. Resultado 
de uma inferência inegável.

Uma república, portanto, sempre e em toda parte. Mas de que tipo? Um 
governo democrático: governo popular, no sentido de liberdade e igualdade uni-
versais. Pois, o que é lei? É a vontade do povo. “O Povo, estando sujeito às leis, 
deve ser o seu autor” (II, vi).147 

De que forma essa autoridade estatal ou essa vontade popular é limitada? O 
poder deste estado é a vontade restringida do Povo? - De maneira nenhuma. “É con-
trário à natureza da política do corpo que o Soberano se imponha uma lei que ele 
não pode infringir. Pois, uma vez que ele não pode se considerar uma outra pessoa, 
ele está na posição de um indivíduo firmando um contrato consigo mesmo. Daí se 
segue que não existe, nem pode haver, qualquer lei fundamental que seja obrigató-
ria para o corpo do Povo, nem mesmo o próprio Contrato Social” (I, vii). 

Que parte de seus direitos o cidadão reteve pelo contrato social? Nenhum. 
A essência desse contrato reside na renúncia completa de seus direitos. “As 
cláusulas do Contrato Social, quando bem compreendidas, podem ser redu-
zidas a uma: a alienação absoluta de cada associado para a comunidade de si 
mesmo e todos os seus direitos” (I, vi). 

145  Bk. I, cap. I
146  l.l. p. 46.
147  [2ª. ed.] Observe que Rousseau não está falando sobre uma república ou uma democracia 
como forma de governo; fala da “democracia” como corolário da soberania popular, governo 
por maioria numérica. “Poder para o povo” é a fórmula da incredulidade para a política.



189

I N CR E D U L I DA D E  (C o n t i n uação) 

Qual a relação do cidadão com o Estado? Subordinação total. “Assim como 
a natureza dá a cada homem o comando absoluto sobre todos os seus mem-
bros, o Pacto Social dá ao corpo político o comando absoluto sobre todos os 
seus membros” (II, iv). 

Quando o estado pode exigir a vida de um cidadão? Sempre que o estado 
julgar sua morte útil para o estado. “Se o Soberano disser ao cidadão: ‘É con-
veniente para o Estado que você morra’, então ele deve morrer, visto que foi 
somente nessa condição que viveu até então em segurança, e visto que sua vida 
não é mais apenas o dom da natureza, mas uma concessão, e uma concessão 
condicional, do Estado” (II, v).

É difícil conceber um absolutismo mais completo do que esse. A pró-
pria liberdade do cidadão consiste na entrega de corpo e alma ao Estado. 
Mas, não existe nem um ponto em que se possa demonstrar que Rousseau 
está errado? Não, os seus argumentos são aterradores; mas corretos: porque, 
se houvesse uma coerção menor ou um melhor tipo de liberdade, o sistema 
seria destruído. Uma vez que em sua concepção o estado está fundado na 
convenção. Se suas conclusões são aterrorizantes, não deixam de ser consis-
tentes. O que temos aqui é mais uma vez o sistema monstruoso de Hobbes 
- a mesma onipotência soberana, com apenas uma diferença: onde Hobbes 
argumentou que o poder passa para o governo, Rousseau insiste que o povo 
o retenha. 

Pois, e o magistrado civil? Qualquer cargo de governo é apenas um man-
dato provisório, sujeito a cancelamento ou modificação de acordo com a von-
tade do povo. “Aqueles que afirmam que o ato pelo qual um povo se submete 
aos governantes não é um contrato estão, portanto, muito certos. Esse ato nada 
mais é do que uma comissão, um emprego, no qual os governantes, como me-
ros oficiais do Soberano, apenas exercem em nome do Soberano os poderes 
que lhes foram confiados - poderes que podem ser limitados, modificados ou 



190

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

revogados à vontade do Soberano. Afinal, a alienação de tal direito é incompa-
tível com a natureza do corpo social e contrária ao próprio objeto para o qual a 
associação é formada” (III, i). 

Assim, o governo não tem vida própria: “O Estado existe por si só, mas o 
governo deve sua existência inteiramente ao Soberano. Assim, a vontade preva-
lecente do príncipe é, ou deveria ser, nada mais do que a vontade geral, ou a lei. 
O poder que o Príncipe possui é apenas o poder da comunidade concentrada em 
suas mãos. No momento em que ele inicia alguma ação absoluta de forma inde-
pendente, o vínculo de união que mantém o Estado unido é afrouxado” (III, i). 

Consequentemente, sempre que o Povo se reúne, o governo fica em se-
gundo plano: “No momento em que o Povo é convocado como um órgão so-
berano, cessa toda a jurisdição do governo, o Poder Executivo é suspenso e a 
pessoa do mais humilde cidadão é tão sagrada e inviolável como a do mais alto 
Magistrado: onde os representados estão presentes em pessoa, os representan-
tes não são mais necessários” (III, xiv).

O que acontece com as várias formas de governo? A questão perde importância, 
uma vez que não existe mais nenhuma distinção real entre Democracia, Aristocracia 
ou Monarquia. Embora essas formas variem, é sempre a mesma soberania popular 
que prevalece, não reconhecendo nenhuma autoridade independente acima, ao lado 
ou abaixo de si mesma: “O Soberano pode confiar a custódia do governo a todo o 
Povo, ou a um grande número deles. [...] Essa forma de governo é denominada De-
mocracia. Ou pode confinar o governo a um pequeno número. [...] Essa forma de 
governo é chamada de Aristocracia. Finalmente, pode concentrar todo o governo nas 
mãos de um único Magistrado, de quem todos os outros magistrados terão o poder. 
Esta terceira forma é chamada de Monarquia, ou governo real” (III, iii).148 

148  [2ª ed.] Cada estado é “uma república com uma ou várias cabeças” (Lamartine [Histoire 
des Girondins, I, 15].) Nesta base, a monarquia é a soberania popular sob uma única cabeça.



191

I N CR E D U L I DA D E  (C o n t i n uação) 

Que tipo de sistema representativo pode haver nesses princípios? Os gran-
des estados, é claro, exigem o expediente de um corpo legislativo de deputados 
populares; na verdade, porém, a representação é um absurdo, outra forma de 
escravidão: “A soberania não pode ser representada pela mesma razão que não 
pode ser alienada. Sua essência é a vontade geral, e uma vontade não pode ser 
representada: uma vontade é ela mesma, ou é outra vontade; não há possibili-
dade intermediária. Os deputados do povo não são, nem podem ser, represen-
tantes; eles só podem ser comissários. Eles não podem tomar decisões vincu-
lativas. Qualquer lei não ratificada diretamente pelo Povo é nula e sem efeito, 
de fato não é lei. O povo inglês pode se considerar livre, mas nessa crença eles 
estão gravemente enganados. Eles são livres apenas quando elegem membros 
do Parlamento. Acabadas as eleições, eles são escravos, não são nada” (III, xv).

Você está atônito, ao ler essas doutrinas, quanto ao estranho tipo de li-
berdade que surge deste solo revolucionário? Afinal, elas ensinam que sempre 
quando há uma diferença de opinião, a minoria está sujeita ao despotismo mais 
irresistível e detestável da maioria. Mas isso ainda não é tudo. Rousseau vai lhe 
mostrar que quanto mais preso você estiver nas correntes, mais liberdade você 
terá: “Quando se propõe uma lei na assembleia do Povo, o que lhes é pergun-
tado não é se aprovam ou rejeitam a proposta em questão, mas se ela está ou 
não em conformidade com a vontade geral, que é a vontade deles. [...] Portanto, 
quando uma perspectiva que está em desacordo com a minha se sustenta, pro-
va-me apenas que me enganei, e que o que considerei ser a vontade geral não 
era assim. Se minha opinião particular tivesse prevalecido, eu teria feito algo 
diferente do que realmente desejava e, nesse caso, eu não teria sido livre” (IV, 
ii). Você não quer e eles te coagem? É apenas para que, por meio da submissão 
à Vontade Geral, você possa alcançar um gozo mais pleno de sua liberdade: 
“Para que o Pacto Social não seja uma fórmula vazia, inclui tacitamente o úni-
co compromisso que por si só pode dar força ao todo, a saber: que quem se 



192

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

recusar a obedecer à vontade geral será constrangido a fazê-lo por todo o cor-
po. Isso não é mais do que dizer que ele será forçado a ser livre” (I, vii). 

“Liberdade é submissão à Lei”. Concordamos, se a lei se basear no reconhe-
cimento do Legislador Supremo e na submissão aos Seus mandamentos. Mas 
discordamos se por lei se entende a vontade, a aprovação, o beneplácito da 
maioria: deveríamos, mesmo que tivéssemos rejeitado a Bíblia, ficar envergo-
nhados diante da sabedoria pagã. (Cícero, por exemplo, escreve que “a noção 
mais tola de todas é a crença de que tudo o que é decretado nas instituições e 
leis das nações é ‘justo’. e a justiça fosse fundada na vontade do povo ou nos de-
cretos de príncipes ou sentenças de juízes, seria ‘justo’ roubar e cometer adul-
tério e forjar testamentos sempre que tais atos fossem aprovados por votação 
ou plebiscito”.149). Se liberdade significa obediência incondicional ao bel prazer 
dos homens, então liberdade é uma ficção. Assim, Benjamin Constant não es-
creve sem fundamento: “A liberdade pode ser perdida apesar do princípio da 
Soberania do Povo, ou mesmo por causa deste princípio”.150

Dizem ainda: “Liberdade é submissão ao Estado”. “Servire Statui libertas”, é a 
frase. Esta definição se difere da anterior apenas na formulação, não na substân-
cia. No entanto, nem a teoria nem a experiência ensinaram que é possível en-
contrar a verdadeira liberdade na submissão ao Estado. Esta só pode ser encon-
trada no lema servire Deo vera libertas, “servir a Deus é a verdadeira liberdade”.

Como a perda da liberdade pode ser evitada em um estado em que tudo 
é feito para se apoiar em convenções sociais? Na verdade, é de pouco proveito 
saber quão perniciosas são todas essas doutrinas, se nunca se chega a ver que são 
manifestações de um sistema coerente, as ramificações de uma única raiz. Consi-
dere o efeito da incredulidade na sociedade e na vida doméstica e familiar. Esses 

149  Cicero, De Legibus, I, 15 e 16.
150  Cours de Politique Constitutionnelle, I. 162.



193

I N CR E D U L I DA D E  (C o n t i n uação) 

laços familiares também devem ser afrouxados quando a soberania divina não 
é reconhecida. Se Honra teu pai e tua mãe não valem mais, o que resta senão um 
vínculo passageiro baseado em total desamparo e instinto animal? O que quer 
que vá além disso não pode ser mais do que uma questão de convenção. Rousseau 
diz: “Os filhos permanecem apegados ao pai apenas enquanto precisam de sua 
proteção. Assim que essa necessidade cessa, o vínculo da natureza é dissolvido” 
(I, ii). Onde a vontade de todos dá origem à onipotência do estado, onde a 
segurança e o bem-estar do estado são a lei suprema, e onde a vontade da mulher 
também faz parte da vontade geral, por que não deveria ser argumentado, em 
conexão com a educação, que “os filhos pertencem à república antes de pertencerem 
a seus pais? Máxima que, traduzida em linguagem simples, significa que não se 
reconhece nenhuma autoridade ou direito paternal; que a sociedade doméstica 
é uma quimera, ou pelo menos um abuso que deve ser reformado; que o único 
objetivo do casamento é fornecer ao Estado os filhos da espécie humana, os 
quais faz com que sejam criados como lhe agrada, dos quais dispõe como lhe 
agrada”.151 Haller fala de um professor em Wurzburg: “Ele queria (ainda em 1804) 
admitir mulheres e meninas como cidadãos ativos na corporação soberana”.152 
Isto não é tão mau como parece. Pois, onde é sabidamente desconhecido que o 
Senhor Deus fez a mulher para ser uma ajuda para o homem, para que cada um 
amasse a sua própria esposa como a si mesmo e a mulher respeitasse o homem; 
Ali a mulher já não é nossa companheira no caminho da vida e no Caminho da 
vida; ali a mulher torna-se co-regente ou escrava; ali somos condenados, quando 
rejeitamos a sabedoria e o amor de Deus, a cair na loucura e na rudeza do povo 
incrédulo e rebelde.

151  Lamennais, Des Progrès de la Révolution, p. 147 [citando Danton, falando na Convenção 
Nacional, 12 dez. 1793, durante o debate sobre a frequência obrigatória nas escolas públicas].
152  I. 84.



194

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Há uma última consequência importante que deve ser encarada, e que 
está relacionada com a religião. Qual será a política do estado revolucionário 
com respeito à religião? A resposta seria tolerar todas as religiões sem ter reli-
gião em si. Mas, com uma condição, é claro - que o estado determine a todos 
que reverenciem os preceitos de política e moralidade do estado, e que exclua 
qualquer religião que se recuse a se curvar diante do ídolo. Por motivos reli-
giosos? Não, puramente por motivos políticos: quaisquer doutrinas julgadas 
inadequadas pelo estado são antissociais e imorais. “O sujeito não é de forma 
alguma obrigado a prestar contas de suas opiniões ao Soberano”, escreve Rous-
seau, “a não ser na medida em que afetem a comunidade. Ora, é de considerável 
importância para o Estado que cada cidadão professe uma religião que o dispo-
nha a deleitar-se em seus deveres; mas os dogmas de tal religião não interessam 
ao Estado ou a seus membros, exceto na medida em que afetam a moralidade 
do cidadão que a professa e, dessa forma, as obrigações que ele deve aos outros 
[...] Há, portanto, uma religião puramente cívica cujos artigos de fé devem ser 
determinados pelo Soberano, não tanto como dogmas religiosos, mas como os 
sentimentos de sociabilidade sem os quais um homem não pode ser um bom 
cidadão nem um súdito fiel. Embora não tenha o poder de obrigar ninguém a 
acreditar neles, o Soberano pode banir qualquer pessoa do Estado que não o 
faça - bani-lo não como uma pessoa ímpia, mas como uma pessoa antissocial, 
como alguém que é incapaz de amar sinceramente as leis e a justiça ou de sa-
crificar, em caso de necessidade, sua vida pelo seu dever. Se um homem que 
subscreveu publicamente estes artigos de fé continuar a se comportar como 
se não acreditasse neles, ele merece a pena de morte” (IV, viii). Em outras pa-
lavras, nenhuma religião bem definida será tolerada em oposição às exigências 
da sociabilidade revolucionária. 

Mas, basta de Rousseau. Tomando o sistema como um todo, em sua total 
importância para a religião e a política, e lembrando ainda a expectativa de que 



195

I N CR E D U L I DA D E  (C o n t i n uação) 

seu sucesso haveria de inaugurar um futuro infinito de felicidade para a huma-
nidade, podemos ter qualquer dúvida de que aqui, também, a inimizade entre a 
semente da mulher e a semente do diabo é inevitável? É a tolerância para com o 
Evangelho vivo concebível em um estado genuinamente revolucionário? Seria 
permissível a Arca de Deus enfrentar Dagom com seu poder esmagador? Aqui 
esse verso vem à mente: “Sua impiedade destruiria o Deus que ele abando-
nou”.153 De fato; aqueles que chegaram ao terreno revolucionário da impiedade 
sistemática permanecem consistentes com seus princípios e fiéis a si mesmos, 
apenas abandonando e resistindo a Deus, apenas desejando, se isso fosse pos-
sível, ver Deus destruído.

Nenhum argumento contra a Revolução é mais forte do que aquele que 
demonstra que os falsamente chamados ultras estão contra os que se autode-
nominam moderados. O ensino dos moderados não somente produz os ultras 
como os torna irrefutáveis. Não há meio termo. Para estar a salvo, portanto, do 
afundamento no abismo revolucionário é necessário permanecer na rocha, e 
não construir sobre a areia movediça da revolução. Haverá avanço na refutação 
dos falsos princípios quando se tiver demonstrado que tudo o que causa aver-
são e indignação é o resultado das teorias que ainda são honradas nos nossos 
dias. Mesmo as políticas mais horríveis foram simplesmente consequências 
das teorias aceitas. É importante, portanto, recolher exemplos e provas de que 
nestas teorias reside não só a razão, mas também o germe e a causa do disparate 
e da piedade revolucionária. Para concluir esta palestra, portanto, tenho três 
exemplos para ilustrar meu ponto: (1) a relação de Montesquieu com Rous-
seau; (2) a ascensão dos Iluministas; e (3) a conspiração de Babeuf.

1. Montesquieu sempre foi o ídolo e Rousseau o terror do partido incon-
sistente. Mas essa avaliação sobre eles é justa? O que Rousseau fez senão dar 

153  [Racine, Athalie, I, i, 41s.]



196

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

continuidade ao que Montesquieu havia começado, trazendo unidade e integrida-
de ao sistema de um predecessor menos ousado? Ambos procedem das mesmas 
premissas. Montesquieu também afirma que todos os homens são iguais, que a 
vontade do povo é a lei suprema, que o governo deve ser guiado pelo que a maioria 
aprova. E, para a realização desses preceitos fundamentais, ele clama por um estado 
arquitetado por ele mesmo ao longo das linhas de uma interpretação, anti-histó-
rica em muitos aspectos, da constituição inglesa: uma máquina de estado artifi-
cialmente criada na qual ele promete a separação completa, embora a cooperação 
harmoniosa de três poderes, o legislativo, o executivo e o judiciário. Rousseau está 
certo quando comenta que essa separação de poderes resulta de um mal-entendido 
básico sobre a natureza da soberania popular: “Este erro surge de uma falha em se 
formar noções precisas da natureza do poder soberano, e de confundir com partes 
desse poder o que são simplesmente emanações dele”. (II, ii.) Mas, no geral, a fór-
mula de Montesquieu não oferece nenhuma garantia para preservar os direitos do 
povo soberano. Sua teoria é uma meia medida. Na verdade, é pior do que isso. Seus 
escritos não apenas fracassam em trazer a semente revolucionária ao pleno desen-
volvimento; na verdade, eles o sufocam ao aplicá-lo incorretamente. No entanto, 
sua incoerência era resultado de miopia ou, como eu pensei antes, um caso de pon-
deração de sua parte? Ao desbravar a floresta, ele não se igualou a Rousseau em ou-
sadia? A ocultação temporária do objetivo final não seria necessária aos interesses 
da nova doutrina, para que ela ganhasse aceitação entre os tímidos? Seja como for, 
tudo o que afirmo é que Rousseau, que na verdade não fez nada além de descobrir 
todas as implicações dos princípios de Montesquieu, estava certo.

2. Os Iluministas, uma seita que surgiu no último quartel do século 18, 
chamavam-se amigos da luz (qualquer luz, não só a verdadeira) - os excepcional-
mente, senão exclusivamente, iluminados. Em sua origem e em seus efeitos esta 
seita foi um produto nativo, uma cultura típica do solo revolucionário. Qual foi 
o principal impulso de sua doutrina? Haller o descreve da seguinte forma: “Eles 



197

I N CR E D U L I DA D E  (C o n t i n uação) 

consideravam o próprio ato de formar um estado como artificial e toda alienação 
ou delegação de liberdade individual, seja em favor de um único ou de vários 
indivíduos ou mesmo da maioria, como apenas uma loucura. O único resultado 
disso era um despotismo sem remédio, mais opressor do que o primeiro. Além 
disso, precisamente porque consideravam os estados existentes como institui-
ções arbitrárias, eles não desejavam meramente reformá-los, dar-lhes uma nova 
base, ou organizá-los como repúblicas, assim como fazem os revolucionários 
comuns, mas sim aboli-los por completo, para destruí-los e restaurar o chama-
do estado de natureza - uma condição que eles consideravam como preferível à 
servidão artificial nascida do Contrato Social. Cada pai de família devia ter sido 
padre e soberano independente”.154 Esta doutrina parecerá menos absurda e re-
preensível se vista em relação ao que a precedeu. Foi uma reação ao atroz absur-
do de Hobbes e Rousseau. Vimos que tipo de estado o Contrato Social produz. 
Seria, portanto, estranho que algumas pessoas preferissem desfazer totalmente a 
sociedade e viver numa vida de família em vez de viver em tal prisão de estado? 

3. A conspiração de Babeuf data de 1796. Foi o esforço abortivo de um 
bando de espíritos turbulentos cujos esforços temerários foram interrom-
pidos abruptamente e, portanto, não tiveram influência no curso dos acon-
tecimentos. A apologia publicada por um deles, Buonarrotti, em 1828, não 
teve expressão duradoura. No entanto, no meu entender, é extremamente 
útil, tanto pela apresentação como pelo conteúdo, para ilustrar o caráter da 
Revolução. Seu slogan era a abolição da propriedade. Eles acreditavam que, a 
menos que essa raiz de amargura fosse destruída, a árvore da liberdade não 
floresceria: “Babeuf ”, escreve Buonarrotti, “não hesitou em identificar a pro-
priedade privada como a principal fonte de todos os males que afetam a socie-
dade”. Eles concordaram “que a causa perene da escravidão das nações reside 

154  Haller, Restauration de la Science politique, I, 163.



198

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

inteiramente na desigualdade e que, enquanto a desigualdade permanecer, 
o exercício dos direitos políticos será pouco mais do que ilusório para uma 
série de homens que nossa civilização rebaixa a um nível subumano”.155 Mas, 
como destruir essa desigualdade? Alguns pensaram que o objetivo poderia 
ser alcançado oprimindo os ricos por meio de taxas especiais. Outros de-
fendiam a redistribuição de terras, leis suntuárias156 e impostos progressivos. 
No entanto, de acordo com os principais porta-vozes do grupo, tais medidas 
eram inadequadas: o único remédio estava em uma comunidade de bens e traba-
lho, na proclamação e aplicação do grande princípio de que o Povo ou o Esta-
do é o proprietário geral. Esse princípio deveria ser uma característica proe-
minente da nova constituição: “Na nova ordem social”, explica Buonarrotti, 
“seria reconhecido implicitamente que a propriedade privada não emana do 
direito da natureza, mas é apenas uma invenção do direito civil e pode, por-
tanto, ser modificada ou abolida; além disso, seria estabelecido como prin-
cípio que a titularidade de todas as riquezas dentro do território nacional é 
única e indivisível e pertence de forma inalienável ao povo, o único que tem 
o direito de dispensar o uso e usufruto das mesmas”.157 Uma Comunidade Na-
cional deveria ter sido estabelecida, abolindo o direito de sucessão, de modo 
que “toda riqueza agora possuída por particulares reverterá após sua morte 
para a comunidade nacional”.158 

É fácil considerar este último grupo como desprezíveis anarquistas, e 
ver em sua tentativa apenas uma revolta avarenta dos pobres contra os ricos. 
Mas esta não é certamente a forma de beneficiar das sérias advertências 
que este caso nos oferece. Tais advertências são de vital interesse para nós 

155  Buonarrotti, Conspiration de Babeuf, I, 81.
156  [Nota da tradutora] Isto é, leis que limitam gastos ou despesas.
157  Ibid., I, 207.
158  Ibid., II, 306.



199

I N CR E D U L I DA D E  (C o n t i n uação) 

hoje, considerando o crescimento alarmante da pobreza extrema, a clara 
inadequação das medidas empregadas para combatê-la e as iniciativas 
nefastas de cartistas e comunistas. Quanto aos conspiradores, não havia 
neles uma excitação passageira, nenhuma preocupação frívola com meras 
invenções da imaginação. Aqui encontramos uma dedicação firme e bem 
fundamentada a determinados princípios - princípios que a oposição só 
conseguia contestar negando de maneira evidente seus próprios princípios 
em nome de seus próprios interesses. Pois, se autoridade e direito são con-
vencionais, por que de fato deveria haver uma exceção para a autoridade do 
proprietário e para o direito de propriedade? Em que se basearia tal exce-
ção, dada a ausência de qualquer sanção maior? Se o povo, concentrado no 
estado, é o Soberano Todo-Poderoso sobre todas as partes do estado, por 
que de fato sua soberania deveria ser restringida na disposição dos chamados 
direitos de propriedade? Não é desejável, e em vista da discrepância irritante 
entre abundância e pobreza, não é de fato uma necessidade urgente que o 
povo como um todo conceda a cada um de seus membros uma certa “mesa-
da”, fixada pela vontade geral? É possível conceber um meio mais adequado 
do que o comunismo, ou a “organização do trabalho” [de Louis Blanc], para 
acabar com a desigualdade financeira que, de tantas maneiras, frustra a pro-
messa e a intenção de liberdade política e igualdade?159

Eu poderia facilmente multiplicar esses exemplos de irrepreensibilidade 
lógica. Mas chega! O que tentei demonstrar é que o princípio da descrença 
– que coloca a soberania da Razão e a soberania do Povo em primeiro lugar – 
enquanto proclama a Liberdade termina inevitavelmente em radicalismo ou 

159  [2ª ed.] Stahl acredita que “o socialismo é inevitavelmente o sistema econômico nacional 
da democracia sempre que este atinge o amadurecimento da autoconsciência” (Die gegenwär-
tige Parteien, p. 212).



200

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

despotismo: na desintegração da sociedade ou na tirania de um estado em que 
todas as coisas são niveladas sem qualquer consideração às verdadeiras liber-
dades e verdadeiros direitos.160 Radicalismo ou despotismo: tal é o duplo resul-
tado do desenvolvimento lógico da doutrina da Revolução, quando é livre para 
seguir seu curso natural. 

Mas, será que, agora, neste desenvolvimento lógico, temos a chave do 
que realmente aconteceu? Certamente que sim, se a teoria tivesse gozado de 
liberdade para seguir seu curso natural. Mas foi isso que aconteceu? Não; pois 
essa teoria, sendo o que é, enfrenta obstáculos intransponíveis que surgem da 
constituição e necessidades do homem, da natureza das coisas e das ordenan-
ças de Deus. Esses obstáculos e a própria teoria, tomados em conjunto, são 
os dois fatores dessa história. Consequentemente, quando eu afirmo que essa 
doutrina foi a causa da Revolução, não estou me referindo às ideias da Revo-
lução enquanto apenas amadurecidas na mente do filósofo, mas sim a essas 
ideias que se enredaram em uma luta com a realidade histórica. Para antecipar 
o curso da Revolução, portanto, deve-se colocar a doutrina em desenvolvimen-
to no contexto, não digo de circunstâncias contingentes, mas de sua colisão 

160  [2a ed.] Claro, endosso o relativo elogio dado por Stahl ao partido hesitante, embora eles 
estejam errados quando medidos pela teoria: “O partido democrático, que seus oponentes 
liberais apelidam de partido da anarquia, por sua vez oferece uma crítica correta aos liberais. 
No entanto, o fato de sua crítica ser correta não prova, por si só, que o partido democrático 
está correto. Ao contrário, o fato de representar uma aplicação mais completa e vigorosa 
do princípio da Revolução significa apenas que seu erro é ainda mais flagrante e pestilento 
do que o do partido liberal. Não há nada de bom em indiferença e indecisão, com certeza; 
mas a forma consistente do erro sempre será pior do que abraçá-lo indiferentemente” (Die 
gegenwärtige Parteien, pp. 189, 191s.). Sem dúvida. Apenas tenha em mente também que os 
inconsistentes preparam o caminho para as coisas que eles abominam. Daí a frase de Stahl: 
“Não tenho medo da doença aguda da democracia; tenho medo da doença crônica do libe-
ralismo. Não é uma inversão violenta, mas uma subversão gradual que eu temo” (Parlamen-
tarische Reden, p. 135.).



201

I N CR E D U L I DA D E  (C o n t i n uação) 

inevitável com a verdade e a lei. Gostaria de tentar isso na próxima palestra. 
Nela me proponho a mostrar por que o princípio invariável precisa passar por 
repetidas transformações. Também me proponho a mostrar por que essas 
transformações podem ser previstas com uma certeza quase que matemática, 
uma certeza que é oriunda do conflito entre o ataque da Revolução e a resis-
tência da Natureza.





203

P A L E S T R A  X

A DOUTRINA DA REVOLUÇÃO  
EM CONFLITO COM A  

NATUREZA E A LEI 

Nas duas conferências anteriores, tentei descrever-vos a incredulidade que 
ela provoca, não por exagero, mas por inferência, impiedade na religião, radi-
calismo no Estado. Mas esta teoria não pode funcionar livremente. A teoria 
da Revolução, uma vez que se torna aceita em geral, tem um poder enor-
me. No entanto, não é todo-poderosa, não é onipotente. Em conflito com 
a Natureza e a História, encontra objeções cada vez mais difíceis de supe-
rar e que, por fim, se tornam intransponíveis. Renunciar a verdade imutável 
não converte a mentira em verdade. Negar a Deus não é destruí-lo. E negar a 
depravação humana não é alcançar a perfeição humana. Pode-se denunciar 
como erro e preconceito o surgimento histórico dos Estados e o crescimento 
orgânico das sociedades, a origem sagrada da lei e da autoridade, a suprema-
cia de Deus sobre os governantes terrenos, a relação necessária entre igreja 
e Estado: no entanto, eles permanecem os pilares básicos do direito consti-
tucional universal. Assim, quaisquer que sejam as circunstâncias, a doutri-
na da Revolução sempre se oporá à consciência do homem e às verdadeiras 



204

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

necessidades do homem, em oposição à realidade das formas existentes de 
governo e direitos e liberdades adquiridos. 

E qual é o resultado que se revela em reação ao poder de destruição? Uma 
reação se manifesta contra a Revolução. A história do progresso natural e inevi-
tável será alterada por oposição igualmente natural e inevitável; e, seu progresso 
natural é modificado e desviado de seu curso quando a doutrina da dissolução 
e destruição é interrompida na busca direta de sonhos por ela inatingíveis. Isto 
também acontece com rios. O que determina a direção da correnteza não é ape-
nas a força da água que flui, mas a imobilidade das montanhas e as rochas em seu 
caminho. Sua imobilidade dá ao rio suas curvas, voltas e reviravoltas. Estamos 
aqui preocupados com as propriedades e condições de vida, e, como já disse, 
com a história natural da doutrina da incredulidade. Aqui me deparo com mais 
uma verdade, pois, da mesma forma que devemos conhecer o solo e a atmos-
fera para o conhecimento das plantas e dos animais, assim também, se quiser-
mos conhecer a história natural da doutrina da incredulidade, temos que vê-la 
no contexto da atmosfera da realidade. Realidade essa que não pode deixar de 
modificá-la. Consequentemente, para prever a ação histórica da doutrina da Re-
volução a partir de sua semente teórica, devemos agora abordar a questão: como 
se desenvolve a incredulidade em seu choque com a verdade e a lei? 

Primeiro, uma palavra sobre religião. Depois mais amplamente sobre 
política.

Sobre a Religião. O que a supremacia da Razão irá produzir, não pela lógica, 
em abstrato, mas em conexão com a disposição humana? A fé na infalibilidade da 
Razão não se tornará geral até que a fé no Deus vivo esteja em declínio. Uma vez 
que a fé no Deus vivo tenha declinado, é natural que a incredulidade logo preva-
leça sobre os fragmentos mortos da doutrina tão cuidadosamente embalsamada 
nos tratados teológicos. Apesar dos esforços daqueles que se alegram em resgatar 
a verdade pela metade, onde o Espírito do Senhor não está, o que pode resistir 



205

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

ao pai da mentira? A verdade em sua totalidade será sucessivamente banida: sem 
mistérios, sem Cristo, sem Bíblia, sem Revelação, sem Deus! Sob o rótulo co-
mum de “pietismo”, tanto o cristianismo, como o Judaísmo e o Deísmo serão 
(como foi feito recentemente na Alemanha) igualmente desprezados. 

Mas o coração humano não pode concordar com isso. Relutante e inca-
paz, entretanto, de se voltar para Deus, está condenado a afundar cada vez mais 
no abismo. Como isso será possível? De duas maneiras. 

Primeiro, ele tentará, tanto quanto possível, se livrar de todas as noções 
do Divino. Esgotado pela batalha interminável de opiniões e sistemas, e pouco 
convencido tanto pelos argumentos do ceticismo quanto pelos sofismas da ir-
religião, o homem não busca mais a verdade. O grito: O que é a verdade? já não 
é o slogan da curiosidade ou o grito da alma angustiada. Indiferente tanto ao 
erro quanto à verdade, ele se dedicará aos interesses temporais e aos prazeres 
sensuais e será tolerante com qualquer coisa, desde que não interfira na busca 
dos bens terrenos e da paz terrena. O tempo de entusiasmo pela incredulidade 
já passou. Lamennais comenta: “olhe ao seu redor e responda. O que você vê 
por todos os lados, exceto uma profunda indiferença aos deveres e crenças, 
com um amor desenfreado pelos prazeres e ouro, por meio do qual nada há 
que não possa ser obtido? Tudo se compra, porque tudo se vende, consciên-
cia, honra, religião, opinião, dignidade, poder, consideração, até respeito: um 
vasto naufrágio de todas as verdades e todas as virtudes. A extinção absoluta 
do sentido moral não nos permite sequer nos interessar pelo erro especulativo; 
nós o deixamos pelo que é, assim como pela verdade; não pensamos nisso, não 
nos preocupamos com isso: não podendo aniquilar o livro da natureza, que 
se desdobra magnificamente em todos os aspectos, apagamos cuidadosamen-
te o nome de Deus e, apressando-nos a virar as páginas que nos lembram do 
Criador, paramos apenas naqueles que nos ensinam sobre as propriedades dos 
corpos e os prazeres que podemos derivar deles”. E ainda: “Todas as teorias 



206

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

filosóficas, todas as filosofias de impiedade, vieram a se fundir e desaparecer 
neste sistema devorador; verdadeiro túmulo da inteligência, onde desce so-
zinho, nu, igualmente abandonado pela verdade e pelo erro; sepulcro vazio, 
onde nem mesmo se vêem os ossos”.161 Se eu tentasse reunir todas as passagens 
impressionantes do Essai sur l’indifférence en matière de religion de Lamennais, em 
que ele descreve tão eloquentemente a doença da época, a anestesia do sentido 
da religião e da verdade, jamais terminaria minha tarefa. Bem que Lamennais 
poderia escrever na página de abertura de sua obra: “A era que mais sofre não 
é a que está apaixonadamente interessada no erro, mas a que negligencia, que 
desdenha a verdade. Ainda há força e, portanto, esperança, onde quer que se-
jam sentidos movimentos violentos; mas quando todo o movimento é extinto, 
quando o pulso para de bater, quando um calafrio atinge o coração, o que mais 
se pode esperar senão uma dissolução iminente e inevitável?”

Mas existe, por causa desta sufocação do sentimento religioso, uma segun-
da direção na qual alguém foge da abominação da impiedade, para cair em outra 
abominação. A incredulidade leva à superstição; renunciar a Deus leva à idolatria. 
“Faze-nos deuses que vão adiante de nós”.162 As pessoas fazem como Voltaire disse: 
“Se Deus não existisse, seria preciso inventá-lo”. Mas como será aquela divindade 
inventada, aquele ídolo não de madeira ou pedra, mas da imaginação vã, do inte-
lecto míope, do coração corrompido e das emoções excitadas? No final do século 
anterior, um astuto estudante de filosofia, Lichtenberg, observou que “o mundo 
alcançará um nível de sofisticação tão alto que será tão ridículo acreditar em Deus 
quanto é hoje acreditar em fantasmas,” acrescentando causticamente: “e não para 
por aí. Chegará o dia em que acreditaremos apenas em fantasmas”.163 E, de fato, os 

161  I.l.
162  Êx 32.1
163  Lichtenberg [Vermischte Schriften, I, 166], citado em Berliner Evangelische Kirchen-Zeitung, 
1836, p. 3



207

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

homens realmente chegaram a este ponto na filosofia. Tendo negado o Deus da 
Revelação, eles se curvam aos fantasmas da mente filosófica. Surgiram inúmeros 
sistemas, para os quais o nome fantasmas, em todos os sentidos, é bem merecido. 
Quer exemplos? Aponto aqui aos vários tipos de misticismo, no qual procuram refú-
gio para seus sentimentos após o naufrágio de sua fé; ao panteísmo, que Bautain cha-
ma de “verdadeira heresia do século 19;”164 à alardeada filosofia de Hegel, segundo 
a qual a Divindade é o produto final e a suprema perfeição do Espírito do Mundo 
em auto-formação; ao Saint-Simonismo, revivido nos horríveis ensinamentos dos 
Alemães Reformistas. Essa sabedoria monstruosa sempre será o produto da enge-
nhosidade humana quando ela se recusar a reconhecer o Deus que se fez conheci-
do em Sua dupla revelação, no reino da natureza e no reino da graça. Aqui a palavra 
do Apóstolo se aplica com força redobrada: “Tendo conhecimento de Deus, não o 
glorificaram como Deus, nem lhe deram graças; antes… inculcando-se por sábios, 
tornaram-se loucos e mudaram a glória do Deus incorruptível em semelhança” de 
imagens desta vez, não feitas por mãos, mas formada pela razão corrompida. Desta 
forma adoraram a criação de sua imaginação. “Honraram e serviram a si mesmos 
acima do seu Criador, que deve ser louvado por toda a eternidade”.165 

Este é o resultado final da teoria (doutrina) da incredulidade em matéria 
de religião: uma busca da irreligião que, embora seja contraditada pelo cora-
ção, se dissipa ou no completo esquecimento de Deus ou nas representações 
mais absurdas da Divindade. Não há mais libertação, então, para o homem que 
se afastou de Deus? Sim, se tão somente Deus se agradar em fazer brilhar uma 
grande luz sobre o povo que anda nas trevas. Para os homens, isso é impossível, 
mas todas as coisas são possíveis para Deus.166

164  Bautain, Philosophie du Christianisme, II, 148.
165  Rm 1.24-25.
166  Cf. Is 9.2; Mt 19.26.



208

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Desejo empregar o resto dessa palestra com política. Quais são as conse-
quências da teoria da Liberdade e Igualdade quando os homens tentam colo-
cá-la em prática? Eu gostaria que você notasse - totalmente à parte da história 
real, meramente examinando como essa teoria se desenvolve e suscita obje-
ções - que sua carreira consistirá inevitavelmente em uma sequência regular de 
períodos ou fases, e ainda assim terá sempre o mesmo caráter revolucionário 
- uma batalha contínua de seu princípio básico contra as ordenanças imutáveis ​​
de Deus.

1. Deve haver um período de preparação. Um período no qual a doutrina da 
Revolução possa ganhar terreno e se tornar um fato consumado na mente do povo.

Comecemos com a ideia que todo estado surge da associação de homens 
livres e iguais, cujo mandatário é o governo e cuja vontade geral é a única lei. 
Não demora muito para que estes conceitos se estabeleçam como opinião ge-
ral. Com uma reverência ilimitada, os homens consideram essas falácias anár-
quicas como princípios eternos. Passam a crer que esta confissão deve ser vivida, 
que esta Carta da Humanidade, impressa nas almas dos homens pelo próprio 
dedo da Natureza, deve ser uma Charte-vérité na formação e organização de 
cada estado. 

2. Chega, então, a segunda fase, um tempo de desenvolvimento. A teoria, 
que já domina os corações, busca esse domínio na prática. Terá sucesso? 

Se você duvida de seu sucesso, lembre-se de que, embora a oposição 
seja fraca, a força da teoria é enorme. Onde essa doutrina prevalece, ela terá 
sido precedida por uma época de terrível declínio. As formas de governo já 
terão sido corrompidas, o verdadeiro direito constitucional confundido com 
um absolutismo deplorável. As queixas terão sido acumuladas, a mudança é 
desejada com urgência, o status quo é claramente insustentável. Enquanto isso, 
a nova doutrina, por sua própria natureza, dá rédea solta às paixões, leva o or-
gulho às alturas supremas, abre as perspectivas mais atraentes para a ganância 



209

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

e a ambição e promete liberdade, esclarecimento, refinamento cultural e todas 
as outras bênçãos. Ao suplantar a Revelação, adquire a influência de uma nova 
Religião da Humanidade, acendendo no coração de seus confessores um fa-
natismo que não reconhece distinção de meios para atingir seus fins. Nessa 
situação, restam ainda uns poucos amigos hesitantes de uma verdade que se 
tornou desconhecida, desprezada e odiosa. Você acha que eles – os proponen-
tes de uma religião e de uma lei constitucional que são agora condenados como 
superstição e tirania e vistos como adversários que devem ser odiados e perse-
guidos em nome do esclarecimento – podem ter alguma influência apreciável 
no progresso das ideias ou na marcha dos acontecimentos? As tentativas de 
oferecer resistência genuína e antirrevolucionária dificilmente serão possíveis. 

E ainda assim começará uma luta. Mas como? A simpatia pelos princípios e 
a convicção de que devem ser postos em prática são universais. Donde então virá 
essa luta? Virá do seio dos próprios revolucionários, como logo descobriremos. 
Pois a lógica por si só não é o guia da raça humana. Não é apenas a correção ou 
incorreção do raciocínio lógico que dá origem à controvérsia. Existem diferenças 
mesmo quando os homens edificam sobre o mesmo fundamento. 

Existem diferenças de poder de raciocínio. Nem todo mundo que aceita as 
premissas está ansioso o suficiente para seguir a linha da lógica até suas con-
clusões finais. 

Existem diferenças de interesse. Até certo ponto, a aplicação da teoria pa-
rece beneficiar a todos; no entanto, já somente um passo adiante, e uma pessoa 
perderá tudo, outra ganhará tudo. O conflito de opiniões é reforçado pelo con-
flito de expectativas. 

Por último, existem diferenças de caráter. Uma pessoa vai recuar diante 
da confusão e atrocidades que vê ou espera ver, enquanto outra vai considerar 
esse mal como passageiro e uma ninharia em comparação com o grande fim 
em vista. 



210

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Consequentemente, segue-se uma luta - não, com certeza, sobre a solidez ou 
praticabilidade da teoria, mas sobre a maneira, a extensão e o momento da prá-
xis. Haverá uma luta, não entre revolucionários e antirrevolucionários, mas entre 
os diferentes partidos dentro do círculo revolucionário. Alguns desejarão avançar 
incondicionalmente, outros apenas na medida em que isso seja compatível com 
sua concepção de justiça e ordem, o bem do país ou o interesse próprio esclarecido. 
Assim, imediatamente surgem dois partidos, apropriadamente rotulados de le mou-
vement e la résistance, o partido progressista e o partido da resistência. 

A luta inevitável irá crescer em intensidade. Os defensores do progres-
so, confrontados com novos obstáculos após sucessos iniciais, se sentirão 
mais e mais compelidos a continuar com a aplicação da teoria na prática, 
como um remédio para todas as dificuldades. A princípio, o objetivo deles é 
uma reforma gradual, o renascimento do que consideram ser as característi-
cas fundamentais da constituição original. Logo eles percebem que a própria 
natureza das instituições é um obstáculo; que a mudança desejável não é co-
locar pedaços de roupa nova em uma roupa velha; que tudo deve ser feito 
novo; que após a demolição e a retirada de entulhos deve aparecer em seu 
lugar um terreno vazio, uma tabula rasa. O estado e a sociedade requerem, 
não Reforma, mas Revolução. Seguindo ideias cada vez mais radicais, eles de-
sejarão forçar seu caminho através de todos os obstáculos. Cada vez que um 
obstáculo é superado, outro obstáculo é encontrado, e cada decepção se tor-
na uma razão adicional para eles concluírem que continuam falhando porque 
a aplicação continua incompleta. 

Além disso, a veemência do ataque aumentará com a veemência da resis-
tência. A cada avanço da Revolução, haverá mais pessoas para se opor à aplica-
ção incondicional. Naturalmente. O que a princípio prejudicou apenas alguns, 
logo atinge muitos. Vez após vez, mais direitos são espezinhados, mais inte-
resses prejudicados, mais pessoas vitimadas, mais infâmias perpetradas, mais 



211

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

crimes cometidos. Depois de cada vitória, o partido progressista enfrenta uma 
multidão maior do que a que acabou de conquistar. 

Durante muito tempo essa disputa resultará em vantagem para os pro-
gressistas, os homens do “movimento”. Eles são apenas exigentes, consisten-
tes em por em prática aquilo que todos entusiasticamente reconheceram ser 
a regra. Eles são fortes porque são apoiados pelo princípio reconhecido. Seus 
oponentes são fracos porque estão em conflito evidente com o que professam. 
Os governantes oficiais são impelidos, queiram ou não, na direção revolucio-
nária e, assim que tentam opor resistência, são suplantados por outros, que 
em breve, quando fizerem a mesma tentativa, sofrerão o mesmo destino. É um 
declínio constante de mal a pior, uma proclamação da anarquia que é cada vez 
mais terrível, não apenas porque um povo, uma vez solto de toda amarra, acha 
insuportável qualquer vínculo, mas também porque a liberdade revolucionária 
como tal parte de um princípio de dissolução. Ao mesmo tempo, para prosse-
guir com essas ideias é continuamente necessário regular o caos, substituir a 
autoridade pela força, organizar a anarquia: uma ditadura, diante de cujo reino 
de terror desumano tudo deve se curvar ou perecer. 

Um último traço característico deste período. Dada a conexão da religião 
e da moralidade com a política, o zelo para destruir a autoridade será acom-
panhado por uma ânsia de destruir a fé, e a Revolução será movida por um 
espírito infernal enquanto persegue a religião e a virtude. 

3. Essa é a fase de desenvolvimento; mas, ela é seguida por uma fase de 
reação. O triunfo do “movimento” não dura para sempre. A torrente que varreu 
diques e represas será interrompida. 

Não há dúvida disso. Afinal, cada passo que parece aproximar o fanático 
entusiasmado de seu objetivo revela ao observador mais sóbrio a impossibi-
lidade de alcançá-lo. A cada passo, a teoria torna-se duplamente rigorosa em 
suas exigências, até que, na própria extensão de seus triunfos desastrosos, ela 



212

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

sucumbe à onda de reação. Até que limite a ilusão sistemática continuará é in-
certo, mas é certo que a Revolução será paralisada. Mais cedo ou mais tarde, a 
simpatia pela aplicação incondicional da teoria, uma vez que resulta apenas em 
aflições, passará. Por um período de tempo considerável, uma pequena mino-
ria, por força de seu zelo fanático e poder físico, pode permanecer no poder, 
mas chegará o dia em que não será mais possível ultrapassar as implicações 
revolucionárias e a força da destruição cederá ao clamor pela autopreservação. 
Como as ondas furiosas do mar, que na tempestade estilhaçaram tudo o que 
lhes foi atirado, elas quebram-se e dispersam-se assim que atingem as rochas 
que impedem a sua arrogância.

Quais serão os traços característicos do triunfo da reação? Será que re-
pudiará a doutrina revolucionária, ao optar pelo verdadeiro direito constitu-
cional? Não há motivo para considerarmos como concebível uma reversão tão 
repentina. Ao contrário, embora a furiosa corrida, na prática, tenha sido desa-
creditada, a doutrina não foi. Ela permanece, mesmo na avaliação do partido 
da reação, verdadeira e boa, a única fonte de liberdade e felicidade. Existe uma 
diferença apenas na aplicação. Segundo os radicais, a Revolução não foi sufi-
cientemente longe; os moderados afirmam que já foi longe demais: não pode 
ir mais longe sem grande perigo. O que deve ser feito para o bem do estado? 
A resposta é clara. Quando é impossível continuar sem perigo, deve-se consi-
derar que o ponto certo de um desenvolvimento desejável já foi atingido. O 
ponto adequado de desenvolvimento foi alcançado. Não se deve avançar, mas 
também não se deve retroceder. A bandeira da Revolução é plantada neste mo-
mento decisivo, na linha demarcada pela nossa própria sabedoria. Todo aquele 
que se opõe a esta linha é extremista e inimigo da Revolução. 

Desse modo, a parte que chegou ao topo é duplamente inconsistente. 
Pois, se a direção que a Revolução vinha tomando era louvável até agora, quem 
está qualificado para detê-la deliberadamente? Se, por outro lado, a reação é 



213

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

justificada, por que persistir no caminho do erro? Por que não fortalecer o im-
pulso de reversão? Por que não levar em consideração os desejos, interesses e 
direitos daqueles que tentaram uma reação por motivos semelhantes anterior-
mente? Uma escolha foi feita; quem deu o direito de escolher em nome dos 
outros? Qualquer que seja o ponto em que o movimento à frente vier a parar, 
ele será claramente arbitrário. Assim, a reação é pressionada em ambos os lados 
por inimigos que, sejam contrarrevolucionários ou ultrarrevolucionários, invo-
cam os mesmos princípios que são professados ​​pelo partido agora no poder. 
É nessa fase, mais do que em qualquer outro momento, que o governo terá de 
adotar como lema: Sic volo, sic jubeo, stet pro ratione voluntas - como quero e como 
mando; minha vontade toma o lugar da razão. 

Consequentemente, a despeito de si próprios, os novos governantes são 
levados a recorrer às mais severas medidas coercivas. Podemos supor que a fac-
ção, que se autodenomina o partido moderado, leva a sério o exercício da mo-
deração e a reconciliação da ordem que defende com uma grande medida de 
liberdade. Assim como o partido progressista desejava ordem, mas primeiro a 
liberdade, os defensores da reação vão querer liberdade, mas primeiro a ordem. 
Eles se esquecem de que no terreno revolucionário a ordem só pode ser asse-
gurada abrindo mão da liberdade. A força bruta é pelo menos tão indispensável 
agora para os inconsistentes quanto era antes para os consistentes. Carecendo 
de todo apoio em princípios, eles só podem apelar para as circunstâncias, para 
a necessidade. Mas a experiência ensina que neste mais alto tribunal de apela-
ção o veredicto difere de acordo com a opinião de cada um. Acima de tudo, eles 
desejam concórdia, mas onde a unidade sobre os princípios ou ideias está au-
sente, qualquer tipo de unidade serve como consenso; a ordem deve nascer da 
conformidade, da submissão comum de todas as partes ao governo existente. 

Pode-se imaginar que tipo de política é necessária para atingir esses obje-
tivos: uma política que é condenada perante o tribunal de seus próprios dogmas 



214

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

e busca sua força puramente em expedientes físicos. Coloca os interesses acima 
dos princípios, retém as formas e se vale das doutrinas que lhe dão vida apenas 
na medida em que possam ser úteis e difamando o resto como “teorias” inúteis. 
E, finalmente, uma política que tenta se proteger contra a lógica por meio do 
amor-próprio, contra o aproveitamento pela intriga, contra o ânimo pela dis-
tração, contra o entusiasmo revolucionário inflamado pela coerção.

No entanto, qual será, inevitavelmente, o resultado? Conflito renovado, com 
certeza – um conflito que será tanto mais veemente quanto mais insuportável for 
o contraste entre teoria e prática. No entanto, mesmo nessa luta, a arbitrariedade 
sempre prevalecerá. O mesmo horror de um reinado de terror que primeiro deu 
origem à reação agora induz a rendição incondicional a todas as medidas necessá-
rias para mantê-lo. Para evitar a recorrência de atrito e colisão, até mesmo o menor 
resquício de liberdade é sacrificado. Assim como os homens se curvaram ante um 
despotismo que estava enraizado na supremacia do Povo Soberano, agora os ho-
mens serão capazes de se curvar a uma Autocracia que acorrenta o Povo Soberano 
a fim de protegê-lo contra uma recorrência da anarquia. 

Alguém pode afirmar que estas características da ditadura que apresentei 
são derivadas de Napoleão. Eu não nego; em uma ocasião posterior, proponho 
trabalhar a semelhança em maiores detalhes. Eu só pediria em troca a admissão 
de que tal ditadura, longe de ser um fenômeno acidental, é a continuação, ao 
reverso, da linha revolucionária. Muita liberdade popular dá origem à tirania. 
Eu poderia apontar para a história da Grécia e de Roma, se necessário. Você 
está familiarizado com as páginas esplêndidas da República de Platão, onde ele 
descreve a sucessão natural de governos. No entanto, há mais coisas envolvidas 
aqui. Nenhuma liberdade republicana pode ser comparada com a ruptura revo-
lucionária de todos os laços sociais, nenhuma tirania republicana com coerção 
revolucionária. E se minha certeza acerca da inevitabilidade da terrível coerção 
for desacreditada e descartada como uma “profecia após o fato”, lembre-se do 



215

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

que o mestre desse assunto, Rousseau, profetizou sobre sua própria obra: “Este 
é o grande problema a ser resolvido na política: encontre uma forma de gover-
no que coloque a lei acima do homem. Se essa forma não pode ser encontrada 
– e honestamente não creio que possa –, é minha opinião que devemos passar 
para o outro extremo e colocar um homem tão acima da lei quanto possível 
e daí estabelecer um despotismo o mais arbitrário possível. Eu gostaria que 
o déspota fosse um deus. Em uma palavra, não vejo meio-termo entre a de-
mocracia mais austera e o Hobbismo mais completo. Pois o conflito entre os 
homens e as leis que envolve o Estado em uma guerra civil sem fim é a pior de 
todas as condições políticas”.167 De fato, onde a origem divina da autoridade é 
negada, enquanto o povo ainda tiver energia para lutar, não resta outra escolha 
senão entre o extremo da anarquia e o extremo da escravidão.168

4. Até mesmo a reação terá um fim. Não se destrói os princípios, cujo 
funcionamento é temporariamente subjugado pela arbitrariedade.

Para se proteger, o governo da reação não pode prescindir da injustiça. 
À medida que a energia de sua força coercitiva aumenta, também aumentam 
a aversão, a amargura, o rancor, o ódio feroz e mortal contra ela. O cajado do 
opressor será quebrado. A liberdade, ao que parece, retorna mais uma vez. Mas, 
será que é a verdadeira liberdade? Será que os homens, ao restaurar o estado, 
ficarão longe dos equívocos que causaram tanto sofrimento? Os verdadeiros 
princípios da lei se tornarão o guia do governo e do povo? Certamente, não! 
Ou você supõe que os tempos de anarquia e despotismo são particularmente 

167  Lamennais, Des Progrès de la Révolution, p. 87 [citando Rousseau, numa carta a Mirabeau Sr., 
26/06/ 1767].
168  [2ª ed.] É lamentável que os discípulos de Rousseau não tenham dado ouvidos, antes de 
tentarem realizar o impossível, ao seu aviso proveitoso: “Se houvesse uma nação de deuses, ela 
se governaria democraticamente; um governo tão perfeito não é adequado ao homem.” (Du 
Contract Social, III, iv.)



216

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

propícios a um estudo sóbrio da ciência da política; ou que basta apenas aque-
le desastre sozinho para levar as nações a uma conversão dos corações, que é 
onde está a força antirrevolucionária mais eficaz? 

Vamos considerar, sem quaisquer preconceitos, como devemos imaginar 
o estado da mente pública no amanhecer do novo dia. A verdadeira lei consti-
tucional será desconhecida para a maioria dos homens; ela será insultada ou, na 
melhor das hipóteses, receberá uma menção honrosa no catálogo de antigui-
dades. Além disso, a causa da Revolução não terá perda significativa durante a 
fase de reação, mas terá ganho: o delírio acerca de suas promessas, que morreu 
durante as atrocidades da fase de desenvolvimento, terá revivido. Além disso, 
na ausência da verdade real, se assim o posso expressar, não há refúgio senão no 
irreal; ou seja, naquilo que, em relação às noções erradas assumidas, não pode 
ser contestado. Agora, coloquemo-nos no lugar daqueles que desejam erguer o 
edifício estatal. Seu raciocínio simples será este: A teoria é boa. Só isso é consis-
tente com a dignidade elevada do homem. E ainda assim os frutos dessa teoria 
são anarquia e escravidão. Por quê? Ah, a resposta nos foi dada pela amarga ex-
periência das desgraças que sofremos. A aplicação prática da teoria foi feita de 
maneira errada. Houve exagero e excesso. O fanatismo e a ambição pessoal, o 
orgulho, prevaleceram sobre a prudência e o espírito público. Não vamos negar 
a excelência da doutrina apenas por causa das aberrações das pessoas. Em vez 
disso, vamos continuar a nos apegar às ideias liberais, mas acrescentando uma 
medida de cautela que tem faltado até agora em ambos os extremos. Sejamos 
prudentes; só a prudência é necessária para evitar as armadilhas tanto da anar-
quia como do despotismo, e para alcançar, com a bússola das nossas teorias, o 
porto onde abundantes bênçãos nos esperam. Um excelente argumento se não 
for conduzido em linha reta por aquilo que considera como uma inestimável 
agulha magnética para um destes dois penhascos. Mas se, como acreditamos, 
a bússola é enganosa e a teoria falsa, então o ditado do poeta romano deve 



217

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

aplicar-se também a este raciocínio: “incerta haec si tu postules Ratione certa 
facere, nihilo plus agas Quam si des operam ut cum ratione insânias”.169

Esse será o raciocínio deles. E o que farão, então, em seguida? Eles ressus-
citarão velhas formas de modo a animá-las com o novo espírito. Eles vão pegar 
o que foi descartado antes, mas irão transplantá-lo do solo histórico para o solo 
revolucionário. Não estando totalmente indispostos a reconciliar a revolução 
com o desenvolvimento nacional histórico, e com as veneráveis ​​memórias an-
cestrais, eles irão refazer o fio rompido da história fazendo com que o elemento 
histórico consista em formas externas e rótulos tradicionais e fazendo sua po-
lítica de moderação consistir em uma aplicação superficial, quando não indi-
ferente, das ideias acalentadas. Então eles fingem ser o que não são e, em vez 
de realmente ter pensamentos revolucionários, vendem ficções para um povo 
entusiasmado.

Este será um quarto período, uma fase de experimentação renovada. 
Mas esse juste milieu, em que a luta política se confina tanto quanto possível 
ao âmbito das instituições representativas, causa uma oscilação perpétua, 
na qual se busca em vão o equilíbrio do Estado. Tal estado de coisas não 
pode ter qualquer estabilidade. Mera fachada não sacia o desejo de liber-
dade, mas o provoca; e, em correlação com essa recrudescência liberal, é 
ainda mais necessário fortalecer o braço da autoridade. Enquanto persisti-
rem as ideias da Revolução, a Oposição será mais ousada e mais ambicio-
sa na medida em que o Governo, inseguro de seus direitos, se torna mais 
fraco e indulgente. E quando a situação começa a ficar muito grave, ambos 
os lados são forçados, onde a influência legal for insuficiente, a recorrer a 
certos meios diretamente relacionados com a teoria revolucionária: a um 

169  Se requereres razão para tornar certo o que é incerto, você simplesmente está tentando ficar 
louco pelas normas da razão.



218

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

golpe de Estado, garantido por necessidade, ou ao mais sagrado dos deveres 
populares, uma insurreição. E assim eles estão caminhando para convulsões 
durante as quais ou destroem a liberdade ou provocam o colapso do poder 
instável do governo. Quanto mais violentas são essas convulsões, mais as 
pessoas suspiram ansiosamente pelo fim da constante inconstância - mes-
mo ao preço, desta vez, do ídolo teórico. 

5. Você acha tudo isso estranho? Será que o entusiasmo, depois de ine-
ficaz por tanto tempo, finalmente não arrefeceria? Não familiarizados com 
a verdade, demasiado familiarizados com as consequências do que se acre-
ditava ser a verdade, depois de terem sido enganados tantas vezes sob o slo-
gan dos princípios, as pessoas começam a suspeitar de tudo o que se chama 
princípios. O materialismo será o fruto das repetidas decepções na política. 
Mesmo agora, sob o pretexto de exercer uma sábia cautela, evitando extre-
mos e tendo finalmente elaborado o juste milieu perfeito, os homens não terão 
nenhum sistema ou plano além de preservar tudo, sem discriminar entre o 
bem e o mal; manter o status quo, cegamente, seja ele qual for: um sistema 
que teme todo “movimento”, portanto, será estacionário; um sistema que evita 
todas as mudanças, portanto, será conservador. Os traços desta transformação 
são óbvios. O medo do pior e a necessidade de preservar a tranquilidade 
silenciarão todos os ditames superiores ou aspirações mais nobres. A promo-
ção dos interesses materiais será o único objetivo do Estado, na medida em 
que as energias mentais das pessoas são paralisadas pelo desespero de serem 
incapazes de, um dia, unir a liberdade com a ordem. E então, se dedicam 
exclusivamente à busca lucrativa do comércio e da indústria. À medida em 
que isso acontece, a força se tornará menos necessária para controlar este 
ou aquele infeliz agitador que ainda gostaria de ver o teto da perfeição um 
pouco mais alto do que o mundo material. As correntes precisarão apertar 
menos porque o escravo é dócil. 



219

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

Essa é a quinta fase, dominada pelo desespero pela liberdade e pela indiferen-
ça em relação à justiça.170 Abstenho-me de fazer outras caracterizações. Eu deveria 
querer evitar a aparência de fazer alusões satíricas ao que vemos a nosso respeito. 
Não estou aqui para introduzir qualquer conjectura sobre o futuro. Meu objetivo 
será alcançado se eu tiver demonstrado que, onde quer que o princípio da Revolu-
ção tenha se tornado comumente aceito, pode-se esperar essas fases de preparação, 
desenvolvimento, reação, experimentação renovada e resignação desanimada. 

Antes de apresentar a sequência dessas fases em um levantamento his-
tórico, gostaria de fazer uma pausa por um momento, como forma de concluir 
esta palestra, para apontar nessas fases, agora que vimos a variedade de seus 
traços, quão semelhantes são em caráter e quão idênticas em natureza e teor. 
Um fio contínuo percorre todas as voltas e transformações do princípio da Re-
volução. Eu encontro o grande ponto de semelhança no duradouro despotismo 
do estado revolucionário.

Você se recorda do Leviatã de Hobbes e do Contrato Social de Rousseau. 
Existe liberdade e igualdade. Existe, portanto, um pacto social, um estado cuja 
unidade e força repousam na onipotência da vontade geral. Como essa vontade 
é formada e verificada? Começando com círculos menores a boa vontade dos 
cidadãos individuais é canalizada de baixo para cima, por meio do voto, para um 
ponto central, a partir do qual o Estado soberano, incorporando a soberania do 
povo tanto no poder legislativo quanto no governo executivo, impõe sua autori-
dade onipotente, em nome do povo, sobre o povo, enquanto esmaga toda oposi-
ção. Portanto, o estado é onipotente. Todos os outros direitos devem ceder diante 
do direito do estado. Como Bossuet disse: “Não há direito contra o Direito”.

170  [2ª ed.] Tocqueville [em correspondência privada de julho de 1856] fala de um “período 
letárgico”, de uma “geração cansada e derrotada, que reluta em ouvir qualquer coisa que possa 
mexer com ela e induzi-la a fazer um esforço” (Oeuvres complètes, VII, 390, 394.)



220

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

O Estado também é indivisível. As diferenças de suas partes componen-
tes são dissolvidas e fundidas no todo. Não existe um status de independência 
em relação ao estado. A glorificação do estado reside na passividade de seus 
“departamentos” - meros distritos eleitorais, meras subdivisões para facilitar a 
administração. 

O estado inclui tudo. Há uma completa interferência por parte do Estado. 
Não há assunto que não esteja no âmbito da vontade geral, nenhuma preo-
cupação que não seja também uma preocupação do governo. O estado em-
punha seu cetro até mesmo em questões de consciência. Igreja e escola são 
instituições estatais. O cidadão pertence ao estado de corpo e alma e não pode 
reivindicar qualquer independência, a não ser na medida em que esta lhe seja 
concedida temporária e condicionalmente pelo estado. 

O estado, portanto, é autocrático. É o único senhor da vida e da proprieda-
de. Como Odillon Barrot afirmou abertamente nos primeiros dias de 1830: “A 
Revolução pode exigir o último homem e o último centavo”. 

O estado é absoluto. O estado, que promulga a lei, está acima da lei. 
O estado é ateu. Dentro de certos limites, a religião às vezes pode ser to-

lerada e protegida como útil e indispensável, mas o próprio estado não está 
sujeito à sua autoridade. A expressão la loi est athée, a lei é ateia, é o lema da 
autoridade pública. Existe, portanto, em teoria e não menos na prática, idola-
tria em relação ao estado. Pois, se o estado assim exigir, mesmo as coisas mais 
sagradas e estimadas devem ser sacrificadas ao interesse do estado, conhecido 
como bem comum, o bem-estar do povo, a felicidade da nação. O Bem-Estar 
Geral é supremo! Deve-se obedecer aos homens e não a Deus; o direito de 
obedecer a Deus é completo, desde que Sua vontade não entre em conflito com 
os preceitos do estado. 

Essa é a natureza do estado revolucionário e da sua autoridade. Mas, a 
pergunta vem. Como é possível que uma doutrina que gera tal poder arbitrário 



221

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

tenha sido alardeada aos quatro ventos como uma teoria de liberdade? Pois 
que salvaguardas existem para evitar que esta concentração, esta supremacia 
que se exalta acima de tudo o que se chama Deus,171 não seja mal utilizada para 
fins de opressão? Quais salvaguardas? Qualquer apologista da doutrina da Re-
volução lhe responderá que o sistema todo, em si, é um complexo de salvaguar-
das. Apenas observe a origem popular de todos os poderes, eles dirão. Afinal, 
é da totalidade dos cidadãos que procede a vontade do estado; é a partir dos 
cidadãos que o estado exerce sua autoridade; é a partir deles que se governa. O 
apologista da Revolução lhe dirá que liberdade e autonomia são os princípios 
vitais do estado, cuja vontade é a lei suprema. Dirá ainda que todo poder que 
queira usar a influência que lhe foi confiada para restringir os direitos de sobe-
rania popular é controlado por eleições livres, liberdade de imprensa e opinião 
pública - ou então, se necessário, é subjugado por sua oposição criminosa e 
punido. 

Essas garantias não são desprovidas de palavras doces. No entanto, per-
mita-me apontar que a força de todas essas salvaguardas repousa na suposição 
de que seja possível se chegar, regularmente, a uma vontade geral sólida e uni-
ficada - uma hipótese que, por sua vez, é baseada em duas outras suposições 
muito instáveis. A primeira é que o homem é bom por natureza, de modo que 
o rompimento de seus laços o habilitará a alcançar muito rapidamente o esta-
do de perfeição a que está destinado, também no que diz respeito à sociedade 
política. A outra é que podem ser concebidas formas e meios pelos quais a ação 
e a contra ação são tão bem calculadas que mesmo as pessoas mais malévolas 
são forçadas a se submeter. De acordo com o célebre Kant, uma constituição 
política deve criar um entrelaçamento dos interesses privados com o bem-estar 
de todos. Esse entrelaçamento deve ser tão hábil e bem construído a ponto 

171  Dn 11.36; 2Ts 2.4.



222

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

que o interesse próprio esclarecido possa garantir, “mesmo em uma sociedade 
composta inteiramente de demônios”, a perfeição da ordem, a tranquilidade e 
harmonia angelicais.172

Mas, quando deixamos o reino sedutor das hipóteses arbitrárias e aden-
tramos o terreno mais seguro da verdade definitiva, a impossibilidade de rea-
lizar essas promessas fica imediatamente evidente. Nós, cristãos, sabemos que 
o homem por si mesmo se inclina para o mal. Também sabemos que a forma 
procede da essência e não a essência da forma, de modo que mesmo a melhor 
das formas políticas depende sempre dos princípios que as ativam e animam. 
Os homens falam da soberania do povo, mas o que geralmente acontece com 
ela? A ordem existente é virada de cabeça para baixo, a direita é pisoteada, a so-
ciedade é desmantelada, uma máquina estatal é organizada com um cordame 
de canos e funis para canalizar a Vontade Geral para o centro; mas isso não é 
feito por convicção unânime: é imposto com poder superior e força bruta. A 
primeira preocupação de um estado revolucionário, sob as pressões do mo-
mento, é apoiar aqueles que se dizem porta-vozes, defensores e executores da 
Vontade Geral. E assim o relacionamento é rapidamente invertido. Ninguém 
tem direitos perante o direito que emana de todos. A soberania do povo re-
side alternadamente em cada facção que tem o poder de se elevar acima do 
povo soberano. O Governo não pergunta, mas anuncia o que é a Vontade Geral. 
Essa vontade, em vez de subir, é direcionada para baixo a partir do centro. O 
poder centralizado, em vez de ser o órgão da liberdade, é uma rede de ferro 
espalhada por toda a população, um tecido milenar de cordas que chega a cada 
cidadão, para fazer com que cada membro honorário do povo soberano trote 
e dance no grande teatro de fantoches, ao ritmo do Governo Central. O povo 
tem comissários, é verdade; mas esses mandatários, sob o nome ambíguo de 

172  Citado em Haller, Restauration de la Science politique, I, 324n.



223

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

representantes, procedem como se a soberania tivesse passado para eles - a pro-
priedade para os administradores. O mesmo acontece com todo partido que 
conquista a ascendência na legislatura, todo executivo que anula a legislatura, 
todo déspota que se aproveita das brigas dentro da administração e do desejo 
de ordem para tomar o poder supremo. Todos se consideram autorizados e 
obrigados a fazê-lo em virtude da pressão das circunstâncias, a fim de preservar 
o princípio da Revolução ou de conter a confusão que o acompanha. 

Essa é a fruta nutritiva e perfumada, ironicamente falando, que cresce na 
árvore da liberdade. Mas permitam-me, para o devido entendimento e aprecia-
ção também de nossa própria época, delinear ainda mais esse despotismo da 
doutrina da liberdade, esse absolutismo estatal, sob os seguintes títulos:

a. Ele destrói a liberdade civil. 
b. Ele destrói a liberdade política. 
c. Ele não conhece limites. 
d. Ele vai contra os interesses da nação.
e. Ele é indestrutível enquanto a doutrina da Revolução não for erradica-

da em sua totalidade.
a. O estado revolucionário destrói a liberdade civil - por direito, por causa 

do princípio aceito. A própria associação civil, formada pela falsa filosofia, é 
seu túmulo. O estado tem comando incondicional sobre todo o homem. Tudo 
o que ele possui é um empréstimo; propriedade e vida são concessões condi-
cionais. Pode haver gozo da liberdade, mas o direito à liberdade não existe; pode 
ser do agrado do soberano aliviar o peso das correntes, mas há uma condição 
legalizada de escravidão. 

Para vermos mais claramente como a destruição da liberdade é inerente à 
essência da teoria liberal, vamos dar uma olhada mais de perto na proclamação 
que resume os princípios fundamentais de toda política revolucionária. Aquele 
compêndio e catecismo do Iluminismo, que é a Declaração dos Direitos do Homem 



224

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

e do Cidadão, nas quais certamente não se pretende lançar uma luz desfavorável 
sobre as doutrinas proclamadas para a Humanidade. Eu gostaria que você notas-
se que em cada artigo desta lei fundamental das leis fundamentais, a força de cada 
promessa é viciada pela própria maneira em que é formulada. Falará por mim um 
homem que conheceu de perto a Revolução Francesa, Etienne Dumont, o pers-
picaz jornalista de Genebra. Dumont irá lhe demonstrar, no que diz respeito à 
igualdade, liberdade, propriedade, liberdade de imprensa e liberdade de religião, 
como a Declaração que a Assembleia Constituinte decretou em 1789, na própria 
proclamação de cada direito, eliminou a força e o significado desse direito.

Igualdade. [Art. I] “As distinções sociais podem ser baseadas apenas na utili-
dade geral. É um retrocesso, uma retração fraudulenta. Os legisladores tinham 
acabado de estabelecer a igualdade completa. E o que fazem agora? Começam 
a falar de ‘distinções sociais’, esquecendo-se de que haviam abolido todas as 
distinções”. (p. 276)173 

Liberdade. [Art. IV] “Os limites do gozo dos direitos naturais só podem ser de-
terminados por lei. Limites! Houve uma hora em que esses direitos eram ilimita-
dos e irrevogáveis. Você me fala de uma liberdade que era meu direito natural, 
e agora me diz que só a lei pode regular meu uso dela. Você me deu muito e 
agora tira muito. Você começou estabelecendo minha independência absoluta, 
e agora você me traz de volta a uma dependência total”. (p. 290)

Propriedade. [Art. XVII] “Sendo a propriedade um direito inviolável e sagrado, 
ninguém pode ser privado dela, exceto nos casos em que a necessidade pública... claramente 
o exija. Mas, qual o significado e a força da palavra necessidade? É claro que em 
todos esses casos é uma questão de conveniência e não de necessidade”. (p. 328) 

173  E. Dumont, Tactique des assemblées [législatives, suivi d’un traité des sophismes politiques; ouvrages 
extraits des manuscrits de Jérémie Bentham (2ª edição rev.; Paris, 1822)], p. 276 [Dumont empre-
ga muito livremente as famosas “falácias anárquicas” de Bentham].



225

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

Liberdade de imprensa. [Art. XI] “Todo cidadão pode falar, escrever, imprimir 
livremente, estando sujeito a ser responsabilizado pelo uso indevido dessa liberdade. O 
que você entende por ‘mau uso da liberdade’? Isso é exatamente o que deveria 
ser definido. Até que aconteça, não sei o que você está me concedendo; você 
nem mesmo conhece a si mesmo. Todo exercício de liberdade desagradável 
aos que estão no poder será visto por eles como mau uso. Qual é, então, a se-
gurança que você dá à nação contra os futuros legisladores? Você diz, aqui está 
um limite que eles não podem cruzar, mas você declara ao mesmo tempo que é 
tarefa deles colocarem o limite onde acharem adequado”. (p. 312) 

Liberdade religiosa. [Art. X] “Ninguém pode ser incomodado por suas opiniões, 
inclusive religiosas, desde que a manifestação dessas opiniões não perturbe a ordem pú-
blica estabelecida por lei”. Já vimos como a ordem pública, quando baseada num 
princípio ateísta, é inevitavelmente perturbada ou ameaçada por qualquer pro-
clamação do Deus vivo. Além disso, é impressionante como a própria redação 
destas fórmulas promissoras trai a sua insignificância. “O que é aqui concedido 
não é concedido exceto sob uma condição que pode continuamente anulá-lo. 
Perturbe a ordem pública - o que isso significa? Luís XIV não teria hesitado em 
admitir uma cláusula assim formulada em seu Código. Durante seu reinado, a 
lei proibiu estritamente o exercício de qualquer outra religião que não a sua e 
proibiu a publicação de qualquer escrito em favor da religião protestante. Al-
guém poderia ter violado a lei sem perturbar a ordem pública?” (p. 309)

Esse é o destino dos direitos imprescritíveis, invioláveis ​​e sagrados. Teoricamen-
te fora do alcance do governo, eles são, entretanto, usados ao bel-prazer de todo 
regime que esteja no poder.174 O que uma mão dá, a outra tira. As liberdades são 

174  [2ª. ed.] “Principles, by which they flatter the people with the possession of the theoretical 
rights of man, all of which they vitiate and violate in practice” (William Pitt [the Younger, 
Speeches in the House of Commons, II, 61; 20/06/ 1794]).



226

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

exibidas, mas não conferidas. Tudo é permitido, com uma condição fatal: que 
seja concedido pelo estado, o déspota coletivo, conforme assim o deseje. Não 
quero ser mal interpretado ao dizer isso. O fato de os direitos serem restritos não 
me ofende; isso é inerente a todo direito. A causa da minha reclamação é que 
enquanto os direitos costumavam ser circunscritos e confirmados pelas leis e or-
denanças imutáveis ​​de Deus, eles agora são feitos para depender da boa vontade 
do estado, isto é, da vontade de homens mutáveis, e por essa razão esses direitos 
irão, por definição, perecer. O estado revolucionário dá liberdade, na medida em 
que é possível, útil, desejável; na medida em que o interesse do estado o permitir; 
na medida em que seja considerado compatível com as circunstâncias; na medi-
da em que esteja de acordo com os interesses e demandas e desejos e caprichos 
e fantasias daqueles colocados acima de você. O que eles prometem é liberdade, 
liberdade completa, liberdade irrestrita, mas, ao final, irrestritas são apenas as 
restrições. Liberdade perfeita existe, com uma restrição, aquela que revoga tudo 
o que acabou de ser concedido: liberdade perfeita, sujeita à escravidão perfeita. 

Autores posteriores, como Benjamin Constant e Guizot, buscaram uma 
salvaguarda na doutrina do individualismo, argumentando que existem direitos tão 
importantes, tão sagrados, tão intimamente ligados à natureza e ao destino do 
homem, que deveriam ser retirados do poder supremo do estado. Totalmente 
verdade; infelizmente, eles também não mostraram como esses direitos podem 
ser arrancados do estado, uma vez que este os tenha assumido. Todo recurso é 
inútil contra a conexão inevitável entre consequência e princípio. Apenas o co-
ração e a consciência estão além do alcance do estado. Todo argumento sobre a 
justiça e inviolabilidade dos direitos e liberdades encalhará em uma proposição 
simples, mas para a qual o estado revolucionário carece de toda estabilidade, ou 
mesmo existência. Essa proposição é aquela com a qual Rousseau começou: que 
num determinado momento ocorreu a alienação absoluta dos cidadãos pelo es-
tado. Como que houve uma entrega dos cidadãos ao Estado.



227

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

Os liberais se gabam como se essa doutrina do individualismo intro-
duzisse uma modificação significativa no sistema. Como por exemplo, nes-
sa citação de The Globe de 1828: “Aos direitos do homem, antes invocados 
contra a Coroa, se opunham os direitos do indivíduo, tantas vezes sacrifica-
dos pela sociedade. A doutrina muito mais profunda do individualismo tornou-
-se a base para a nova política racional. O indivíduo foi, de certo modo, feito 
a célula viva da sociedade civil, obedecendo às leis que ela lhe impôs, mas 
não reconhecendo nenhuma como absoluta, exceto as que são justas, sub-
metendo-se a todas as autoridades soberanas, mas não aceitando nenhu-
ma como legítima, exceto a da Razão”.175 Mas, Lamennais responde a esse 
raciocínio dessa forma: “Enquanto as autoridades públicas mantiverem a 
resistência privada sob controle, os indivíduos são realmente obrigados a 
se submeter às leis e às soberanias estabelecidas. Mas a questão é se existe 
uma soberania legítima que tem o direito de exigir obediência. Agora, de 
acordo com a filosofia da época, não há soberania legítima, exceto a da 
Razão. E como essa filosofia, ao mesmo tempo, não reconhece outra coisa 
senão a razão individual e, portanto, nenhuma outra senão a soberania in-
dividual, cada um é seu próprio soberano, no sentido absoluto da palavra. 
Sua razão é sua lei, sua verdade, sua justiça. Desejar impor a ele um dever 
que ele não impôs primeiro a si mesmo por sua própria mente e vontade 
é violar o mais sagrado de seus direitos, que abrange todos os outros; é 
cometer o crime de lesa-majestade individual. Portanto, nenhuma legisla-
ção, nenhuma autoridade são possíveis; e a mesma doutrina que produz a 
anarquia das mentes também produz uma anarquia política sem remédio e 
subverte a sociedade humana em seus próprios alicerces”.176

175  The Globe, 30/01/1828; citado em Lamennais, Des Progrès de la Révolution, p. 24.
176  Lamennais, Des Progrès de la Révolution, pp. 24f.



228

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Tampouco a separação de poderes é uma salvaguarda da liberdade con-
tra a arma letal da soberania onicompetente do povo.177 A liberdade é des-
truída sob qualquer forma que o princípio revolucionário assuma. Concor-
do com Benjamin Constant quando escreve: “Onde for estabelecido que a 
soberania do povo é ilimitada, um enorme grau de poder será injetado na 
sociedade. Esse poder sempre será mal visto, seja ele confiado à uma monar-
quia, uma aristocracia, uma democracia, um governo misto ou um sistema 
representativo. O problema é o grau de poder, não quem o recebe. Nenhuma 
organização política pode evitar tal perigo. Em vão vocês separam os pode-
res: se a soma total dos poderes é ilimitada, esses poderes só precisam for-
mar uma coalizão e o despotismo é irremediável. Não basta que os agentes 
do Executivo precisem da autorização do legislador; o que é necessário é 
que o legislador não possa autorizar a sua ação senão no âmbito da sua es-
fera de competência legítima. Não significa nada dizer que o executivo só 
pode agir autorizado por uma lei, se nenhum limite for estabelecido para os 
legisladores”.178

b. A perda da liberdade civil poderá, talvez, ser compensada por um ga-
nho na liberdade política? 

Eu questiono a adequação, a substancialidade de compensação. Duvido 
que a compensação seja adequada, ou mesmo real. Acredito que, qualquer es-
tado que garanta as liberdades civis é preferível a uma situação que abunda em 
direitos políticos, enquanto a vida livre em outras esferas não é permitida. Mas, 
deixando de lado o valor relativo, examinemos o valor dessa liberdade política 
um pouco mais de perto. 

177  Onicompetente, aquele que tem competência e capacidade para lidar com qualquer assun-
to ou problema [Nota da tradutora].
178  Constant, Cours de politique constitutionnelle, I, 164.



229

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

Cada cidadão é um co-regente, parte integrante da soberania popular. É 
uma grande honra, mas sempre que alguém pertence à minoria, o privilégio é 
pequeno. A liberdade que consiste em submeter-se ao despotismo da maioria 
é muito estranha, no entanto, isto será inevitável. A vontade geral não é a von-
tade de todos. É inconcebível que haja um consenso perfeito e permanente. 
A força motriz do governo é a vontade da maioria. Esse fato será motivo de 
contentamento e garantia da felicidade para a minoria? A opressão tornar-se-á 
agradável porque é o resultado do consentimento da maioria? Benjamin Cons-
tant tem razão novamente quando escreve: “O consentimento da maioria nem 
sempre é suficiente para legitimar seus atos: há certos tipos de atos que nada 
pode sancionar. Quando qualquer governo comete tais atos, pouco importa 
de que fonte ele alegue derivar a sua autoridade, nem se essa fonte consiste em 
um indivíduo ou uma nação. Se consistir em toda a nação menos o cidadão 
oprimido, perdeu sua legitimidade”.179

Mas, vou mais adiante. A maioria estará sempre, ou como regra, em pos-
se da autoridade que, na visão revolucionária, legitimamente pertence a ela? 
De jeito nenhum. Não só haverá uma disputa entre os dois principais partidos 
do progresso radical e moderado, mas cada partido se dividirá em segmentos, 
em nuances de pensamento e propósito. A população estará tão dividida em 
suas convicções políticas que, quando todas as opiniões forem veiculadas, a 
maioria se tornará impossível. Haverá aquela mesma anarquia das minorias, 
aquela mesma incapacidade de formular um ponto de vista comum como está 
sendo exibido por tantos órgãos representativos hoje. Para cada questão que 
aparece todo dia é possível encontrar uma minoria que sujeita as outras mino-
rias (as quais, se somadas formariam uma grande maioria) à sua superioridade 
física ou moral. Portanto, é sempre um segmento, uma facção, um círculo, um 

179  Constant, ibid., I, 167.



230

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

indivíduo poderoso, um “homem forte” que substitui o povo soberano. Com a 
diversidade de formas, não só a liberdade civil será privada de toda a garantia 
e entregue à vontade do Estado, mas também a liberdade política. E, apesar 
das alterações nas formas de governos e governantes, o Regente Supremo, o 
próprio Soberano - o Povo, cuja liberdade e independência eram os alegados 
objetivos - será permanentemente controlado pelas constituições revolucioná-
rias e pelos governos revolucionários, que funcionarão como freios duplos na 
boca de um cavalo. 

c. Este despotismo não conhece limites.  
Na velha ordem, o poder supremo era limitado por corporações e pro-

priedades, pela limitação de seus próprios recursos, pela impossibilidade, a 
longo prazo, de exigir sacrifícios desordenados dos súditos. No entanto, no Es-
tado Revolucionário, todas as restrições desaparecem. Tocqueville observou 
que “nós destruímos os poderes independentes que poderiam, cada um por 
si, lutar contra a tirania, e é o governo que herdou todas as prerrogativas arran-
cadas de famílias, empresas e indivíduos”.180 A resistência regular acabou. Fre-
quentemente um regime, mesmo que tenha vida curta e seja fraco e instável, 
enquanto se mantiver em pé, possui uma força incalculável como resultado da 
destruição do tecido histórico da sociedade. Tudo é despedaçado ou arrasado, 
o que antes, por sua proeminência ou estabilidade, fornecia um fulcro e foco 
para a defesa zelosa dos direitos e liberdades legítimas.

Ao contrário do poder legítimo, o estado revolucionário tem uma abun-
dância de meios à mão. Afinal, pode dispor gratuitamente do povo, das pessoas 
e dos bens. O estado é centralizado; está concentrado no Governo, quem quer 
que esteja no poder. O provérbio “L’État c’est moi” tem mais significado aqui 
do que sob Luís XIV. - Eu sou o Estado! poderia outrora dizer um Príncipe ou 

180  Tocqueville, Democracy in America, Introduction.



231

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

uma Corporação Soberana, visto que a existência da Dinastia e a continuidade 
da comunidade era a condição de vida da Monarquia ou República. “L’État, 
c’est moi”, dirá o governo revolucionário; para que nada daquilo que está ao 
seu alcance e violência seja considerado, perante o Governo, como podendo 
ter existência própria, ou direito, ou liberdade, ou vontade.

Com certeza, a autoridade revolucionária não opera em seu próprio 
nome, mas em nome do Povo Soberano. Tudo o que faz, tudo o que exige é 
para o bem comum, para o bem-estar das pessoas. Para encobrir as realidades 
mais odiosas, dispõe das palavras mais doces. 

d. Este despotismo é contrário a todos os interesses da nação. 
Na verdade, se a doutrina da Revolução tem uma cornucópia,181 é aquela 

que derrama uma plenitude de promessas que por sua vez geram uma plenitu-
de de decepções e desastres. A promessa está sempre em primeiro plano, seu 
cumprimento tentadoramente distante. Nunca houve tanta opressão desde a 
“liberdade”, nunca tanta perseguição desde que a “tolerância” esteve na ordem 
do dia. As palavras “nação” e “pátria” permanecem em uso. Mas o que se enten-
de por nação, por pátria, quando são destruídos os laços que foram criados en-
tre ancestrais e descendentes através de uma história, uma religião, uma moral 
e costumes e princípios comuns? De pouco serve dar o nome de “patriótico” e 
“nacional” a princípios revolucionários, interesses revolucionários, liberdades 
revolucionárias, cidadania revolucionária, espírito público revolucionário, pois 
colocam de lado tudo o que é peculiar à nação e tudo que tem sido querido e 
sagrado para a pátria. As pessoas falarão de “iluminação pública” quando a re-
ligião tiver sido relegada para segundo plano e quando o crepúsculo preencher 

181  Cornucópia, vaso em forma de chifre que se representa cheio de frutos e flores e que é sím-
bolo da agricultura e do comércio. Por extensão, qualquer fonte de abundância e prosperidade 
[Nota da tradutora].



232

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

as mentes e escurecer os corações isto será designado como “iluminismo pú-
blico”. O povo será referido apenas nominalmente como o soberano original. A 
opinião pública, a voz do povo e a demanda popular serão homenageadas ape-
nas nominalmente. Considerando todas essas coisas, o que é Povo após a dis-
solução da sociedade? Agora que a sociedade se desintegrou, o que é a nação? 
Um certo número de almas. O que é o país? O que é pátria? Um certo número 
de quilômetros quadrados. E o que é, afinal, o estado? É o pays légal, o círculo 
restrito de quem tem direito de voto. O fundamento da sociedade burguesa é 
a franquia, e a única coisa que a mantém unida, agora que as relações superio-
res desapareceram, é o dinheiro. A população será dividida em eleitores e não 
eleitores, ricos e pobres, abastados e proletários. O próprio nome de “as mas-
sas” será indicativo de desprezo arrogante - embora o título não seja incorreto: 
patentes e classes são a estrutura de uma sociedade. Se isso for demolido, o que 
mais resta senão um pedaço sem vida, uma massa, um imposto de contribuin-
tes e recrutas para o abastecimento do Governo? Certamente aqui, também, 
pode-se dizer da teoria revolucionária aquilo que foi dito de uma tentadora 
perigosa que lisonjeia com seus lábios: “A sua casa é caminho para a sepultura 
e desce para as câmaras da morte”.182 

e. Este despotismo, finalmente, é indestrutível enquanto não houver retor-
no à supremacia de Deus, que é a única garantia da liberdade. 

A Revolução precisa de um governo despótico para evitar a anarquia. Para 
os defensores da doutrina da Revolução, a força e a compulsão são indispensá-
veis, seja para apressar ou moderar e deter o progresso da Revolução. A regra 
despótica é temporária, provisória, apenas por um período de transição, até que 
a teoria revolucionária se realize. Mas, uma vez que não pode ser realizada, segue-
-se que o tempo para uma regra mais regular deve esperar até “amanhã”. Porém, o 

182  Pv 7.27.



233

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

amanhã nunca chega, o momento feliz nunca chega e o despotismo “provisório” 
torna-se permanente. Pode haver muitas revoluções políticas: deslocamentos 
de autoridade, mudanças de poder, modificações de formas - mudanças revolu-
cionárias de governo dentro de uma única Revolução. Mas uma revolução social 
requer uma restauração social. E isso será impensável a menos que comece reco-
nhecendo a soberania de Deus. Lamennais escreve: “Assim que se admite apenas 
o poder humano, consagra-se a servidão: assim que se rejeita a Lei divina, se re-
jeita qualquer princípio de justiça obrigatória e se consagra a tirania: assim que 
se separa a ordem política da ordem religiosa, nos privamos de qualquer garantia 
concebível contra arbitrariedade [...]. Podemos ver aqui por que o liberalismo, 
eminentemente social na medida em que quer liberdade, é, no entanto, por causa 
das doutrinas que o desencaminham, destrutivo por sua ação. Ele rejeita o jugo 
do homem, poder sem direito e sem regra; exige uma garantia contra a arbitra-
riedade que priva a obediência de sua segurança: nada melhor até agora; mas, 
separado da ordem espiritual, ele é constrangido a buscar aquela garantia tão de-
sejada, onde não existe e não pode existir, nas formas materiais de governo. O 
vício que o irrita e o preocupa é inerente à natureza do único poder que ele deseja 
reconhecer. Ele o derruba hoje por uma razão que o obriga a derrotar amanhã 
aquele que ele colocar em seu lugar; e assim, sem fim e sem descanso”.183

Aqui, na medida em que as nossas especificações permitem, temos uma 
amostra do que pode ser deduzido de um exame teórico da doutrina da Re-
volução para caracterizar suas consequências. Se de alguma forma consegui 
caracterizar suas consequências por meio desses estudos, a demonstração his-
tórica agora é necessária apenas para confirmar a demonstração lógica que aca-
ba de ser feita; então será mais fácil, tendo mostrado o que poderia acontecer, 
mostrar agora o que de fato aconteceu.

183  II, 249



234

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Uma parte considerável de minha tarefa foi concluída nesses estudos. O 
que cobrimos nas dez palestras até agora constitui, acredito, uma visão mais 
ampla do todo. Mostrei-lhe da melhor maneira possível a natureza do Direito 
Constitucional, tanto da Revelação quanto da filosofia moderna. Queria que 
você, caro leitor, percebesse que a palavra de Nosso Senhor se aplica à sabedo-
ria de nossa época, na medida em que, esta dita sabedoria, ignora a origem da 
vida, incluindo a vida acadêmica: “Tu dizes: Estou rico e abastado e não pre-
ciso de coisa alguma, e nem sabes que tu és infeliz, sim, miserável, pobre, cego 
e nu”.184 Eu queria que você notasse que a palavra ameaçadora do profeta tam-
bém merece ser levada a sério hoje: “Eu publicarei essa justiça tua; e, quanto às 
tuas obras, elas não te aproveitarão. Quando clamares, a tua coleção de ídolos 
que te livre! Levá-los-á o vento; um assopro os arrebatará a todos”.185

Eu queria que você e eu aprendêssemos onde está a fonte de nossa única 
sabedoria e o fundamento de nossa única glória: “Pois está escrito: ‘Destruirei 
a sabedoria dos sábios e aniquilarei a inteligência dos inteligentes.’ Onde está 
o sábio? Onde está o escriba? Onde está o questionador deste mundo? Não é 
fato que Deus tornou louca a sabedoria deste mundo? Visto que, na sabedoria 
de Deus, o mundo não o conheceu por sua própria sabedoria, Deus achou por 
bem salvar os que creem por meio da loucura da pregação. Porque os judeus 
pedem sinais e os gregos buscam sabedoria, mas nós pregamos o Cristo crucifi-
cado, escândalo para os judeus, loucura para os gentios. Mas, para os que foram 
chamados, tanto judeus como gregos, Cristo é o poder de Deus e a sabedoria 
de Deus. Porque a loucura de Deus é mais sábia do que a sabedoria humana, e 
a fraqueza de Deus é mais forte do que a força humana. Irmãos, considerem a 
vocação de vocês. Não foram chamados muitos sábios segundo a carne, nem 

184  Ap 3.17.
185  Is 57.12ss.



235

A  D O U T R I N A  D A  R E V O LU Ç Ã O  E M  CO N F L I TO 
CO M  A  N AT U R E Z A  E  A  L E I

muitos poderosos, nem muitos de nobre nascimento. Pelo contrário, Deus es-
colheu as coisas loucas do mundo para envergonhar os sábios e escolheu as 
coisas fracas do mundo para envergonhar as fortes. E Deus escolheu as coisas 
humildes do mundo, e as desprezadas, e aquelas que não são, para reduzir a 
nada as que são, a fim de que ninguém se glorie na presença de Deus. Mas 
vocês são dele, em Cristo Jesus, o qual se tornou para nós, da parte de Deus, 
sabedoria, justiça, santificação e redenção, para que, como está escrito, ‘aquele 
que se gloria, glorie-se no Senhor’”.186

186  1Co 1.19-31.





237

P A L E S T R A  X I

PRIMEIRA FASE – PREPARAÇÃO  

(até 1789)

Recapitulando. Nosso desejo é mostrar aqui o ponto de vista de um cristão que 
deseja ver Cristo, o crucificado, sendo glorificado. De um cristão que deseja 
ver, na esfera da religião, moralidade e direito, na família ou no estado, nenhu-
ma sabedoria ou verdade reconhecida, exceto a que tem o seu início na submis-
são do coração e da mente à Revelação. De alguém que, com o deísta, não se 
limita a traçar e comentar na história uma orientação da Providência, mas que, 
fiel à profissão do Evangelho com firme convicção, contempla na vinda e no 
regresso do Salvador prometido a solução dos enigmas da história da humani-
dade. Um cristão que ama o aparecimento do Salvador porque viu nele, como 
o historiador von Muller o expressa, “a realização de todas as coisas”. “A realiza-
ção de todas as esperanças, o ponto de perfeição de toda filosofia, a explicação 
de todas as revoluções, a chave para todas as aparentes contradições do mundo 
físico e moral, da vida e da imortalidade”.

O objetivo - A cada um de nós é dito: “Cada um, conforme o dom que re-
cebeu, deixe-o servir aos outros, como bons despenseiros da multiforme graça 



238

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

de Deus”. 187 Após o trabalho que tenho dedicado à história, considero-me cha-
mado a testemunhar, neste campo, a verdade que está em Cristo. Propus-me 
demonstrar, em linhas gerais, que a história dos últimos sessenta anos, nas efu-
sões de raiva, é o peculiar desenvolvimento de conceitos, que são eles próprios 
o fruto inerente da rejeição da verdade cristã, um fruto e uma manifestação de 
descrença sistemática.

Na sequência das nossas palestras iniciamos com a revisão da antiga lei es-
tatal positiva. Vimos que a Revolução não pode ser explicada apenas em reação 
a princípios, formas de governo ou abusos. Depois disso, percebemos que a cor-
rupção da ciência em si mesma não era a fonte da revolução. Assim, abrimos nos-
so caminho para descobrir a causa real. E a encontramos na renúncia do Evange-
lho. Vimos como a decadência da religião começou a ameaçar a dissolução dos 
Estados, quando o perigo foi evitado pela bênção da Reforma. Mas também vi-
mos como a verdade que fora colocada no candelabro para iluminar no século 16 
foi gradualmente ofuscada sob o manto no século 17 devido ao enfraquecimento 
e decadência moral; de modo que na noite da incredulidade, a filosofia do século 
18 conseguiu colocar sua luz equivocada diante da luz do sol.

Nas últimas três palestras tentei mostrar que a incredulidade, como o ger-
me do erro e da corrupção, deve, na teoria e na prática, culminar no ateísmo e no 
radicalismo, duas realidades que normalmente, mas incorretamente, são consi-
deradas meros excessos da doutrina de liberdade que se baseia na incredulidade. 
Agora voltarei à história, para confirmar na prática do princípio da Revolução 
aquilo que, até agora, deduzi apenas de sua lógica. Nessa palestra iniciamos, 
portanto, com a consideração histórica da Revolução. Tentarei aqui mostrar a 
continuidade do fio revolucionário no tecido dos acontecimentos, fazendo-vos 
notar, na atribuição e no caráter das principais mudanças da Revolução, como a 

187  1Pd 4.10



239

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

operação constante de conceitos errados, presentes em todos os lugares, tem sido 
constantemente desconsiderada, enquanto a chave da história, em desrespeito a 
seu princípio essencial, tem sido erroneamente buscada no que é em parte falso, 
em parte exagerado, em grande parte o resultado de ideias revolucionárias. 

Em primeiro lugar, quero apresentar algumas características que detectei 
ao longo da era revolucionária. A seguir, explicarei como divido o levantamento 
histórico. Por fim, na parte maior e final desta palestra, quero refletir sobre a 
Revolução em sua primeira fase, a Preparação.

Desejo começar, como disse, com algumas características gerais. Isso é 
importante, pois somente apegando-nos a elas poderemos, se elas estiverem 
corretas, aguçar nosso entendimento e manter nosso rumo na direção certa.

a.	 A Revolução é única. 
Essa é a primeira característica geral. Em sua origem e desenvolvimento 

teóricos, a Revolução não pode ser comparada a quaisquer eventos de épocas 
anteriores onde ocorreu uma derrubada de governantes, uma realocação de 
poder, uma mudança na forma de governo, conflito político e contenda religio-
sa. A Revolução é uma revolução social, cuja natureza se dirige contra todos os 
governos e contra todas as religiões. Mais precisamente, é uma revolução antis-
social, que mina e destrói a moralidade e a sociedade; é uma revolução anticristã, 
cuja ideia principal se desenvolve e se torna em uma rebelião sistemática contra 
o Deus que se revelou a si mesmo. [vamos compará-la com outras revoluções] 

A revolta holandesa foi comparada a ela, assim como a revolução americana. 
No que diz respeito à Holanda, eu me refiro simplesmente ao que escrevi em meu 
Handboek [Manual]: “A liberdade de culto cristão era o objetivo principal da guerra, já 
que a supressão do Evangelho tinha sido sua causa principal. Foi sobretudo por causa 
da religião que a luta começou; foi acima de tudo, às vezes apenas, por causa da religião 



240

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

que a luta continuou”.188 Quanto à revolução americana: “A separação das colônias da 
Grã-Bretanha e a reorganização de seus respectivos governos produziram mudanças 
menos essenciais do que se poderia supor à primeira vista. O Rei, o Parlamento e 
o Judiciário da Inglaterra foram substituídos pelo Presidente, pelo Congresso e pela 
Suprema Corte da América. Apesar da independência, a natureza do governo per-
maneceu essencialmente a mesma”. Assim escreveu Baird, em seu recente trabalho, 
De la Religion aux Etats-Unis d’Amérique [Religião nos Estados Unidos da América].189 
Tampouco posso reconhecer as revoluções inglesas como comparáveis ​​à Revolução 
Francesa. A explicação de Burke é fantástica. Se você encontrar qualquer semelhança 
entre as revoluções de 1688 e 1789, leia Thoughts on French Affairs [Reflexões sobre 
Questões Francesas], de Edmund Burke, onde ele escreve sobre a semelhança das 
duas revoluções na aparência externa, e o contraste em essência e princípio.190 Em sua 
ideia principal, a Revolução não pode ser comparada nem mesmo à 1640 e nem às 
correntes democráticas e à tirania dos dias de Cromwell.191 

188  Handboek der Geschiedenis van het Vaderland, pg 140. 1st ed., § 131.
189  Baird, De la Religion aux Etats-Unis d’Amérique (Paris, 1844), I, 63.
190  [2ª. ed.] A Revolução de 1688 (que foi provocada por Guilherme III sob seu lema apropriado “Je 
maintiendrai” [eu manterei]) foi, em mais de um aspecto, uma Restauração. Em seu Thoughts on French 
Affairs [Pensamentos sobre assuntos franceses], escrito em dezembro de 1791, Burke comenta: “A 
atual revolução na França parece-me ser de outro caráter e descrição, e ter pouca semelhança ou 
analogia com qualquer das que foram provocadas na Europa, com base em princípios meramente 
políticos. É uma revolução de doutrina e dogma teóricos” (Works, VII, 13).
191  [2ª. ed.] Em uma carta a uma inglesa, datada de 6 de maio de 1857, Tocqueville escreveu: “Não 
há dois eventos mais diferentes do que sua revolução de 1640 e nossa grande revolução de 1789. 
[...] Em minha opinião, eles são totalmente incomparáveis” (Correspondance, II, 381s). Pense nas pa-
lavras de Stahl: “A liberdade da Inglaterra e da América respira o espírito dos Puritanos; a liberdade 
da França respira o espírito dos enciclopedistas e jacobinos” (Parlamentarische Reden, pp. 87s). Somos nós 
antirrevolucionários e nos opomos contra toda e qualquer revolução? Claro que não; nós também 
conhecemos as datas de 1572 e 1688. Nós nos opomos contra a Revolução - a reviravolta sistemática 
de ideias pela qual o Estado e a sociedade, a justiça e a verdade são fundadas na opinião humana e na 
arbitrariedade, e não nas ordenanças de Deus.



241

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

b.	 A revolução é uma revolução europeia, uma derrubada da cristandade. 
Essa característica, embora seja clara da própria natureza do caso, é tam-

bém confirmada pela história. Está claro, no entanto, que os desenvolvimentos 
diferiram de país para país. Alguns de vocês me perguntaram em que medida a 
sucessão de fases, conforme as esbocei a priori, pode ser observada, por exem-
plo, na Inglaterra. Esta pergunta é justa, uma vez que meu modelo, se for corre-
to, deve valer onde quer que o princípio da Revolução se torne dominante. No 
entanto, diferenças surgiram em locais onde o princípio da revolução se tornou 
dominante e aqueles onde isso não aconteceu. E onde se tornou dominante, há 
diferenças relacionadas ao grau em que isso ocorreu. 

Alguns países, como França e Holanda, foram revolucionados; aqui 
nosso modelo é encontrado na íntegra. Outros países foram colocados sob 
a influência das ideias da Revolução; aí a situação é mais complicada. Em 
alguns países, a teoria continuou a ganhar terreno, embora a prática, talvez 
devido a eventos testemunhados em outros lugares, saltou, por assim dizer, 
parte ou a totalidade de uma fase. Assim, a reação revolucionária tornou-se 
a pedra angular da política em estados onde o desenvolvimento mal tinha 
começado. Em suma, o fato de a Revolução ser universal não significa que 
suas fases ocorram em todos os lugares ao mesmo tempo. Quanto à Ingla-
terra: a julgar pelas modificações que as ideias revolucionárias sofreram 
na mente de muitos de seus estadistas, a Inglaterra já atingiu um período 
de desânimo e decrepitude. No entanto, seu estado e sociedade não foram 
virados de cabeça para baixo. Sua luta inicial contra o jacobinismo francês 
interrompeu temporariamente o progresso lógico da Revolução. Não obs-
tante, a fase de preparação retomou seu curso mais tarde: e assim a deca-
dência interna está se mexendo na Inglaterra, nesse exato momento. Já não 
existe mão firme para manter o direito público tradicional. Enquanto isso, 
enquanto sua constituição permanecer em vigor, a Inglaterra continuará 



242

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

a ser rica em privilégios e desigualdades que continuarão restringindo a 
mente revolucionária. Portanto, pode-se dizer que até a Inglaterra está no 
limiar da revolução.192 

c.	 A doutrina da Revolução mina e destrói os fundamentos do direito. 
Onde quer que a Revolução esteja em operação, torna-se evidente que 

ela considera a lei uma mera convenção, um produto da vontade humana. A 
lei, portanto, sempre mutável em sua origem, é entregue ao arbítrio. Aquilo 
que é de pleno direito é substituído pelo que é chamado de “legalidade” e a 
legitimidade pela “ordem legal”.

Como você sabe, algumas pessoas pensam que pertenço a um círculo 
de legitimistas parisienses ou pelo menos simpatizo com eles. Isso não me 
impedirá de expressar total concordância com o princípio da legitimidade 
expresso nas seguintes linhas, que tomo emprestado do Journal des Débats de 
1819: “Há assuntos sagrados, invioláveis, legítimos que, colocados sob a égi-
de da justiça universalmente reconhecida, nunca devem ser alterados e não 
podem ser sacrificados por qualquer autoridade humana. Este é o princípio 
da legitimidade em sua universalidade mais elevada”. E a visão fundamen-
talmente oposta a essa, e que é confrontada por essas linhas, é esta: “Não 
há justiça universal. Nada é sagrado, inviolável, legítimo. Qualquer lei pode 
ser alterada por vontade do soberano, e o soberano é o mais forte. Qualquer 
direito pode ser sacrificado em prol do bem-estar geral, e o bem-estar geral 
é aquilo que quisermos chamar assim. Eis aí o princípio da ilegitimidade, ou 
da Revolução, em seu alcance total”.

192  [2ª ed.] Desde 1846, quando escrevi isto pela primeira vez, a Inglaterra, conforme transpare-
ce da sua política interna e externa, se aproximou ainda mais dessa convulsão.



243

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

d.	 A teoria revolucionária nunca foi colocada em prática. 
Esta tese é sustentada pela história, sem exceção. Em 1816, Haller es-

creveu o seguinte sobre as experiências na França e em outros lugares: “Na 
realidade, não havia contrato social, nem soberania do povo, nem separação 
de poderes, mas apenas uma luta dos partidos para tomar posse do poder su-
premo”. E o que Haller constatou em 1816 é inegável também em 1846: “To-
das as tentativas que foram feitas para colocar o sistema filosófico em prática 
fracassaram completamente”. A teoria nunca se realizou na prática porque tal 
realização sempre fora uma impossibilidade. “Falhou porque tinha que falhar; 
porque o próprio sistema é falso, impraticável e contrário à razão; e porque a 
força onipotente da natureza resiste à sua execução”.193 Mas, alguns contestam, 
essa falha foi causada por desvio ou exagero; pela imaturidade dos povos; por 
uma conjunção infeliz de circunstâncias; por erros pessoais e tropeços. 

Não houve desvio ou exagero, mas aplicação. Na verdade, embora tenha 
sido executada de forma implacável, a aplicação prática, em vez de se trans-
formar em exagero, parou bem antes do pico – ou melhor, do ponto baixo – o 
abismo de um desenvolvimento puro e pleno. “Não se pode alegar”, escreve 
Haller, “que os princípios foram exagerados ou que foram excedidos ou mal 
aplicados quando os resultados são derivados rigorosamente das premissas. Na 
verdade, seria fácil demonstrar que foram precisamente as consequências mais 
desastrosas que fluíram rigorosamente dos princípios – o que fez estremecer 
vários partidários do sistema. Ainda muitos mais males e horrores resultariam 
se o coração do homem e sentimentos naturais, menos corruptos do que os 
sistemas prevalecentes, não se revoltassem, de tempos em tempos, contra os 
erros da mente para impedir a aplicação prática desses erros”.194 

193  Haller, Restauration de la Science politique, I, 332, 321, 334s.
194  Ibid, I, 326s.



244

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Os povos, dizem alguns, não estavam maduros. Que pretexto! Em meio ao som 
da trombeta do progresso e da iluminação, era mais natural que se pensasse no dita-
do: “Agora ou nunca!” Se esta geração altamente iluminada, que ensina a humanida-
de, não está madura, quando então, diga-me, os povos estarão maduros? Além disso, 
este pretexto dificilmente corresponde ao que nos foi dito sobre a verdade do princí-
pio e a excelência das formas que dele decorrem. Você me descreve uma teoria que 
promete a perfeição do homem no estado e na sociedade, e quando me regozijo na 
ideia e desejo a realização da promessa, você aponta para um futuro distante, e exige 
que o fruto, antes que possa se beneficiar dos raios solares, esteja maduro de antemão. 
Achei que seu novo brilho do sol fosse para aquecê-lo até a maturação! Rousseau 
escreveu: “Se houvesse uma nação de deuses, ela se governaria democraticamente. 
Um governo tão perfeito não é adequado ao homem”.195 Eu não chamaria esse governo 
de perfeito, mas de imperfeito; afinal, a excelência de uma doutrina é proporcional às 
dificuldades que ela supera. Veja a doutrina que nós, cristãos, professamos. No flores-
cimento da moralidade no solo da doutrina evangélica está a prova permanente do 
poder divino e a verificação, na prática, das palavras, “estando nós mortos em nossas 
transgressões, nos deu vida juntamente com Cristo”.196 Mas quando a sabedoria terre-
na inverte a ordem e diz: “Deixe o povo primeiro ser bom e então eu empreenderei 
seu aprimoramento: deixe-o primeiro estar vivo e então eu o farei viver e o fruto de 
minhas lições será visto”. Esta afirmação nos faz reconhecer a confissão de impotência 
e a contradição do prospecto indicado. E, diremos com mais ousadia: nunca os povos 
estarão maduros o suficiente para encontrar a felicidade por uma doutrina cuja pró-
pria essência é perniciosa visto que sua própria natureza é perniciosa. 

Mas, dizem outros, a causa e a culpa estão nas circunstâncias ou nas pes-
soas. Desse modo, por meio de desculpas evasivas de todos os tipos, a natureza 

195  Rousseau, Du Contrat social, III, iv.
196  [Ef 2.5]



245

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

peculiar da origem é ignorada. Com igual direito, pode-se culpar a aridez do 
solo, a instabilidade do tempo, a multiplicação de vermes ou a incompetência 
do viticultor por não se poder colher uvas de espinhos ou figos de cardos. Com 
igual direito, pode-se exaltar a árvore da qual apenas frutos mortais foram co-
lhidos. Reclamam das circunstâncias, mesmo quando todas as circunstâncias 
eram favoráveis. Queixam-se dos desvios e aberrações dos homens e esquecem 
que, sob a influência das ideias da Revolução, o livre arbítrio é reduzido somen-
te à variedade dos caminhos que nos extraviam.

e.	 Em todos os lugares, o princípio da Revolução mantém sua 
identidade. 

Independentemente de os homens estarem apaixonados por uma forma 
de anarquia que é chamada de liberdade, ou por uma forma de governo ar-
bitrário que se orgulha de ser uma administração forte e brilhante, ou pelas 
instituições representativas do liberalismo que ocultam a busca vã de um equi-
líbrio inatingível – isto é, independentemente se estamos lidando com o jaco-
binismo, o bonapartismo ou o constitucionalismo,197 todos esses são ramos da 
mesma árvore. Todos são continuações da linha que o princípio da Revolução 
projetou para si na forma de uma espiral, um caminho de auto aperfeiçoamento. 
Estas não são três filosofias políticas distintas, mas uma única e mesma filosofia 
tripartida. O Berliner Politisches Wochenblatt escreveu muito bem em 1832: “O 
que caracteriza a atitude predominante do homem europeu até hoje é a crença 
persistente em um Estado absoluto que está acima de todas as leis existentes. As 
três formas principais, Republicanismo, Constitucionalismo e Imperialismo, 

197  [2ª. ed] “Monarquia constitucional, em seu verdadeiro significado, é um avanço moral” Stahl 
[Die gegenwärtige Parteien, p. 173]. Não tem nada em comum com o constitucionalismo: isto é, 
com a doutrina da separação de poderes e freios e contrapesos, que reduz a realeza ao poder 
executivo.



246

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

baseiam-se em essência nos mesmos princípios, por mais diferentes que sejam 
suas aparências externas. Sempre que se tratava de lutar contra a Verdade, por-
tanto, os seguidores das três escolas sempre cooperaram uns com os outros, 
por mais veementemente que lutassem entre si após a vitória”.198

Parece-me que essa última observação lança muita luz. Não apenas luz 
sobre o caráter dos acontecimentos, mas também sobre a conduta das pessoas.  

Podemos nos irritar com as carreiras camaleônicas daqueles que começa-
ram como jacobinos, depois se tornaram bonapartistas e acabaram se opondo 
a todas as administrações legais. Nos aborrecemos com algumas pessoas e isto 
com razão: “Em tempos de revolução, sempre aparece uma raça de seres per-
versos, que gostam do mal e que amam a si mesmos; eles respiram à vontade 
apenas nas ruínas e, quando o poder é deixado para eles, o crime emerge de 
suas almas, enquanto a lava transborda da cratera. Outros, ocupados apenas 
com o que lhes é pessoal, e indiferentes a tudo o mais, fomentam a desordem 
para buscar oportunidades favoráveis ​​aos seus interesses. Vendidos a quem 
quiser pagá-los, hoje vão pedir cabeças de reis em um clube, e amanhã vamos 
vê-los, ajoelhados aos pés do mais vil tirano, adorando seus caprichos e legi-
timando seus crimes.199 No entanto, este sinal, esta amostra de carater não é 
aplicável a todos. Portanto, deixando de lado certos canalhas, houve aqueles 
cujas convicções, de fato, acompanharam as mudanças na prática da Revolu-
ção, embora estivessem sempre trabalhando com o mesmo zelo pelo mesmo 
objetivo: a realização da teoria revolucionária.  

Podemos ficar ofendidos por muitos estadistas cujo liberalismo bri-
lhou enquanto estiveram fora do governo, mas que, uma vez que entraram 

198  Berliner Politisches Wochenblatt, 1832, p. 222.
199  Lamennais, II. 247.



247

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

no próprio governo, se destacaram por sua arbitrariedade.200 No entanto, até 
mesmo nos casos em que sua conduta parecia irresponsável e traiçoeira, esses 
que se tornaram instrumentos úteis da doutrina da Revolução estavam apenas 
sendo fiéis à teoria, uma teoria cheia de promessas e vazia de cumprimento. 

Podemos ficar indignados com aqueles que foram subservientes com a 
mesma prontidão a todos os governos e nunca tiveram escrúpulos em fazer um 
juramento ou aceitar um cargo distinto ou lucrativo. Em muitos casos, em que a 
ganância e a honra foram a força motriz, a nossa indignação é justificada. Mas não 
percamos de vista as concepções diferentes de estado e governo que essas pessoas 
tinham. O que sempre sobreviveu e viveu foi um estado revolucionário. As várias 
revoluções que aconteceram foram apenas transferências de poder revolucioná-
rio, de uma administração para outra. Neste sentido, cada administração, por sua 
vez, foi reconhecida como emanando da vontade onipotente da maioria. Assim, 
segundo essa visão dos subservientes, o governo não era, como se pensava antes, 
um monarca ou uma corporação soberana com cuja existência independente o 
próprio estado permanece ou cai. Em vez disso, o governo era uma personificação 
passageira do estado, uma manifestação transitória do povo soberano, projetado 
para ser apenas o servo da nação, o mandatário do país. Portanto, apoiar ou se opor 
a um governo tornou-se uma questão centrada nas pessoas, uma questão que foi 
resolvida em nome do público assim que o Partido mais forte prevaleceu. Conse-
quentemente, longe de ser considerado lealdade louvável, o apego a um governo 
banido passou a ser considerado tendencioso, senão traidor. Talleyrand, por exem-
plo, depois de participar de todas as alterações de governo, costumava argumentar 
que, ao servir e abandonar cada governo, ele sempre permanecera leal a seu país e 

200  [Nota marginal escrita à mão por Groen na p. 257 de sua cópia da 2ª ed .: “D. Curt. º. Vide 
37.” (Leia-se: Veja a postura intolerante assumida em 1837 por Donker Curtius, presidente do 
Sínodo e pelo líder liberal Thorbecke, com respeito à perseguição das congregações que se 
separaram da igreja nacional).]



248

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

consistente consigo mesmo.  ‘Como a grande geração a que pertenceu, ele amava 
sinceramente sua pátria e sempre manteve o apego às ideias de sua juventude e aos 
princípios de 1789, que sobreviveram em casa a todas as vicissitudes dos aconte-
cimentos e da fortuna. Ele falou sem nenhum constrangimento sobre os governos 
aos quais serviu e deixou. Disse que não eram os governos a quem servia, mas sim 
o país, na forma política que, no momento, lhe parecia mais adequada e que nunca 
quis sacrificar os interesses da França [...] em nome de uma potência.201

f.	 A história da Revolução mostra que, em meio a muitas lutas inter-
nas, a essência da Revolução nunca foi contestada. 

Muitos esforços considerados opostos à Revolução não eram nem um 
pouco antirrevolucionários. Não houve guerra, exceto a guerra civil e fratrici-
da, uma luta constante dos revolucionários entre si. A falsa teoria foi atacada 
em seu desenvolvimento, nunca em sua origem e raiz, nem mesmo pelos es-
tudiosos. Haller escreve: “Empregando apenas as armas da história contra o 
sistema filosófico, vários escritores demonstraram que o contrato social nunca 
existiu; mas eles não conseguiram demonstrar que tal contrato não poderia e 
não deveria existir. Outros atacaram apenas as consequências perigosas, não os 
próprios princípios; os frutos ruinosos, não a raiz do erro. Finalmente, mostra-
ram-se incapazes de construir um sistema alternativo que fosse satisfatório em 
todos os aspectos e adequado para explicar, de forma legítima e completa, a 
origem, a natureza e o exercício da autoridade soberana. Eles alertaram contra 
o veneno, mas não ofereceram um antídoto eficaz”.202 Eles agiram como o médi-
co incompetente, que luta contra os sintomas, mas não sabe a causa da doença.

 

201  Cf. Mignet, Études et portraits politiques, I, 159.
202  Haller, Restauration de la Science politique, I, 339s.



249

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

g.	 Este último ponto é importante porque nos tranquiliza quanto à su-
posta invencibilidade do erro. Pois, se a descrença é o princípio, o 
remédio está na crença, na fé.

Não há razão para desânimo desde que o remédio eficaz não tenha sido 
experimentado e ainda esteja disponível. O que pode ser aprendido com a ex-
periência da era revolucionária? O homem, sem Deus, mesmo com as circuns-
tâncias a seu favor, não pode fazer nada além de produzir sua própria destruição. 
Ele deve sair do círculo vicioso revolucionário; ele deve se voltar para Deus, cuja 
verdade é a única que pode resistir ao poder da mentira. Se alguém considerar 
esta importante lição da história mais um lamento sentimental do que um conse-
lho para a política, estará se esquecendo de que o poder do Evangelho para pro-
duzir a ordem, a liberdade e a prosperidade tem sido substanciado pela história 
mundial. Que ele tenha em mente que tudo o que é útil e benéfico ao homem é 
promovido pelo temor de Deus e distorcido pela negação de Deus. Ele deve ter 
em mente especialmente que a teoria revolucionária foi o desabrochar do germe 
da incredulidade, e que a planta venenosa que foi cultivada pela apostasia da fé 
murchará e sufocará na atmosfera de um avivamento da fé. 

Permitam-me acrescentar a estas linhas históricas o que disse no final da 
Palestra anterior sobre a arbitrariedade da autoridade revolucionária do Estado. 
O erro fatal do qual vimos a origem na corrupção da ciência e nos escritos dos 
Maquiavélicos e Monarchomachistas; que mais tarde descobrimos ser insepa-
rável da teoria revolucionária; o erro da Liberdade e Igualdade original, com 
todas as suas conotações, é o princípio fundamental do Estado revolucionário, 
no qual se concentram a Vontade Geral e a Administração. A máquina do Es-
tado, que é gerida por diferentes Governos, em busca de objetivos diferentes, 
com menos ou mais energia, de acordo com as circunstâncias em mudança ou 
opiniões e pontos de vista diferentes continua sendo o mesmo na natureza e 
em funcionamento. Para que, sob tiranos ou Monarcas benevolentes, com uma 



250

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Representação que resista ou que se curve, sob um Governo Democrático ou 
Autocrático, tudo o que pertence às liberdades mais importantes, às memórias 
mais preciosas, às premissas mais sagradas da Nação, só seja respeitado, prote-
gido, tolerado e poupado na medida em que cumpra e se submeta às exigências 
do Estado, isto é, daqueles que direta ou indiretamente influenciam o Governo. 
Isto é o que chamei Despotismo do Estado Revolucionário.

Prosseguindo agora para o levantamento histórico, devo indicar como 
pretendo dividi-lo. Parece-me que a divisão mais simples é dada nas cinco fa-
ses delineadas anteriormente em conexão com o curso puramente lógico das 
ideias da Revolução: Preparação (até 1789), Desenvolvimento (1789-1794), 
Reação (1794-1813), Experimentação Renovada (1813–1830) e Resignação 
Desalentada (desde 1830). Um breve tratamento dessas fases completará mi-
nha tarefa proposta, pelo menos em linhas gerais. 

Muitas vezes terei de dirigir sua atenção quase exclusivamente para a 
França, onde mais do que em qualquer outro lugar essa doença teve livre cur-
so. Devo ainda advertir contra considerar a Revolução uma doença nacional 
a ser explicada única ou especialmente apenas pela ligação com o carácter de 
laissez-faire, a natureza frívola dos franceses.203 Veremos que o oposto é verdade. 

203  [2ª ed.] Ver, por exemplo, a interpretação oferecida por Renan na Revue des Deux Mondes 28 (1858), 
XIV, 519: “A revolução francesa, que sempre foi considerada um acontecimento universal na história 
mundial (mesmo Hegel cometeu esse erro), era no fundo um fato bastante peculiar à França. Foi um 
fato gaulês; foi o resultado, se posso ousar dizer dessa forma, daquela vaidade que permite ao gaulês 
tolerar qualquer coisa, exceto a desigualdade de posição social; e daquela lógica absoluta que o leva a 
reformar a sociedade segundo um modelo abstrato, sem levar em conta a história ou os direitos sagra-
dos.” Essa interpretação de Renan é espirituosa, mas errada. Uma vez que os verdadeiros princípios são 
abandonados, as paixões e a lógica para desenvolver a falsa doutrina entram em jogo entre todos os 
povos. Ainda em [26 de maio] 1848, Tocqueville escreveu: “Estamos no meio de uma revolução geral 
dos povos civilizados e acredito que, a longo prazo, nenhum deles escapará dela” (Oeuvres complètes, 
VI, 141.) “Há apenas uma revolução, que ainda está em curso e que demorará muito para terminar” 
(Ibid., VII, 198).



251

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

A doença era mais epidêmica do que contagiosa. Por muito tempo houve tur-
bulência e agitação em toda parte. Se o incêndio abriu uma saída para si mesmo 
na França, não podemos esquecer que todo o solo europeu era vulcânico. A 
prolongada superioridade das armas francesas deve, em grande parte, ser ex-
plicada pela universalidade da corrupção revolucionária. A resistência contra 
a violência franco-revolucionária foi insuficiente porque o ódio à França foi 
ofuscado pelo amor e admiração para com a revolução, experiência iniciada 
em solo francês. A revolução europeia encontrou seu epítome, por assim dizer, 
na francesa. A Revolução não deve ser imputada ao povo francês.204 Ela foi o 
trabalho de uma facção, de uma seita, de uma escola filosófica que usou os poderes 
irresistíveis de um governo centralizado para trazer a nação francesa – e cada 
nação na mesma proporção em que estava passando pelo processo revolucio-
nário – para debaixo do jugo das sucessivas personificações de seu princípio. 

Visto que a Revolução Francesa será uma parte importante das palestras 
que se seguirão, gostaria de observar brevemente o valor das principais obras 
sobre o assunto. O ponto de vista da maioria dos autores deriva das próprias 
ideias revolucionárias. Isto faz com que, com relação a seus julgamentos, de-
vemos ter cuidado com erros relacionados com princípios que desaprovamos. 
Para uma revisão crítica, embora eu tivesse autoridade, não tenho tempo. Mas 
deixo aqui uma palavra com referência sobre o assunto assim como o fiz com 
os livros antirrevolucionários.

A. Thiers e F. A. Mignet escreveram cada um uma História da Revolução Fran-
cesa, ambos excelentes na forma. O primeiro como um relato contínuo, o último 
como um esboço compacto. Eles defendem a revolução mesmo em seus horrores. 
A condição, dizem eles, para seu triunfo. No entanto, eles ignoram, dissimulam ou 

204  “Depois de 1789, quase nenhuma das crises que ocorreram na França foi desejada pela 
nação francesa” (Madame de Staël, Considérations, II, 57).



252

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

distorcem os argumentos e evidências documentais, as provas apresentadas pela 
parte contrária.205 J. Necker, Sobre a Revolução Francesa, e Madame de Staël, Conside-
rações sobre os Principais Eventos da Revolução Francesa, embora fortemente influencia-
dos pela anglomania, talvez ainda estejam entre os melhores. A História da França 
na Era da Revolução, obra de W. Wachsmuth,206 marcada por um liberalismo fraco, é 
importante por sua precisão e vivacidade, pelo menos até o Consulado. Seu trata-
mento da Restauração é unilateral e superficial. A Restauração, no entanto, é tra-
tada com uma unilateralidade que se assemelha a uma escrita satírica, com uma 
superficialidade que, quase poderia dizer, se assemelha à rápida elaboração de um 
registo, como se encontra frequentemente por detrás num Almanaque.

Atribuo grande importância à A História da Europa desde o início da Re-
volução Francesa em 1789 até a Restauração dos Bourbons em 1815, de A. Alison. 
Este se destaca de imparcialidade; de maior consideração do ponto de vista da 
religião, da moral e do direito; contra o qual, contudo, no que diz respeito ao 
ponto de vista geral, no curso da Revolução, confunde o efeito exemplar da 
Revolução com os efeitos mais ordinários da agitação democrática. A julgar 
pelos volumes publicados até agora, a História do Século 18, de F.C. Schlosser 
pode ser considerada uma das contribuições mais significativas para o estudo 
da Revolução, embora sua falta de conhecimento do Evangelho transpareça 
em percepções errôneas e julgamentos ásperos.

205  Uma revisão muito detalhada dos trabalhos de Thiers na Revista Trimestral (1845, no 
76, p. 521-583) é de todos os modos adequada para dar convicção ao que é dito nas linhas de 
abertura: “Nos 14 Volumes Octavo das suas Histórias não há uma única página, dificilmente 
uma única linha, de verdade sincera e não adulterada”. - A publicação da História da Revolu-
ção foi: “uma especulação dos livreiros sobre o estado dos partidos políticos na França; um 
ramo da conspiração geral contra os Bourbons mais velhos; uma apologia paradoxal da velha 
Revolução, e uma provocação encoberta a uma nova”. - O retrato de Thiers elogia a Revolução, 
alterando os detalhes; A mão mais grosseira e incolor do Mignets falsifica o contorno.”
206  Geschichte Frankreichs im Revolutions-Zeitalter, na coleção de HEEREN en UKERT.



253

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

Muitos outros livros eu poderia colocar na mesa.207 Mas já é tempo de de-
dicar os nossos momentos restantes e mostrar-lhes a Preparação da Revolução 
no período anterior a 1789. 

A Preparação foi dupla, dependendo de considerarmos a Europa em geral 
ou a França em particular. Vamos primeiro refazer os passos de como na Euro-
pa, como um todo, o espírito da Revolução ganhou terreno, e então como uma 
sublevação do Estado se tornou inevitável, especialmente na França, muito an-
tes de 1789. 

Sobre a Europa serei breve. Do que foi observado anteriormente sobre 
a natureza do direito constitucional histórico e do direito constitucional re-
volucionário, é evidente logo de partida que, se o último prevalecesse sobre 
o primeiro, a preparação e o início de uma imensa revolução necessariamente 
se seguiriam. Tenho que provar apenas uma coisa: que a falsa teoria, cheia de 
tantas calamidades, de fato entrou em campo, ganhou terreno e alcançou o do-
mínio. Mas, eu pergunto a você, quem de nós ignora isso? É visível em todos os 
lugares e em tudo. A árvore da vida que havia sido mais uma vez plantada em 
solo europeu pela Reforma estava quase morta. Com isso, o solo estava pron-
to para receber outra semente, uma semente mortal. Teologia, teoria política, 
literatura e educação: tudo isso logo foi permeado pela nova doutrina. Este 

207  [2a ed.] No Prefácio da primeira edição, mencionei L. Blanc, History of the Revolution, e A. 
de Lamartine, History of the Girondists. Este último é marcado por numerosas histórias infun-
dadas e imprecisões demonstráveis, de acordo com J. W. Croker, Essays on the Early Period of 
the French Revolution. Numerosos livros sobre a Revolução Francesa foram publicados desde 
1847. Menciono apenas J. Mallet du Pan, Memoirs and Correspondence Illustrative of the History 
of the French Revolution, uma importante coleção de artigos de um notável jornalista antirre-
volucionário; H. von Sybel, History of the Revolution Era, 1789–1795; e, por último, mas não 
menos importante, os inestimáveis ​​trabalhos de A. de Tocqueville em The Old Regime and the 
French Revolution e, especialmente, nos numerosos fragmentos de suas reflexões sobre a própria 
revolução, infelizmente inacabadas (1789-1815) [Oeuvres Complètes, V, 259–93; VIII, 55–225.



254

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

fermento levedou toda a massa. Com a eclosão da Revolução Francesa, vir-
tualmente toda a Europa estava pronta para uma sublevação. Muitos prelúdios 
foram observados em estados menores. Praticamente em todos os lugares, a 
maioria dos que se destacaram em capacidade e caráter tinha uma mentalidade 
revolucionária.208 O que Madame de Staël escreve sobre a Revolução Francesa 
em particular pode ser aplicado no geral: “Tudo e nada deve ser responsabili-
zado pela revolução: cada ano do século conduziu a ela ao longo de todos os 
caminhos”.209 

Porém, se quiser que eu escolha, como se fosse, um traço da fisionomia 
europeia para especificar alguns detalhes, então destacarei o pensar e o agir 
dos monarcas. Praticamente todos eles acreditavam na nova filosofia, e sua fiel 
obediência aos seus preceitos revela que essa crença era uma fé sincera e viva. 
Por mais estranho que pareça, pode ser explicado tanto pelo entusiasmo que 
prevaleceu sobre o interesse próprio de alguns, quanto pela isca que ocultava 
deles as farpas das falsas ideias. Isto é, a atraente noção de que sua autoridade 
é pessoal.

Importantes aqui são as observações feitas sobre este assunto por Haller, 
que aponta que os philosophes mantinham relações confidenciais com os gran-
des do mundo: na Espanha, com os duques de Aranda, Alva e Villa Hermosa, 
ministros do Rei, em Portugal com o famoso Marquês de Pombal; na Itália, 
vários grandes lords foram contados entre os alunos e patronos dos sofistas 

208  “O mundo parecia ter adentrado uma nova era. [...] Não foram apenas os facciosos, os 
inquietos e os ambiciosos que entretiveram estas opiniões; elas foram partilhadas por mui-
tos dos melhores e mais sábios dos homens; e na Inglaterra pode dizer-se com verdade o que 
um historiador eloquente (Botta) observou da Europa em geral, que os amigos da Revolução 
Francesa compreendiam nesse período os mais esclarecidos e generosos da comunidade”. AL-
ISON, l.l I. 260.
209  Madame de Staël, Considérations, I, 88.



255

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

franceses. Como também eram o rei Cristiano VII da Dinamarca, Gustavus III 
da Suécia e Stanislas Poniatowski da Polônia. E a imperatriz Catarina II da Rús-
sia se correspondeu em particular com os filósofos franceses e expressou total 
concordância, se não com suas ideias políticas, pelo menos com seus dogmas 
antirreligiosos.210 Esses governantes também foram rapidamente conquistados 
para a nova visão do Estado. A perspectiva de ganho incalculável era atraente. 
Os novos princípios filosóficos pareciam adequados aos soberanos para au-
mentar seu poder e libertá-los de todas as limitações que sua autoridade havia 
encontrado até então na justiça natural e nas convenções positivas. Haller ex-
plica: “Embora por um lado seja bom e agradável ser senhor e mestre e coman-
dar em seu próprio nome por direito próprio, por outro lado também é lucra-
tivo às vezes aparecer como o mais alto funcionário ou empregado; unir o pessoal 
com a autoridade delegada; e em caso de necessidade, agir em virtude de um 
suposto mandato que ninguém pode jamais criticar ou revogar. O emprega-
do é pago: a vontade presumida de seu senhor constitui uma desculpa sempre 
pronta para todas as ações do servo. O interesse próprio e as injustiças de todos 
os tipos são cobertos com a capa chamada felicidade do povo. No momento em 
que os governantes se fazem passar pelos primeiros funcionários da nação, suas 
guerras se tornam guerras nacionais, suas dívidas, dívidas nacionais, suas ne-
cessidades, necessidades do Estado. O serviço militar obrigatório, os impostos 
arbitrários e qualquer outro tipo de serviço forçado são convenientemente jus-
tificados pelos conceitos de estabelecimento público e de soberania do povo. 
Os direitos privados e os acordos celebrados com pessoas físicas ou jurídicas 
deixam de ter qualquer valor no momento em que tudo deva ser subserviente 
aos pretensos fins do Estado, ao interesse da maioria, ou à presumida vontade 
do povo, a qual é até mesmo apresentada como a fonte de toda a justiça. Esse 

210  Cf. Haller, Restauration de la Science politique, I, 145.



256

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

é o canto da sereia com o qual monarcas crédulos foram seduzidos e em segui-
da mergulhados no abismo. Mas os bajuladores sabiam espertamente ocultar 
deles o lado oposto desses princípios: um empregado também pode ser des-
tituído, demitido ou ter seu salário reduzido. Muito menos lhes disseram que 
o povo, aquele soberano imaginário, naturalmente desejaria dar ordens a seus 
servos; para decidir sobre guerra e paz; em uma palavra, o povo iria querer 
governar - diretamente ou de outra forma - todos os assuntos, que de qualquer 
maneira seriam considerados seus próprios assuntos. [...] É dessa forma que se 
pode explicar como nossos dias testemunharam príncipes poderosos desen-
caminhados pelos princípios do direito filosófico constitucional, eles próprios 
minando os alicerces de sua autoridade e cavando o abismo que os engoliria”.211

Posteriormente, poderei ter a oportunidade de provar a mudança na dis-
posição dos monarcas, também no Direito das Nações: agora me refiro à sua 
administração interna. A fraseologia revolucionária também se tornou comum. 
Como observa Haller: “O sistema político dos filósofos, a ideia antinatural de 
que a autoridade deriva do povo, espalhou-se amplamente durante as últimas 
décadas do século 18. Criou raízes em quase todos os cérebros. Predominou 
quase sem exceção nas obras literárias e populares. A linguagem do novo siste-
ma foi penetrando gradualmente até mesmo no estilo das chancelarias, onde 
as expressões e denominações anteriores, derivadas da natureza, deveriam ter 
sido preservadas com o mais devotado respeito, mais do que em outro lugar 
qualquer. Em vez dessa antiga linguagem paterna, cheia de força e cordialida-
de, impregnada da consciência dos próprios direitos e dos direitos dos outros 
ser ouvida nas leis e portarias reais publicadas durante os últimos trinta anos 
do século 18, ouviu-se falar apenas de associação civil, de autoridade delegada 
pelo povo, de poderes legislativos e executivos, de servidores do Estado ou de 

211  Ibid., I, 200–02.



257

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

funcionários públicos, das finanças do Estado, dos bens do Estado, da finalida-
de do governo, do destino da humanidade, dos cidadãos do estado, das cons-
tituições e organizações, das obrigações do soberano, dos direitos do povo, e 
assim por diante. Essas expressões e locuções, que se originaram nas escolas da 
filosofia moderna, acabaram por agravar ainda mais a confusão geral de ideias e 
apagar até mesmo a memória das antigas relações corretas”.212 

Palavras produzem ações. Uma vez que os monarcas passaram a ser con-
cebidos como chefes de um estado – de acordo com uma teoria com a qual eles 
também concordaram – estado esse definido pelo caráter absoluto da sobera-
nia popular, tais monarcas não foram mais impedidos por qualquer sacralida-
de de direitos adquiridos ou liberdades históricas, mas começaram a trabalhar 
com onipotência revolucionária como deputados coroados do Povo Soberano. 
Regularização geral, centralização e codificação tornaram-se a ordem do dia. 
O despotismo, que por si só já é ilegal e odioso quando exercido em seu pró-
prio nome, agora aparece mascarado como dever e benevolência praticada em 
nome da liberdade e da iluminação e em prol do bem comum. 

Eu poderia mencionar aqui algumas das figuras principais que desempe-
nharam um papel importante neste concurso. Entre os portugueses encontra-
mos Pombal, muito aclamado por ser inimigo do clero, não menos abominável, 
com sua Reforma filosófica, do que um Danton ou um Marat.213 Na Rússia houve 
Catarina II que convocou em Moscou uma assembleia de todas as classes, línguas 
e credos, para a formação de um Código Geral de Direito; uma assembleia que 
de fato se convocou; que recebeu em nome da imperatriz uma instrução, uma 
mistura miserável da sabedoria de Montesquieu e Rousseau;214 e que não deixou 

212  Ibid, I, 154.
213  Gesch. des achtz. Jahrh. (2º Ausg.) III. 29.
214  I.I. 211



258

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

nenhum sinal de vida, exceto a nomeação de quinze comitês de constituição, fi-
nanças, assuntos militares, legislação e assim por diante: comitês que depois de 
sete anos de trabalho também voltaram para casa, sem realizar nada. Na Prússia, 
temos Frederico II, o amigo dos filósofos, que deu um forte impulso ao avanço 
do liberalismo (embora fosse evidentemente dotado de muita energia anti-filo-
sófica sempre que suas próprias prerrogativas estavam em jogo). Seu sucessor, 
Frederico Guilherme II, um brinquedo nas mãos de iluministas e jacobinos, mal 
subiu ao trono e cogitou em fazer seu povo feliz da noite para o dia emitindo um 
código geral de leis em quatro partes, de acordo com o estilo da filosofia. Na Áus-
tria, vemos José II, um verdadeiro aprendiz de filosofia; um governante que viu 
na destruição de propriedades e na demolição de antigas instituições a primeira 
condição para a elevação da sociedade. Pensava que poderia jogar todas as pecu-
liaridades étnicas, leis e costumes no caldeirão revolucionário; que finalmente, 
tendo tomado posse, na sua ascensão, de países prósperos e bem-sucedidos, os 
deixou para trás depois de poucos anos em confusão, guerra civil e desperdício; 
de modo que a morte do despótico criador do projeto veio como uma mensa-
gem de alívio universal, o único remédio possível na hora certa.

Já dissemos o suficiente para lembrar que os governantes e magistrados 
em quase todos os países foram encontrados “à frente do movimento”. Napo-
leão uma vez fez a observação de que “uma revolução na França é sempre, mais 
cedo ou mais tarde, seguida por uma revolução na Europa”.215 Esse fato é óbvio. 
Mesmo nos dias de sua preparação, o movimento revolucionário era europeu, 
de modo que em alguns lugares, por exemplo na Holanda, o surto que quase 
não foi reprimido nesse país precedeu até mesmo 1789. 

Ainda tenho que provar mais especificamente que a Revolução France-
sa estava em preparação por muito tempo. Mas não seria essa uma conclusão 

215  Alison, I. 257.



259

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

precipitada? Depois do que foi dito sobre a Europa, não há razão para supor 
que a França foi uma exceção. Eu quase poderia me contentar em citar a ob-
servação de Madame de Staël sobre o advento da revolução na França: “Todas 
as palavras e todas as ações, todas as virtudes e todas as paixões, todos os sen-
timentos e todas as vaidades, o espírito público e a moda tendiam igualmente 
para o mesmo objetivo”.216 

Não devo e não me furtarei completamente a expressar os meus pontos 
de vista. É verdade que em certa medida a estreiteza de visão que confundia 
a causa e o efeito da Revolução, desapareceu. Já não se diz que a monarquia 
francesa entrou em colapso devido o embaraço financeiro. Muitos agora reco-
nhecem a verdade da afirmação com que Madame de Stael abre sua obra: “A 
Revolução Francesa marca uma das grandes épocas da ordem social. Aqueles 
que a consideram um evento acidental não prestaram atenção nem ao passado 
nem ao futuro. Eles confundiram os atores com a peça e para satisfazer seus 
preconceitos culparam as pessoas da presente época por aquilo que os séculos 
prepararam”.217 Porém, se alguém perguntar o que esta senhora inteligente e, 
com ela, muitos autores ainda hoje querem dizer por “aquilo que os séculos 
prepararam”, verifica-se que se referem à preparação, não do jacobinismo, mas 
de um empreendimento muito salutar: a reforma de instituições antiquadas 
e degeneradas de acordo com as exigências do bom senso e para o bem-estar 
das nações. Ignorando o verdadeiro caráter das falsas teorias, eles afirmam que 
até 1789 houve uma tendência constante em direção a uma meta desejável; 
que não houve desvios deploráveis ​​até mais tarde, por mal-entendidos. Desse 
modo, esses autores, talvez sem perceber ou sem ter essa intenção, são induzi-
dos a distorcer a história. O resultado é que eles julgam mal o verdadeiro curso, 

216  Madame de Staël, Considérations, I, 47f.
217  Ibid, I, 1.



260

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

ou o caráter real, ou a importância relativa dos acontecimentos. Gostaria de con-
cluir essa palestra com alguns exemplos de tais distorções.

Um exemplo de avaliação errada do curso real dos acontecimentos é a re-
clamação de que Luís XVI resistiu obstinadamente aos desejos e necessidades 
da população ou, pelo menos, cedeu a eles com pouca prontidão. No entanto, é 
impossível ser um pioneiro da Revolução com mais simpatia e zelo prestativos 
do que aqueles demonstrados por este jovem rei. Metade de seu reinado foi 
uma constante antecipação dos desejos dos revolucionários. Mignet escreve 
sobre ele: “Ele sucumbiu por causa de seus esforços de reforma. [...] Até à reu-
nião dos Estados Gerais, seu reinado nada mais era do que um longo empreen-
dimento de melhorias”.218

Quem eram seus conselheiros? Malesherbes, Turgot e Necker. Esses ho-
mens eram totalmente a favor da revolucionária. Malesherbes foi um defensor 
apaixonado da nova filosofia. Para caracterizar Turgot, segundo ele, nenhum 
direito de qualquer pessoa jurídica se aplicaria se fosse prejudicial ao benefí-
cio público; esta é a lei suprema; ter respeito por tais direitos é superstição.219 
Necker escreveu no mesmo estilo que o bem comum - isto é, o que é bom 
para a maioria - deveria ser o guia para a administração pública.220 Enquanto 
isso, esses conselheiros da Corte recomendaram a mais grosseira arbitrarieda-
de ao rei: Necker considerava a liberdade salutar apenas na medida em que 
fosse compatível com o bem-estar comum,221 e Turgot afirmou que medidas 
para o bem da nação devem ser executadas mesmo em oposição à opinião dos 

218  Mignet, Histoire de la révolution, I, 16.
219  Geschichte der Staatsveränderung, I, 162 [citando o artigo de Turgot, “Fondation” na Encyclopé-
die, VII (1ª. ed.; Paris, 1757), pp. 72, 75].
220  Ibid., I, 179 [citando Necker, Sur la législation et le commerce des grains (2ª. ed.; Paris, 1775), 
I, 12; II, 155, 170].
221  Ibid., I, 183 [cf. Necker, ibid., I, 174–177, 181–183].



261

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

representantes de sua livre escolha.222 Não posso inserir aqui a longa cadeia de 
éditos reais pelos quais se tentou a concretização dessas teorias. Os decretos 
são notáveis ​​especialmente por sua destruição de incontáveis ​​regulamentos 
que haviam sido inerentes aos direitos de propriedade das cidades e territórios 
durante séculos; e por sua obliteração das distinções provinciais no interesse 
da indivisibilidade revolucionária. Sua característica comum é fazer tudo novo, 
organizar tudo à la Rousseau e, assim, reformar a monarquia de modo a condu-
zir, com a manutenção da instituição da realeza, a uma república revolucioná-
ria. E assim, com seus ministros liderando o caminho, o calmo e modesto Luís 
XVI foi persuadido a tomar ações semelhantes às do turbulento e vaidoso José 
II. Ele se tornou o aliado dos revolucionários, e com energia. Só quando expe-
rimentou a injuriosa violência reformatória lhe escapou a dolorosa admissão: 
“O despotismo não é bom para nada, nem mesmo para forçar um povo a ser 
feliz”.223 

Em segundo lugar, que o caráter dos eventos foi mal julgado é evidente na 
mesma ilustração.

Luís XVI descobriu que em vários lugares houve rebelião e em todo o 
Império a repugnância e a revolta foram o fruto dos seus esforços sinceros. 
Assim, como fruto de seu zelo, ele logo colheu repugnância e resistência. E 
agora que ele, ao contrário de José II, não prosseguiu no caminho da arbi-
trariedade, como você acha que sua louvável reconsideração foi julgada? Ele 
não tinha força de vontade, escreve Mignet, “para submeter as classes privi-
legiadas às reformas”.224 Sua resolução de não prosseguir é então vista como 
se a questão fosse falta de vontade de disciplinar um bando de opressores. 

222  Cf. ibid., I, 233.
223  Correspondance de Louis XVI, I, 58. [ Já foi provado que essa obra é; cf. Catalogue Générale de 
la Bibliothèque Nationale, t. 100, pág. 702.]
224  Mignet, Histoire de la révolution, I, 16.



262

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Esqueceram o fato de que a chamada resistência das classes privilegiadas não 
era senão a insatisfação de homens cujos direitos estavam sendo lesados; 
que, além disso, na linguagem dos revolucionários, tudo que não se encaixa 
no sistema da nova igualdade é rotulado de privilégio; e, finalmente, esque-
ceram também que aquela violação dos privilégios acabou atingindo direta 
ou indiretamente todo o povo. Apelo a esta altura a um homem que, de for-
ma alguma, é antirrevolucionário, o Schlosser que escreveu: “Em toda parte 
o povo estava ligado ao antigo e Príncipes e Ministros despóticos o derru-
baram. O sentido de justiça e de origem próprio do Povo se ergueu contra o 
filosófico, como contra todo tipo de violência. A luta não foi apenas contra 
os Privilegiados, mas contra o Povo”.225

Permitam-me mais uma ilustração que é muito importante para julgar 
eventos subsequentes. Refiro-me à interpretação da discussão generalizada 
nos meses anteriores à reunião da Assembleia Nacional. Até então, diz-se, a 
atitude de quem almejava a mudança era irrepreensível, impecável e exemplar. 
Foi “o movimento sublime de 1789”. Os homens falavam de reforma, não de 
revolução. O único objetivo da revolução de 1789, segundo nos dizem, era re-
gularizar as “limitações à autoridade que existiam na França desde o início”.226 
E você está se perguntando em que esta declaração se baseia? Nos cahiers de 
doléances (livro de reclamações), isto é, nas instruções elaboradas para os depu-
tados aos Estados Gerais pelos colégios eleitorais da Nobreza, do Clero e do 
Terceiro Estado. Esses cahiers, afirma outro autor,227 testemunham em todas as 
suas partes um espírito genuinamente monárquico. No entanto, quando olha-
mos mais de perto os cahiers, de que natureza é esse espírito dos eleitores que é 

225  Gesch. des achtz. Jahrh. III. 3.
226  Madame de Staël, Considérations, I, 145.
227  Appel à la France contre la division des Opinion, p. 7. Reimpressão de uma série de artigos [de 
J. H. Lelarge de Lourdoueix] na Gazette de France, 1831.



263

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

tão altamente elogiado? Eles querem a monarquia, sim, mas qual monarquia? 
A histórica ou a revolucionária? Uma monarquia na qual o rei é o soberano de 
seus súditos, ou uma na qual ele é o servo do povo soberano? Olhe e veja o que 
é afirmado unanimemente nos cahiers da Nobreza: o rei é o primeiro oficial e 
possui um poder que lhe é delegado. 

Você gostaria de mais amostras, tiradas dos cahiers, do chamado apego 
deles ao direito constitucional histórico? Vamos lá: A Nação deve ser consulta-
da sobre tudo o que é importante para ela. Todas as leis gerais devem ser feitas 
e sancionadas pelos Estados. O poder legislativo pertence à Nação, o poder 
executivo ao Monarca. O Terceiro Estado exige dupla representação e votação 
por cabeça.228 Certamente, a conclusão é justificada de que os cahiers “foram na 
verdade uma dupla declaração de guerra: pelos três estados ao monarca e pelo 
Terceiro Estado à Nobreza e ao Clero”.229 

228  [2ª ed.] É bastante incorreto afirmar: “Das ideias de Rousseau, nenhum traço pode ser 
encontrado nos cahiers: eles não começam a funcionar até que a revolução esteja bem enca-
minhada” [R. J. Fruin, Het antirevolutionaire staatsregt van Mr. Groen van Prinsterer ontvouwd en 
beoordeeld (Amsterdam, 1853), p. 17; reimpresso em seu Verspreide Geschriften, X, 76-167, em 
90]. Tocqueville escreve: “Esses cahiers [...] permanecerão como testamento da velha socieda-
de francesa, a expressão final de seus desejos, o anúncio autêntico de sua última vontade. [...] 
Quando fiz uma lista de todas essas propostas, percebi com certa consternação que o que se 
pedia de fato era a abolição simultânea e sistemática de todas as leis e costumes então vigentes 
no país. Eu vi imediatamente que se tratava de uma das revoluções mais vastas e perigosas que 
o mundo já viu” (L’Ancien Régime et la Révolution [Paris, 1856, pp. Viii, 219f]).
229  “Se as demandas das três propriedades fossem atendidas, o rei se veria privado de todos os 
privilégios essenciais de poder superior e de todos os meios necessários para mantê-los; ele se 
tornou o súdito de seu povo do Senhor. Se o terceiro estado era capaz de fazer cumprir os de-
sejos de seus cahiers em relação aos dois primeiros, o destino deste último estava inteiramente 
em seu poder, e seus esforços os deixavam com pouca esperança de economia. Em essência, os 
Cahiers foram uma declaração de guerra dos três estados unidos contra o monarca e, ao mes-
mo tempo, uma declaração de guerra do terceiro estado contra a nobreza e o clero.” Geschichte 
der Staatsveränderung, II, 263.



264

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Em terceiro lugar, com a questão principal assim negligenciada, muitos 
autores erram exagerando a importância dos assuntos secundários. 

Desta vez, tenho vários exemplos tirados de uma única página de An-
cillon. Este talentoso autor escreve o seguinte: “Longe de se ver a revolução 
como algo inevitável, pode-se aduzir uma grande quantidade de detalhes que 
por sua presença ou ausência a teriam impedido ou dado a ela um curso dife-
rente. Entre esses detalhes temos: (a) o convite que em certo sentido foi esten-
dido a todos os franceses para discutir a maneira de sua representação; (b) o 
longo intervalo entre a convocação e a efetiva convocação dos Estados Gerais; 
(c) a duplicação do Terceiro Estado; d) A marcação do ponto de encontro em 
Versalhes, perto do vulcão parisiense, em vez de Blois, Tours, Compiègne ou 
cidade semelhante; (e) a timidez da Corte, que a impediu de resolver as ques-
tões maiores antes que os deputados tivessem tempo de se reunir e chegar a 
um plano de ação. A declaração de 20 de junho, se feita em 5 de maio, teria 
alterado toda a situação na França”.230 Essa visão merece ser testada, tanto em 
sua premissa básica quanto em seus detalhes. 

A premissa básica é clara. Ancillon não aceita que a revolução fosse ine-
vitável antes de junho de 1789: “Dizer que a revolução era inevitável é dizer 
que a fraqueza do Governo e a impertinência criminosa da Assembleia eram 
necessárias e inevitáveis. Quem quiser que adote esse entendimento, mas é tão 
contrário à liberdade do homem quanto à sua dignidade, e o humilha absol-
vendo-o de tudo que ele faz e tudo que ele tolera”.231 Esta passagem não me 
deixa alarmado. Ancillon rejeita a visão de que a revolução era inevitável com o 
argumento de que isso anularia a responsabilidade do homem. Insisto em mi-
nha opinião de que, em junho de 1789, bem como antes, a Revolução Francesa 

230  Ancillon, Nouveaux Essais, I, 98.
231  Ibid, I, 96.



265

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

era inevitável; mas protesto contra a inferência feita por Ancillon. Minha opi-
nião nada tem em comum com o fatalismo, com a absolvição de crimes ou 
criminosos. Pois, não está escrito: “é inevitável que venham escândalos, mas 
ai do homem pelo qual vem o escândalo!?”232 O fato de que um erro sedutor, 
dada a depravação do coração do homem, sempre se manifestará naquele solo 
fértil em uma colheita abundante de equívocos e más ações não anula a culpa e 
a responsabilidade de uma pessoa em particular. E o fato de que eu não posso 
evitar o mal que procede de homens cujos princípios eu condeno nunca me 
obriga a assisti-los ou aplaudi-los. 

Não convencido da irresistibilidade dos princípios uma vez colocados 
em movimento, Ancillon busca uma explicação nos feitos daqueles que, pelo 
menos nominalmente, estavam “no poder”, enquanto esquece o espírito da at-
mosfera em que o rei e seus conselheiros foram apanhados. Em tempos nor-
mais, é totalmente verdade: a hesitação encoraja a rebelião e as concessões par-
ciais feitas por fraqueza são o meio mais seguro de se ver humilhado e forçado a 
ceder completamente. Mas esses não eram tempos normais. Aqueles de quem 
tal firmeza é exigida - como poderiam eles, filhos de sua época, tê-la? E mesmo 
que o tivessem feito, como poderiam ter encontrado uma oportunidade de fa-
zer valer a sua vontade que ia contra a vontade de praticamente todos!? 

Não se espera que alguém mantenha seu rumo firme quando existe uma 
intoxicação geral no ar. E mesmo que uma pessoa consiga resistir a esta influên-
cia atmosférica, não se deve imaginar que, em meio aos gritos apaixonados e 
correria louca de todos, precisamente essa pessoa, por permanecer sossegada 
e sóbria, será capaz de manter o controle e ganhar o dia. A observação de Stael 
com respeito a Lafayette, é, em geral, muito verdadeira. “Qualquer que fosse 
sua opinião política, se ele quisesse se opor ao espírito da época, seu poder 

232  [Mt 18.7]



266

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

teria sido destruído. Naquela época reinavam ideias, não indivíduos. A terrível 
vontade do próprio Bonaparte não poderia ter feito nada contra a direção dos 
espíritos”.233 É desse ângulo que se deve olhar para os detalhes da visão de An-
cillon e se perguntar se uma geração que absorveu as ideias de Montesquieu e 
Rousseau como evangelho político teria se permitido ser impedida de buscar 
a plena realização da teoria revolucionária por qualquer ato ou decisão, quais-
quer precauções sábias ou manobras hábeis por parte do Tribunal. 

Os Estados Gerais, ele sugere, deveriam ter sido convocados como em 
1614. Um conselho esplêndido, mas inviável. Em 1614, o rei era autocrata, 
os súditos eram apenas ouvidos, seu consentimento era pedido apenas para 
subsídios. Será que alguém pensa seriamente que a opinião pública, ciente 
de sua força superior, poderia ter sido apaziguada por tal zombaria de suas 
demandas?

Ancillon ainda nos diz que se deveria ter pelo menos cuidado para não 
duplicar o número de deputados do Terceiro Estado, o que implicava automa-
ticamente em voto por titulares e, portanto, a preponderância do princípio de-
mocrático. Certamente, para evitar a revolução, nada teria sido mais desejável 
do que ter cada estado deliberando separadamente, ou ter providenciado, pelo 
menos, que em suas sessões conjuntas, decisões do Terceiro Estado pudessem 
sempre ser vetadas pela nobreza e pelo clero. Esses cálculos astutos, porém, 
tinham apenas uma deficiência: o Terceiro Estado também conhecia as regras 
do jogo. Agora que o clero e a nobreza eram ambos objetos de desprezo; agora 
que todos concordaram que o número de representantes deve ser proporcional 
ao número dos representados – Será que agora o Terceiro Estado, que pos-
suía o poder irresistível em número e teoria, teria concordado passivamente 
em ser constantemente vetado pelos votos de uma minoria pequena e odiada? 

233  I. 378.



267

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

Madame de Staël é de opinião contrária: “Se a dupla representação não tivesse 
sido concedida legalmente, ninguém duvida que o Terceiro Estado, irritado 
por não ter obtido o que desejava, teria enviado um número ainda maior de 
deputados aos Estates Genérál [...] Esse era o clima. Foi o desfecho de todo o 
século 18”.234 E, de acordo com THIERS, também neste aspecto, a tradição era 
contrária à lei e à razão: “Por um lado, foram afirmadas tradições antigas, por 
outro, os direitos naturais e a razão”235

No entanto, havia outro preventivo, o inverso do sugerido por Ancil-
lon. A França poderia ter sido salva, não pela inflexibilidade, mas por uma in-
dulgência mais generosa. Madame de Staël, ao escrever que os Estates Genérál 
“foram introduzidos sob os presságios mais auspiciosos”, comenta: “Sem dú-
vida, ainda havia importantes pontos de discórdia entre a nação e as classes 
privilegiadas, mas a posição do rei era agora tal que ele poderia ser seu árbitro 
reduzindo voluntariamente seu poder ao de uma monarquia sabiamente limi-
tada”.236 Imagine! Mas a aspiração da filosofia daquela época não era limitar o 
poder do monarca; era assegurar o poder ilimitado do povo soberano. Thiers 
considera as concessões feitas como infrutíferas porque foram muito peque-
nas e tardias.237 ‘Os Estados Gerais foram prometidos à Nação, ela pediu que 
o fim da convocação fosse aproximado; o termo reunido, queria a prepon-
derância ali: foi-lhe recusado, mas ao duplicar a sua representação, foi-lhe 
dado o meio de o conquistar. Portanto, nunca cedemos apenas parcialmente, 
e quando não pudemos mais resistir; mas então sua força foi aumentada e 
sentida, e ela queria tudo que pensava que podia. Uma resistência contínua, 
irritando sua ambição, logo a tornaria insaciável. Mas mesmo então, se um 

234  Madame de Staël, Considérations, I, 170, 172.
235  Hist. de la Rev. Franc. (Liége, 1828). I. 22.
236  Ibid., I, 179f.
237  Thiers, Histoire de la révolution, I, 25.



268

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

grande ministro, comunicando um pouco de força ao rei, reconciliando a ra-
inha, domando os privilegiados, de repente antecipasse e satisfizesse as pre-
tensões nacionais, dando a si mesmo uma constituição livre; se ele tivesse 
satisfeito essa necessidade de ação que a nação sentia ao convocá-la imedia-
tamente, não para reformar o Estado, mas para discutir seus interesses anuais 
em um Estado plenamente constituído, talvez a luta não tivesse ocorrido. De 
fato, quando há motivo para insatisfação, deve-se, por vontade própria e sem 
demora, dar satisfação a um desejo justo, de modo a resistir com ainda mais 
força a exigências injustas que são incitadas por semi-concessões dadas de 
má vontade. Não tenho nenhuma objeção contra essa sabedoria tradicional, 
exceto que não a considero aplicável neste caso.  Em 1789, o Tribunal foi 
confrontado com uma doutrina segundo a qual tudo o que o povo exigia 
aparecia como seu direito indiscutível, tudo o que obtinham era apenas um 
pagamento adiantado, um resgate parcial de uma dívida impagável. Os re-
volucionários eram insaciáveis (onde até mesmo a abundancia de água era 
inadequada para encher o buraco sem fundo). 

Parece-me que o comentário de Stael é absolutamente correto: “Ao 
examinar a conduta de Luís XVI, certamente encontraremos falhas, quer 
alguns o censuram por não ter defendido habilmente seu poder ilimitado, 
quer outros o acusam de não ter cedido sinceramente às luzes do século; 
mas suas falhas foram tanto na natureza das circunstâncias, que seriam 
renovadas quase tantas vezes quanto as mesmas combinações externas 
ocorreriam novamente”.238 Não importa o que foi feito ou deixado por 
fazer, uma vez que a Revolução conquistou as mentes, ela estava fadada 
a sujeitar todas as circunstâncias a si mesma e reforçada pela resistência 
e pela indulgência.  

238  I. 49.



269

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

O domínio das mentes era inegável, e a história agora traria à luz o que 
já havia sido concluído na esfera do pensamento. É nesta perspectiva que os 
acontecimentos devem ser avaliados quanto à sua origem, caráter e importân-
cia. Os exemplos são numerosos.

Veja a publicação do célebre panfleto de Siéyès, O Terceiro Estado. Com 
perguntas e respostas do tipo: “O que foi? Nada. O que é? Tudo. O que ele 
pede para ser? Alguma coisa!” teve uma influência incalculável. Mas por quê? 
Porque foi o resumo sucinto do raciocínio longamente aplaudido sobre a su-
premacia do povo. 

Considere a fusão dos estados formando a Assembleia Nacional. A for-
mulação de Madame de Staël na verdade não é muito forte: “Este decreto foi 
a própria revolução”.239 No entanto, esta promulgação da revolução, este desa-
parecimento dos estados privilegiados em um corpo que representava o povo 
como um todo foi apenas o primeiro passo da aplicação de uma teoria que já 
havia triunfado. 

Considere os ataques aos privilégios durante a noite notória de 4 de agos-
to de 1789. Os resultados foram radicais, mas essa destruição geral foi a execu-
ção de um veredicto pronunciado há muito tempo. 

Mas continuar assim nos levaria à fase de Desenvolvimento, para a qual 
reservei a próxima palestra. Já terei dito o suficiente se tiver conseguido mos-
trar como em 1789 a Preparação, agora completa, foi forçosamente seguida 
pelo Desenvolvimento. Até Ancillon, de forma um tanto incoerente, data a 
inevitabilidade da Revolução Francesa ao decreto pelo qual a Assembleia Na-
cional se constituiu – “A revolução foi consumada em termos de princípios no 
dia em que o Terceiro Estado se declarou Assembleia Nacional; a revolução 
foi consumada em termos de meios no dia em que o povo tomou a Bastilha A 

239  Madame de Staël, Considérations, I, 204.



270

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

primeira, a soberania do povo foi decretada; a segunda, a força da população 
foi empregada. Agora toda a revolução é apenas o desenvolvimento deste prin-
cípio, e deste meio, que era a realização da soberania da população”.240 – esque-
cendo que este ato em si era inevitável. A teoria da supremacia do povo, dona 
das mentes pelo espírito da época, não deveria ser interrompida em sua busca 
de um estado correspondente. 

O que testemunhamos em 1789 é a Revolução. Não é “uma reforma geral 
que, apesar de seus males concomitantes, pertence em objetivo e resultado aos 
eventos salutares da história mundial”, como alguns autores afirmam. É mais 
do que apenas uma revolução política que termina em democracia, como ou-
tros concluem. É a Revolução: com sua influência funesta que, embora tem-
perada pelos benefícios de uma providência superior, continua mesmo em 
nossos dias a frustrar a operação de princípios verdadeiramente benéficos. É a 
Revolução: com sua aplicação sistemática da filosofia da descrença; com seus 
crimes e massacres e devastação; com sua auto deificação e sua adoração à Ra-
zão nas ruínas do antigo estado.

Dada a predominância da falsa filosofia, esse curso de eventos era previ-
sível. Tão cedo quanto 1770 o rei foi informado pelo clero, reunido em uma 
Assembleia Geral: “A impiedade guarda rancor tanto de Deus quanto dos ho-
mens. Não ficará satisfeita até que tenha destruído toda autoridade, divina e 
humana. Ela mergulhará a França em todos os horrores da anarquia e dará à luz 
as mais indescritíveis revoluções”.241 

Permita-me mais um detalhe, que pode não ser conhecido por todos. Em 
um sermão perante o Tribunal, nos primeiros meses de 1789, o orador pro-
nunciou estas notáveis palavras: “Teus templos, ó Senhor, serão destruídos; 

240  Ancillon, Nouveaux Essais, I, 97.
241  Citado em Soulavie, Mémoires, I, 219, 222.



271

P R I M E I R A  FA SE  –  P R E PA R AÇ ÃO  (at é  1 7 8 9 )

Teu serviço destruído, Teu nome blasfemado. Os cânticos de louvor a Ti darão 
lugar aos cânticos vergonhosos da licenciosidade; e no lugar santo a Ti consa-
grado um deus amaldiçoado será colocado no trono para receber a homena-
gem da adoração”.242

O que aconteceu em 1789 tinha que acontecer. E em contraste com a 
superestimação de Ancillon do ato pelo qual o título “Assembleia Nacional” 
foi assumido, você, provavelmente, irá concordar com a declaração vigorosa 
de Mignet, “Os Estates Genérál apenas decretaram uma revolução já realizada”.243

242  “Padre Beauregard, um ex-jesuíta, que pregou a Quaresma na corte, pronunciou com voz 
estrondosa aquelas palavras das quais a violência sacrílega de Hébert e Chaumette fizeram 
desde então uma profecia tão surpreendente: “Sim, teus templos, Senhor, serão despojados e 
destruídos, teus festivais abolidos, teu nome blasfemado, tua adoração proscrita”. Mas o que 
ouço, grande Deus, o que vejo? Os hinos sagrados que fizeram ressoar os cofres sagrados em 
sua honra são sucedidos por canções lascivas e profanas! E você, divindade infame do paganis-
mo, vem aqui ousadamente para tomar o lugar do Deus vivo, para sentar-se no trono do Santo 
dos Santos, e para receber o incenso culpado de seus novos adoradores.” CH. LACRETELLE 
Hist. de France pendant le 18e S. (Paris, 1821). VII. 11.
243  Mignet, Histoire de la révolution, I, 36.





273

P A L E S T R A  X I I

SEGUNDA FASE – 
DESENVOLVIMENTO (1789-1794)

Vimos como a Revolução surgiu na Europa e como, particularmente na França, 
uma inversão política e uma revolução social foram preparadas pela crescente 
prevalência de teorias anticristãs. Era natural que a marcha dos acontecimen-
tos revelasse o que o curso das ideias já havia realizado e que a aplicação total 
das ideias prevalecentes estava na ordem do dia. Portanto, agora, após a fase 
de Preparação devemos considerar a fase de Desenvolvimento. O qual contém 
lições eminentemente importantes.

Quando examino aquele período terrível, mas também altamente ins-
trutivo, de 1789 a 1794 (cinco anos), redescubro nele todas as características 
que deduzi, em meu esboço provisório, da lógica e da natureza do princípio 
da Revolução: consenso sobre a natureza salutar da doutrina da Revolução; 
contenda sobre o grau e a forma de sua praticabilidade; movimento incessante 
para a frente, em meio a uma luta cada vez mais veemente; liberação de todo 
vínculo moral e legal; unidade compulsória sob o jugo de ferro de um governo 
centralizado e cada vez mais violento. 

Nenhuma prova poderia ser mais contundente da perniciosidade de 
uma doutrina do que essa. Fato que esta doutrina, nos anos em que não foi 



274

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

controlada, levou o país a tamanha confusão e abominações. Mas o poder desta 
prova foi reconhecido por muitos? Não. A força dessa prova não é amplamente 
reconhecida. Até hoje, as virtudes deste argumento são desmentidas por mui-
tos que se enganam a si mesmos e aos outros. Muitos argumentam que a falta 
de um estadista e muitas outras contingências fizeram com que a Revolução 
se desviasse de seu objetivo original e que a oposição a levasse a excessos. Eles 
sustentam que a revolução não teve de forma alguma seu progresso peculiar; 
que, pelo contrário, por circunstâncias fortuitas, ela se desviou de seu propósi-
to original e, por oposição, foi exagerada. 

Inabaláveis ​​em sua convicção da superioridade da teoria, eles têm um argu-
mento simples em mãos: a doutrina é boa; portanto, é impossível que produzisse 
frutos prejudiciais. Minha tarefa agora é fazer com que os frutos apontem a pe-
culiaridade e a perniciosidade dessa doutrina. Apontar, na própria aplicação das 
coisas, a inexatidão do que é apresentado para negar e refutar a origem natural e a 
coerência necessária. A refutação completa equivaleria quase a uma história com-
pleta da Revolução. Portanto, devo me contentar em escolher alguns detalhes em 
uma pesquisa breve. Deixe-me demonstrar, portanto, os seguintes pontos.

Primeiro, que as contingências aludidas foram em sua maior parte conse-
quências da doutrina da Revolução, e que nunca tiveram o tipo de impacto que 
lhes foi atribuído.

Segundo, que os horrores da Revolução não foram resultado de desvio 
ou exagero, mas, pelo contrário, da aplicação implacável da sua falsa filosofia. 

Essa investigação deve, até certo ponto, ser independente de nossa avalia-
ção da doutrina da Revolução. Desejo deixar de lado todo preconceito contra 
ela e, com a mente aberta, traçar a conexão entre causa e efeito. Meu desejo é 
puramente obter o resultado de uma investigação histórica imparcial; depois 
será possível ver se essa investigação é favorável ou desfavorável à doutrina da 
Revolução. 



275

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

Deixe-me começar, portanto, com as circunstâncias cuja confluência fa-
tídica, alega-se,244 fez com que a Revolução se desviasse do caminho correto 
traçado por sua filosofia. Se o rei tivesse um caráter mais firme, se a aristocracia 
e o clero fossem menos obstinados, se as potências não tivessem se introme-
tido nos assuntos do povo francês, então o grande projeto teria sido iniciado, 
continuado e concluído com compostura filosófica e gentileza filantrópica. São 
estes, portanto, os três argumentos para explicar por que o sol nascente, qua-
se invisível acima do horizonte, desceu novamente em sangue e lágrimas; em 
suma, por que 1789 foi seguido por 1793.

1. A vacilação do rei. Ele era frequentemente acusado disso por seus ini-
migos e algozes, mas a essa altura já era possível perceber que a natureza das 
inconsistências em seu comportamento já era suficientemente conhecida para 
protegê-lo dessa acusação. Embora o monarca, que era digno de pena, fosse 
geralmente indulgente, ele também ocasionalmente, quando a honra, o dever e 
a religião assim o exigiam, opunha resistência. Mas essa disparidade, que pode 
ser explicada pela crescente irracionalidade das demandas, encontra sua expli-
cação adicional, muito simplesmente, no dilema em que sempre se fica preso 
quando a revolução prevalece. Em busca de uma saída, fica-se preso entre al-
ternativas desesperadas de resistência fútil e de indulgência igualmente fútil. 
Se houve alguma duplicidade em Luís XVI, foi a vacilação da vítima indefesa 
que se vira, ora para a esquerda ora para a direita, com a faca do assassino na 
garganta. Mais plausível parece a reclamação frequentemente repetida sobre a 
fraqueza do rei. Ele era, dizem, um príncipe louvável em muitos aspectos, apto 
para empunhar o cetro com dignidade em qualquer época, exceto na sua. “A 
história dirá dele que, com um pouco mais de firmeza, teria sido o modelo de 

244  [Referência a G. de Clercq, num artigo de Louis Blanc, Histoire de dix ans and Organisation du 
travail, in De Gids X/2 (1846): I, 1–33, 43–78, 131–62, esp. 3ss].



276

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

um rei”.245 Dizem que faltou-lhe coragem e energia que, naquela época, era o 
único remédio. 

Mas, será que ele carecia de coragem pessoal? Eu duvido; na verdade, 
eu nego. Não foi covardia quando, convocado perante a Assembleia Nacional, 
olhou calmamente em volta246 para o círculo dos seus autonomeados juízes e, 
em resposta às acusações que lhe eram imputadas, repudiou, com a dignida-
de de uma inocência que foi lesada, a acusação de ter derramado o sangue do 
povo.247 Não foi covardia quando, em meio a abuso e sofrimento, ele exibiu 
uma resignação e uma grandeza de alma que brilhava cada vez mais à medida 
que todo o esplendor real ia sendo removido. Não foi covardia quando uma 
ralé incitada, trinta mil homens, a escória da população, armada, ameaçadora, 
forçou seu caminho para o palácio e penetrou até as câmaras internas com o 
propósito de extorquir a sanção real a algum decreto revolucionário. O rei, em 
aparente perigo de vida, em meio à fúria e furor de uma multidão já acostumada 
a matar, a cada pedido de sua assinatura não deu nenhuma outra resposta, 
exceto: “Esta não é a maneira nem a momento de obter a minha assinatura”. 
Nenhuma covardia, quando subiu no cadafalso a passos firmes e com postura; 
quando clamou ao povo com voz que se ouvia nos cantos mais longínquos da 
vasta praça: “Morro inocente de todos os crimes que me são imputados; eu 
perdoo os autores de minha morte; eu oro a Deus para que o sangue que vocês 
estão prestes a derramar nunca caia sobre a França”. Aquele que demonstra tal 
firmeza, na vida e na morte, pode não ter sido um guerreiro, mas foi um herói. 

Mas, alguém dirá, esse destemor, embora possa merecer admiração, foi 
acompanhado pela falta de fibra moral. Luís foi incapaz de conter a revolução 

245  Mignet, Histoire de la révolution, I, 359.
246  “Sua dignidade, seu semblante calmo, em tão grande infortúnio, toca a todos” Thiers, I. 263.
247  “Suas respostas sempre foram medidas. Mas nesta interpelação, você derramou o sangue do 
povo em 10 de agosto, ele gritou em voz alta: Não, senhor, não, não sou eu!” l.l. 265



277

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

por meio do uso apropriado e oportuno da força militar e de medidas firmes 
que poderiam tê-lo colocado no controle. Mas, será que uma resistência mais 
forte teria sido útil? Madame de Staël faz uma analogia instrutiva com a revo-
lução inglesa, quando a conduta de Carlos I foi em todos os aspectos oposta à 
de Luís XVI, mas o resultado foi o mesmo: “Tal é a força irresistível das revo-
luções provocadas pela convicção da maioria.”248 Sobre o uso da força militar, 
ela escreve: “Em que consiste a força de um soberano senão na obediência de 
suas tropas? De 1789 em diante, o exército passou a compartilhar amplamen-
te das opiniões populares contra as quais deveria ser empregado.”249 Luís XVI 
reconhecidamente não foi o homem para conter o ímpeto da revolução, mas 
então, quem teria sido? Madame de Staël observa corretamente que “mesmo 
se o homem com a maior força de vontade dos tempos modernos, o próprio 
Bonaparte, tivesse se encontrado no trono, ele teria naufragado na opinião pú-
blica por ocasião da abertura dos Estados Gerais.”250 Impedir que o trono caísse 
estava além do poder do rei; o máximo que podia fazer era enterrar-se, com uns 
poucos fiéis, sob as ruínas de seu palácio. 

No entanto, há mais aqui que merece nossa atenção. Não nego que a 
atitude e as medidas de Luís XVI às vezes revelam timidez e vacilação exces-
sivas. Mas por que encontramos a mesma falta de energia, a mesma hesitação 
e irresolução em um governante como nosso stadtholder William V?251 É sim-
plesmente devido à semelhança de circunstâncias e personalidade? Mas de 
onde então procede aquela mesma fraqueza fatal quando a oportunidade de 
oferecer resistência efetiva era infinitamente maior, como no caso de Carlos 

248  Madame de Staël, Considérations, II, 91.
249  Ibid., I, 163.
250  Ibid., I, 209.
251  Stadtholder, governador ou vice-rei de províncias, ou magistrado principal de um estado 
[nota da tradutora].



278

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

X, ou mesmo, o que é mais significativo, no caso de nosso próprio intrépido 
e indomável Rei Guilherme I? Francamente, é porque nenhum deles tinha 
o apoio de princípios inabaláveis ​​de lei; nenhum deles se livrou das ideias 
segundo as quais a vontade do príncipe deve se curvar à vontade do povo. 
Ancillon escreve: “Luís XVI sacrificou sua autoridade como se fosse um as-
sunto pessoal, de modo que em breve ele não tinha mais nenhuma autori-
dade, seja para sua segurança pessoal ou para a segurança do Estado.”252  O 
mesmo vale para quase todos os príncipes que se submeteram à doutrina da 
Revolução. Começaram a vacilar quanto à consciência dos seus direitos e 
deveres; eles hesitaram em empregar os meios de autopreservação; proteger 
o trono parecia-lhes defender uma forma de governo, uma dinastia, seus in-
teresses pessoais; eles temiam que, assumindo uma posição condizente com 
os príncipes que buscam o melhor para seus povos, ganhariam o nome de 
déspota e tirano. Assim, é claro que a própria doutrina da Revolução deve ser 
responsabilizada pela hesitação e fraqueza a que suas repetidas vitórias foram 
incorretamente atribuídas. 

2. A resistência irrefletida da parte das ordens privilegiadas, argumenta-se ain-
da, corrompeu a boa causa. Agora, estou longe de negar que a nobreza e o clero con-
tribuíram para o surgimento e influência das falsas ideias por meio de sua persistência 
na superstição e intolerância, mais tarde especialmente por meio de sua incredulidade 
e imoralidade. Talvez a gravidade de seu sofrimento seja uma medida da gravidade de 
sua culpa e da justiça da retribuição divina. Mas culpar a resistência deles pela corrup-
ção da revolução é a lógica do lobo conversando com o cordeiro. 

Supondo que tenha havido resistência, ainda pergunto: Qual foi o crime 
deles? Que eles não renunciaram voluntariamente a seus privilégios? Mas esses 
privilégios também eram direitos. Suponha que eles demorassem a renunciar a 

252  Ancillon, Nouveaux Essais, I, 96.



279

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

esses direitos: se tal relutância justifica a ira dos revolucionários, então o assas-
sino também é inocente se sua vítima, ao ser roubada de seus bens, não perma-
neceu completamente passiva. 

Mas vamos examinar se a suposição está correta.
O caso é exatamente o contrário. Os que estavam em um estado privi-

legiado iniciaram a revolução. “Os parlamentos, os nobres e o clero foram os 
primeiros a desejar limitar o poder real. [...] Entre a antiga nobreza, a maio-
ria dos homens de talento abraçou o partido popular. [...] As próprias ordens 
privilegiadas foram as primeiras a começar, com coragem e razão, o assalto à 
prerrogativa real.”253 

E isso foi feito com espírito de abnegação. Os cahiers de 1789 registram que 
foi unânime o desejo da nobreza e do clero de que seus privilégios financeiros 
fossem abolidos e a igualdade de tributação fosse estabelecida para todos. E du-
rante o entusiasmo geral na Assembleia Nacional na noite de 4 de agosto, quando 
um membro após o outro corria para a plataforma para renunciar aos seus privi-
légios, foi a nobreza que deu o primeiro exemplo, enquanto o clero, não menos 
ansioso, se apressou em segui-lo. Mesmo mais tarde, quando os confiscos e as 
perseguições estavam em pleno andamento, a repulsa foi quase a única resistên-
cia que eles ofereceram. Não que essa moderação seja um crédito deles; eles não 
tinham o poder de fazer muito mais. Mas não se pode negar que sua oposição nas 
assembleias revolucionárias se limitava a não cooperar, a não aplaudir. 

Mas, dizem, o grande mal estava em sua emigração imprudente. Eles causa-
ram danos incalculáveis ​​à causa que defendiam ao abandonar prematuramente o 
rei e o país. De acordo com Madame de Staël, é claro que uma “crise democrática 
se tornou muito mais provável quando todos os homens que haviam trabalhado 
na velha monarquia e que poderiam ter contribuído para recompor a nova, se 

253  Madame de Staël, Considérations, I, 125, 297, 47.



280

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

quisessem, abandonaram seu país.”254 Eles poderiam ter ficado então? Quem saiu 
antes de 1792 saiu cedo demais, diz Madame de Staël. Segundo seu testemunho, 
quando ela própria partiu, em 1792, após a derrubada do trono e o início do rei-
nado do terror, “todos nós emigramos para escapar dos perigos que ameaçavam a 
cada um de nós”. Da emigração de 1791, ao contrário, ela diz que “não foi provo-
cada por perigo algum” e deve, portanto, ser considerada uma “decisão partidá-
ria.”255 Que justificação tola! A desculpa só se tornou válida no dia em que ela saiu. 

Antes de 1792, ela disse, não existia “perigo nenhum!” Refutar essa afir-
mação é fácil. Todos nós sabemos que desde a própria convocação dos Estados 
Gerais havia uma confusão e uma anarquia crescentes. Em 3 de agosto de 1789, 
não em 1792, foi relatado na Assembleia Nacional por uma de suas comissões: 
“Os bens, sejam eles quais forem, são tomados pelos piores bandidos; por toda 
a terra castelos estão sendo queimados, conventos destruídos, fazendas abando-
nadas à pilhagem. Impostos, taxas senhoriais, tudo isso foi abolido. As leis não 
valem, os magistrados não têm poder. A justiça nada mais é do que uma sombra, 
procurada em vão nos tribunais.”256 Quando, depois de 5 e 6 de outubro de 1789, 
Mounier e Lally-Tollendal, principais porta-vozes do partido constitucional 
moderado, renunciaram à Assembleia e à França, afirma Madame de Staël que 
embora uma “justa indignação os fizesse cometer esse erro,” “em consequência, 
o partido moderado tornou-se impotente.”257 A situação, contudo, era exatamen-
te o oposto. Seu partido não ficou impotente porque eles partiram; eles saíram 
porque seu partido estava impotente. Eu acredito que a melhor coisa a fazer aqui 
é ler algumas linhas de uma carta do próprio Lally-Tollendal: “Eu não fui mais 
capaz de suportar o horror inspirado por todo aquele sangue, - aquelas cabeças, 

254  Ibid., II, 9.
255  Ibid., II, 1s.
256  Citado em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, I, 152.
257  Madame de Staël, Considérations, I, 347.



281

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

- a rainha, quase massacrada, - o rei, conduzido como um escravo, entrando em 
Paris cercado por seus assassinos e precedido pelas cabeças decepadas de seus 
infelizes guardas. Aqueles pérfidos seguidores fanáticos, aqueles assassinos, 
aquelas mulheres canibais, que gritavam, Todos os bispos para os postes de luz! no 
exato momento em que o rei estava entrando em sua capital com dois bispos 
de seu conselho em sua carruagem. Um tiro que eu vi disparado contra uma das 
carruagens da rainha. Bailly, que chamou este dia um ‘lindo dia,’ - a Assembleia 
Nacional, que tinha declarado friamente naquela manhã que não era condizente 
com a sua dignidade ir pessoalmente para escoltar o rei, - Mirabeau, que tinha 
dito impunemente nessa mesma assembleia que o navio do estado, longe de ter 
sido preso em seu curso, agora se lançaria mais rápido do que nunca em direção à 
sua regeneração. Barnave, trocando gentilezas com ele enquanto riachos de san-
gue fluíam ao nosso redor. O nobre Mounier, escapou como por um milagre de 
vinte bandidos empenhados em adicionar sua cabeça aos seus troféus. Tudo isso 
me fez jurar nunca mais colocar os pés nesta caverna de devoradores de homens 
[a assembleia nacional], onde eu não tinha mais forças para levantar minha voz e 
onde nas últimas seis semanas eu a havia levantado em vão. Eu, Mounier e todo 
homem decente percebemos que a última coisa que podíamos fazer pelo bem 
era sair.”258

Já disse mais do que suficiente; mas, se for necessário dizer mais, contrapo-
nho ao depoimento de Madame de Staël uma testemunha que é, pelo menos para 
ela, incontestável - seu próprio pai. Necker, escrevendo sobre a emigração ante-
rior a 1792, declara: “Era sabido, perfeitamente bem conhecido, que a maioria 
dos nobres que deixaram a França foram obrigados a fazê-lo para se protegerem 
de insultos e escapar dos atos pessoais de violência pressagiados pela queima de 

258  Citado no original francês em Burke, Reflections; em Works, V, 145 [interpolação entre col-
chetes por Burke, tradução do tradutor da obra para o inglês, Harry Van Dyke].



282

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

suas sedes no campo, a pilhagem de suas propriedades e muitos outros excessos. 
Não se deve, ao pensar neles em nome da nação francesa, esquecer deliberada-
mente a opressão que sofreram. Antes de considerar sua estada no exterior uma 
ofensa capital, se deveria ter garantido sua segurança em casa.”259 Finalmente, in-
vocamos suas próprias palavras pois, afirma: “as declamações democráticas com 
que conseguimos a tribuna transformaram-se em más ações nas províncias: os 
castelos foram queimados, em execução dos epigramas pronunciados pelos ora-
dores da assembleia, e foi com sentenças repentinas que desorganizamos o rei-
no.”260 Onde os castelos são incendiados e a influência de uma linguagem violenta 
de insurreição se manifesta em uma safra de delitos estes nos permitem questio-
nar a segurança total sobre a qual repousa sua acusação contra os Emigrantes. 

3. Mas, diz-se, o crime deles não foi emigrar, mas em se valer de ajuda 
estrangeira contra a pátria. Foi a intervenção dos Poderes que fez com que o 
trabalho dos reformadores tomasse o caminho errado. 

Este ponto pertence mais propriamente ao que eu gostaria de apresentar 
mais tarde, em conexão com o direito internacional. No entanto, uma vez que essa 
parte de minha tarefa proposta, agora percebo, terá de permanecer em grande parte 
inacabada, ofereço a seguinte breve observação neste momento. Uma facção que 
conquista o poder e ignora os direitos mais sagrados, suprime a verdadeira voz do 
povo e sacrifica os reais interesses populares aos seus próprios interesses, essa fac-
ção não é a nação. Enquanto oprime e viola o país, ela não representa o país. Pode 
haver circunstâncias em que se torne um dever patriótico pedir ajuda estrangeira. 
Essas circunstâncias existiam na França. Um vizinho não deve se envolver em bri-
gas domésticas, mas ninguém hesita em convidá-lo a entrar quando a casa está em 
chamas ou quando um dos membros da casa se transforma em ladrão ou assassino. 

259  Necker, De la révolution française, II, 187.
260  I. 267



283

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

A intervenção das Potências estrangeiras não foi sem convite; não somente foi 
solicitada pelos emigrantes como também desejada por todos os que podiam ser 
considerados representantes do estado histórico e legítimo. Mesmo sem ser con-
vidada, a intervenção teria sido legal, assim como seria legal entrar à força na casa 
ao lado para apagar um incêndio que tinha sido iniciada por maldade e está prestes 
a se espalhar por sua própria casa. Além disso, realmente não houve intervenção. 
Além da questão do que as Potências estrangeiras deveriam ter feito, não há dúvida 
do que elas fizeram: lutaram em legítima defesa; e embora a veemência dos revo-
lucionários seja atribuída a uma guerra supostamente deflagrada pela indiscrição 
estrangeira, foram os próprios revolucionários que ambicionaram e fabricaram a 
guerra para atingir seus próprios fins. 

Depois desses três pontos,261 basta acrescentar mais alguns exemplos de 
histórias da Revolução, as quais, também no que diz respeito a esta fase, não 
reconheceram a verdadeira natureza da Revolução e sua força irresistível ao 
exagerar a importância dos assuntos secundários. 

Se ao menos Mirabeau não tivesse morrido! É o lamento de muitos. Con-
tudo, o ímpeto da revolução teria sido realmente contido se ele tivesse vivido 
mais? A sua posição, sempre que tentava se opor às exigências da Revolução, já 
era digna de pena. Quando ele morreu, seu prestígio havia praticamente desapa-
recido. Se ele tivesse vivido mais, suas faculdades oratórias de nada teriam valido 
contra as ideias às quais Mirabeau devia sua superioridade anterior. O tempo e 

261  Preconceitos sobre estes pontos são às vezes encontrados em escritores onde não seria de 
se esperar. É o caso da Alison. “A concessão oportuna da Coroa é a primeira circunstância que 
talvez tenha alterado o caráter da Revolução Francesa [...]. Nenhuma lição é mais fortemente 
impressionada na mente pelo progresso da Revolução Francesa do que as consequências de-
sastrosas que se seguiram à deserção de seu país pelas ordens superiores [...]. Sem dúvida agora 
pode existir que a interferência dos Aliados aumentou os horrores, e acrescentou à duração da 
Revolução.” II. 357.



284

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

as circunstâncias tinham estado a favor desse demagogo aristocrático, mas, como 
observa Mignet, “Mirabeau morreu em um momento oportuno, seu cérebro gi-
rando em torno de grandes esquemas: ele queria reforçar o trono e consolidar a 
revolução, duas coisas muito difíceis naquele momento específico.”262

Outros suspiram, quem dera a Assembleia Constituinte não tivesse co-
metido a loucura de declarar que nenhum dos seus membros era elegível para 
participar na próxima assembleia! Se fossem membros da Convenção Nacio-
nal, teriam protegido sua obra querida, a Constituição, contra todos os ataques. 
Mas agora uma nova assembleia de homens “não fez nenhum esforço para con-
solidar seu trabalho, e a revolução, que deveria ter terminado, começou de no-
vo.”263 Aqui eu me contento apenas em citar Madame de Staël: “Que confiança 
na estabilidade de uma obra deste tipo! A maioria da assembleia fez uma cons-
tituição como um tratado entre duas partes, e não como uma obra para sem-
pre. Os autores desta constituição lançaram ao mar um navio mal construído, 
e acreditavam que justificariam todas as falhas citando a vontade de tal ou qual 
homem, ou o crédito de outro. Mas as ondas do oceano, que o navio teve que 
cruzar, não se prestaram a tais comentários. A Constituinte sempre acreditou, 
erradamente, que havia algo de mágico em seus decretos e que pararíamos, em 
tudo, apenas na linha que ela traçou. Mas, a autoridade da Assembleia Cons-
tituinte assemelhava-se à da fita que era pendurada no jardim das Tulherias 
para evitar que o povo se aproximasse do palácio: enquanto a opinião pública 
se inclinasse favoravelmente a quem esticou esta fita, ninguém pensava em ir 
além dela; mas assim que o povo não tinha mais uso para essa barreira, ela não 
significava mais nada.”264 

262  Mignet, Histoire de la révolution, I, 180.
263  Ibid., I, 207.
264  Madame de Staël, Considérations, I, 416–18.



285

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

Se quiserem entender como o preconceito cega os mais perspicazes leia 
o próximo período de Madame Steal: “Se a Assembleia Constituinte tivesse 
acrescentado a esta nobre indiferença pelos ataques dos seus adversários, cuja 
opinião pública a vingou, uma justa severidade contra todos os escritos e as-
sembleias que provocavam desordem; se ela tivesse dito a si mesma que quan-
do qualquer partido se torna poderoso, é antes de tudo seu que deve reprimir, 
teria governado com tanta energia e sabedoria, que o trabalho de séculos po-
deria ser realizado em dois anos.”265 Mas é então uma questão desconhecida que 
a Assembleia, todo-poderosa antes do Rei, era impotente perante o Povo; que 
ela tinha crédito apenas para persuasão e de forma alguma para contenção!? E 
o que diremos do que se segue: “Não se pode deixar de acreditar que o destino, 
que deve castigar o orgulho do homem em tudo, é o único que se opõe a ele: 
porque tudo parecia fácil então, tanto havia união nas mentes, e felicidade nas 
circunstâncias!”266 Existe maior contraste imaginável do que aquele que existe 
entre aquelas palavras e a disposição da França naquela época?

Citarei mais um exemplo. Ah, dizem, se ao menos a agitação de monarquistas 
e aristocratas em seu próprio país não tivesse causado a degeneração da revolução! 
Contudo, não é estranho que a França, embora tivesse expulsado ou guilhotinado 
os monarquistas, continuasse contaminada com esses defensores “estúpidos” do 
antigo regime? O que acontecia, de fato, é que qualquer um que quisesse um rei era 
chamado de “monarquista,” mesmo que fosse um rei nominal, um servidor públi-
co e súdito do povo. E qualquer que não pertencesse à burguesia era chamado de 
“aristocrata.” E rapidamente, em seguida, o termo passou a ser usado para qualquer 
um que não fosse incluído na aristocracia da ralé, os sans-culottes.267 

265  I. 295.
266  l.l
267  “Sem calção,” em francês, uma referência a calções justos nos joelhos usados pelos nobres 
da França na época da revolução [Nota da tradutora].



286

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Mas devo concluir a primeira parte desta palestra. No tempo que resta, 
deixe-me tentar demonstrar que de forma alguma a oposição levou a revolução ao 
extremo. Na verdade, nem podemos falar de que havia uma oposição. Também 
não havia exagero.

Nenhuma oposição. A revolução é apresentada como destinada a pros-
seguir ao longo de seu curso com equanimidade e equidade, mas foi incitada, 
provocada, irritada e enfurecida por uma oposição contínua. “A revolução be-
nevolente de 1789 se transformou na revolução sangrenta de 1793 devido às 
contínuas provocações de inimigos insanos.”268 Mas isto não é verdade. Onde a 
revolução surgiu, a oposição foi consequência da legítima defesa. A oposição 
foi obra daqueles revolucionários para quem a revolução estava indo longe de-
mais e que estavam preocupados com a autopreservação. Nos primeiros anos, 
a oposição teve pouca ou nenhuma consequência. Comentando sobre a as-
censão do partido mais determinado em 1789 e 1790, Burke faz a observação 
incisiva de que “toda a sua marcha foi mais como uma procissão triunfal do 
que o progresso de uma guerra” e que sua crueldade nem mesmo foi inspirada 
pelo medo, mas resultou de “seu senso de perfeita segurança ao autorizar trai-
ções, roubos, estupros, assassinatos, massacres e queimadas em toda a sua terra 
assediada.”269 

Nenhum exagero. A revolução não abandonou o curso determinado, mas 
o seguiu fielmente. 

De boa-fé, muitas pessoas que deploram as atrocidades da revolução con-
sideram a noção de exagero como uma exoneração de seu princípio. Mas ago-
ra, se puder ser mostrado que cada mudança de governo, cada evento que deu 
vantagem a qualquer parte da facção revolucionária, foi apenas um passo adiante 

268  Thiers, Histoire du Consulat, IV, 573.
269  Burke, Reflections; em Works, V, 88ss.



287

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

na linha de desenvolvimento lógico da revolução; se puder ser mostrado que a 
sequência das ações revolucionárias era perfeitamente análoga à sequência das 
ideias revolucionárias como delineada anteriormente; que ao longo daqueles 
anos calamitosos o poder esteve nas mãos dos campeões da execução mais sis-
temática dos preceitos filosóficos da revolução, então posso exigir uma de duas 
coisas: ou você reconhece no horror de sua aplicação a condenação da teoria, ou 
então, se você continuar a aprovar a doutrina, você atribui o selo de sua aprova-
ção também a tudo o que foi feito de acordo com suas demandas. Você deve ter a 
coragem de suas convicções. Você não pode ter as duas coisas. Escolha a favor ou 
contra; mas não fale mal das consequências enquanto elogia as causas. 

Mas isso pode ser mostrado? Facilmente; pois a consistência é caracterís-
tica de todo este período de cinco anos: aplicação incondicional; insistência 
nas premissas básicas do direito constitucional revolucionário; realização da 
teoria, ou, como a realização efetiva ainda não era possível, estabelecimento da 
supremacia daqueles que, em comparação com seus adversários, sempre alme-
jaram uma realização mais completa.

Essa consistência se manifesta nas teses que foram propagadas e nos meios 
que foram empregados. A doutrina da Revolução foi aplicada com precisão 
cada vez maior e sua aplicação foi realizada de forma cada vez mais detalhada. 
Simplesmente observe em seguida alguns dos chamados eventos excessivos 
aos quais as teorias revolucionárias, não obstante, haviam se incorporado. Eu 
escolho os cinco seguintes, que ao mesmo tempo resumem o progresso da Re-
volução: a formação de uma Assembleia Geral e Soberana; a promulgação da 
Constituição de 1791; a fundação da República; a sentença do rei; a queda dos 
girondinos, que também foi o início do Reino do Terror.

a.	 A formação de uma assembleia geral e soberana. 
A deliberação comum dos estados de fato demoliu a antiga constituição. 



288

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Burke faz o comentário correto de que a própria separação dos estados garantia 
a estabilidade do governo e os controles mútuos sobre a injustiça e a prepotên-
cia; esses componentes inestimáveis ​​de um reino bem regulado foram “fundi-
dos em uma massa incongruente e mal conectada”. Burke chama de “absurda” 
a visão de que o Terceiro Estado deve ser reconhecido como representando 
virtualmente toda a Nação: “Diz-se que vinte e quatro milhões deveriam pre-
valecer sobre duzentos mil. É verdade – se a constituição de um reino for uma 
questão de aritmética. Esse tipo de discurso funciona bem com um poste de 
luz por alguns segundos: mas, para os homens que podem raciocinar com cal-
ma, é ridículo.”270 Admita-se, é errado, tolo e ridículo; no entanto, esse tipo de 
raciocínio está conforme a doutrina segundo a qual a única base da representa-
ção reside no número de cidadãos livres e iguais.

Mas, os deputados dos estados também formavam uma assembleia so-
berana. Isso é o que algumas pessoas usam contra eles. Os representantes es-
tatais, que estavam obrigados pelas instruções de seu ofício, não tinham o di-
reito de se abster arbitrariamente de consultar seus constituintes. Eles agiram 
sem autoridade e sem mandato. Isto é verdade. No entanto, essa “usurpação 
de poder,” esse “abuso de confiança”271 estava inteiramente no espírito e nos 
interesses da Revolução e, portanto, era algo perfeitamente legítimo e adequa-
do. O objetivo era estabelecer a vontade geral. Os ausentes precisavam de um 
agente. Quem melhor do que aqueles em cuja eleição essa vontade se revelou 
inicialmente! Além disso, essa auto elevação estava de acordo com a presumida 
vontade do povo. O desejo de uma nova constituição era universal; como po-
deria esse desejo, dado o conflito de opiniões e paixões, ser satisfeito por meio 
de deliberação constante com os constituintes? O que era necessário era uma 

270  Burke, Reflections; em Works, V, 12, 108.
271  Appel à la France contre la division des opinions, p. 5.



289

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

concentração de deliberação e decisão. A metamorfose dos Estados Gerais em 
uma única assembleia nacional representando o povo soberano foi uma vitó-
ria sobre aqueles que teriam ficado felizes em estrangular a Revolução em seu 
nascimento.

b.	 A promulgação de 1791. 
Esta constituição foi estabelecida de maneira forçada contra a vontade 

daqueles que, como discípulos de Montesquieu, favoreciam a adoção da cons-
tituição inglesa e especialmente a introdução de uma câmara alta e de um veto 
real. Os escritos de Necker e de sua filha repetem incessantemente essa recla-
mação. “Que diferença, eu disse, direi de novo, pois sempre penso nisso; Que 
diferença, se, em vez de permitir que tantos faladores políticos, tantos inician-
tes, tantos novatos, vaguem e vaguem sem parar, um simples escrivão tivesse 
sido instruído a ir até o Tribune e ler lá com a voz de Stentor, a Constituição 
Britânica. Teríamos então aberto a discussão sobre as várias modificações que 
esta Constituição poderia exigir, e em si mesma, e em sua aplicação à Fran-
ça.”272 Agora, não preciso argumentar que a proposta da constituição inglesa era 
impraticável em uma época em que os homens “lutavam pelo triunfo de um 
sistema, não pelo fechamento de um acordo.”273  Nem preciso lembrar aqui que 
imitar uma forma não é necessariamente adquirir sua essência. Mas o que pre-
cisa ser apontado é que essa forma particular – a constituição inglesa – era ina-
dequada para incorporar o espírito da Revolução. Não elogio a Constituição 
de 1791, essa miscelânea miserável, essa monstruosidade política. Mas pelo 
menos era uma cópia mais fiel da teoria do que qualquer coisa que Necker e 
seus amigos pudessem trazer emprestado da Inglaterra. O sistema simples da 

272  Necker, de la Rév, Fr. II. 109.
273  Mignet, Histoire de la révolution, I, 106.



290

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Constituição de 1791 deveria ser preferido: “Um povo declarando sua vonta-
de, e um rei que a executa, parecia a única forma legítima de governo.”274 Teria 
sido absurdo quebrar a unidade do povo através de uma câmara de aristocratas 
ou submeter a vontade da nação ao veto de um rei-funcionário! 

c. A fundação da República. 
Certamente, a constituição de 1791 era mais revolucionária do que o sis-

tema do partido inglês. No entanto, é claro que essa democracia real, ao destruir 
a autoridade real e ao mesmo tempo preservar o rei, é inconsistente. Madame 
de Stael afirma: “Manter o rei e despojá-lo de suas prerrogativas necessárias 
foi a parte mais absurda e condenável de todas”.275 Não havia mais nenhuma 
realeza. 

Conforme declara Thiers, “A nação quer e o rei executa seu querer: ninguém 
pensou mais além desses elementos simples; imaginavam que estavam favo-
recendo uma monarquia porque mantinham um rei como o executor das re-
soluções nacionais. A verdadeira monarquia, como existe mesmo em estados 
considerados livres, é o governo de um, para o qual os limites são fixados por 
meio da concorrência nacional. [...] Mas no momento em que uma nação pode 
ordenar o que quiser, sem que o rei tenha o poder para se opor com um veto, o 
rei nada mais é do que um magistrado. É então uma república, com um cônsul 
em vez de vários. [...] Assim, a república existia na opinião das pessoas sem ter 
esse nome, e elas eram republicanas sem saber disso.”276 Então, naturalmente, 
surgiu a pergunta: Por que ter um rei a final das contas? De que adianta um autô-
mato caro que se move aos comandos de uma assembleia popular? Precisamos 

274  Thiers, Histoire de la révolution, I, 114.
275  I, 316.
276  Ibid.



291

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

de uma lista civil para remunerar um escrivão? Por que continuar prestando ho-
menagem - um escárnio quando oferecido a um príncipe impotente, um ultraje 
quando testado contra a doutrina pura? Nenhum resquício da tirania anterior, 
mesmo que apenas no nome, deveria ser tolerado. 

Como se pode ver, a implantação da República, longe de ser uma reversão 
repentina, foi apenas um passo adiante no curso revolucionário: foi o surgimento 
do rótulo verdadeiro, após o descarte do nome assumido. A República estava lá 
há muito tempo. Ela dominou até mesmo no palácio real. Apenas a bandeira real 
ainda não havia sido retirada. Isso foi feito em 10 de agosto de 1792.  

d.	 A sentença de morte do rei.
Muitos, cuja consciência não havia sido inteiramente cauterizada com o 

ferro em brasa dos sofismas revolucionários, teriam salvado Luís XVI de bom 
grado. A batalha sobre esta questão na Assembleia Nacional é um dos episó-
dios mais pungentes da revolução. Mas qual era a questão do ponto de vista re-
volucionário? O resultado deste terrível julgamento revelaria se a revolução foi 
um levante sem lei ou uma abolição legal da opressão e da violência em nome 
da humanidade indignada. A punição do rei seria a confirmação da máxima fi-
losófica: “Não se pode reinar sem culpa.”277 Se o rei fosse absolvido, a República 
seria condenada. Robespierre estava certo quando disse: “Luís não pode ser 
julgado; ele já está condenado; ou ele permanece condenado ou a República 
não é absolvida.” Isso fazia sentido; a cabeça que carregava a coroa deveria cair 
junto com a coroa. Na verdade, 21 de janeiro de 1793, dia em que Luís XVI 
foi guilhotinado, bem poderia ser contado entre os grandes dias festivos da 
revolução! 

277  “On ne peut régner innocemment” (não podemos reinar inocentemente) [Saint-Just, cita-
do em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, II, 55].



292

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

e.	 A queda dos girondinos. e o início do Reino do Terror.
Talvez tenha havido um exagero nos elogios feitos às pessoas deste partido, 

e certamente aos seus feitos, que foram, em grande parte, delituosos. No entanto, 
especialmente depois do que eles tentaram fazer em defesa do rei, sua luta com 
os jacobinos desperta interesse, e sua queda desperta pena. Mas, esse interesse 
não pode ignorar o fato de que, medido pelo padrão que eles próprios haviam 
usado - contanto que lhes agradasse, contanto que lhes desse lucro - seus opo-
nentes estavam certos. Os girondinos favoreciam a República, mas não queriam 
que o princípio democrático se estendesse abaixo da burguesia. De onde vem 
essa restrição, que cheirava a interesse próprio? Por que negar às classes mais bai-
xas a participação nas prerrogativas às quais tinham tanto direito quanto a classe 
média? Mignet chama os girondinos de “nada mais do que um partido de transi-
ção das classes médias para as massas.”278 O que Buonarotti escreve sobre eles não 
é totalmente incorreto: “Em geral, os girondinos não queriam o antigo regime 
em toda a sua feiura; mas também não queriam que o novo chegasse ao ponto 
de confundi-los com o que chamavam de povo inferior, e despojá-los daquela 
superioridade que era tão proveitosa para eles. Quer a França fosse governada 
monarquicamente ou republicana, eles dificilmente se preocupavam com isso, 
desde que eles e os deles continuassem os possuidores e dispensadores dos favo-
res que emanam do poder e que a soberania do povo fosse, na realidade, apenas 
uma palavra felizmente inventada, para melhor garantir a submissão e obediência 
do público às leis por eles imaginadas e executadas.”279

Logo, como demonstramos, não houve nenhum desvio no andamento 
das teses que prevaleciam, nenhum exagero, nem mesmo falta de unidade entre 

278  Mignet, Histoire de la révolution, I, 218. [Os girondinos faziam parte da Assembleia Nacional 
e eram considerados um partido moderado, integrante do chamado Terceiro Estado. Eram, na 
maioria, burgueses e exerciam uma grande influência na Assembleia. Nota da tradutora]
279  Filippo Buonarroti, Conspiration de Babeuf, I. 20.



293

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

princípio e significado. Ao contrário, havia uma aproximação cada vez maior 
do objetivo que a filosofia havia estabelecido para a política: a participação de 
todos em um governo cujos decretos deveriam registrar a vontade geral.

Mas se os princípios básicos da teoria foram desenvolvidos de manei-
ra consistente, haveria exagero nos meios empregados para levar adiante esse 
desenvolvimento? Vejamos isso também, primeiro quanto ao tipo de meios, 
depois à maneira como foram empregados.

O tipo de meios. A Revolução empregou três expedientes/meios: a) 
organizou uma instituição estatal com onipotência revolucionária; b) excluiu 
toda dissidência e c) sempre que era cercado pela “ordem legal”, considerava-se 
desobrigada de todos os compromissos, inclusive das leis de sua própria au-
toria. Assim, não houve retirada do princípio, mas submissão a ele; nenhuma 
anomalia, mas analogia. Examinemos esses três expedientes.

a. Consideremos inicialmente as características da estrutura que substituiu as 
instituições anteriores. O estado foi dissolvido. O novo estado foi fragmentado em 
departamentos e municípios administrados de cima para baixo. O país estava cheio 
de locais de encontros ou clubes populares, todos com sede em Paris. A partir deste 
centro, todo o corpo político foi colocado em movimento. No mais alto grau, por-
tanto, havia centralização, com seu próprio mecanismo peculiar: “uma assembleia 
soberana, um poder executivo dependente desta assembleia, uma administração 
fortemente organizada, um incontável staff apoiado pela França e uma capital que 
escondia dentro de sua imensa população os agentes, inteligentes ou cegos, com 
os quais preparava e realizava, diariamente, o que fosse necessário para manter seu 
domínio.”280 Essa centralização, que em sua natureza e na falta de restrições está em 
plena harmonia com a doutrina da revolução, é inseparável dela e é o único meio 
em um vasto país de determinar e realizar a “vontade geral”.

280  Appel à la France contre la division des opinions, p. 9.



294

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

O que Burke escreve sobre a Assembleia Constituinte é também verda-
deiro quanto à autoridade revolucionária em geral: “O poder da Câmara dos 
Comuns [britânica], direta ou indireta, é de fato grande. [...] O poder da Câ-
mara dos Comuns, no entanto, mesmo quando não é reduzido, é uma gota 
d’água no oceano, em comparação com aquele poder que reside numa maioria 
estabelecida de sua Assembleia Nacional. Essa Assembleia, desde a destruição 
das estruturas anteriores, não tem nenhuma lei fundamental, nenhuma con-
venção estrita, nada que seja respeitado para contê-la … Nada no céu ou na 
terra pode servir de controle sobre eles.”281

b. A estabilidade de tal ordem legal se baseia na exclusão de todos os que 
não concordam com seu princípio subjacente. As reclamações sobre esse exclusi-
vismo são compreensíveis. “Embora a Revolução tivesse declarado liberdade de 
imprensa, quem quer que tivesse escrito em defesa da ordem e da verdade teria 
sido condenado à morte sem julgamento. Embora tenha proclamado respeito às 
pessoas e aos bens, os bens e as pessoas sofreram os ataques de suas leis e os as-
saltos de seus assassinos contratados. Embora tivesse decretado a independência 
dos tribunais, possuía um tribunal superior na turba, que teria condenado e exe-
cutado pessoalmente qualquer magistrado que proferisse sentenças de acordo 
com a justiça. Embora tivesse instituído governos municipais e departamentais a 
serem nomeados pelo corpo de cidadãos, os verdadeiros cidadãos ficaram longe 
dessas eleições, que se tornaram despojos dos revolucionários. Como resultado, 
todas aquelas proclamações de direitos, todas aquelas instituições estabelecidas 
em nome da liberdade, serviram apenas para favorecer a organização de um po-
der monstruoso, para multiplicar por toda parte os agentes de sua tirania, para 
concentrar o poder supremo em homens devotados a sua causa, e para consumar 

281  Burke, Reflections; em Works, V, 97s.



295

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

a escravidão da França.”282 Isso porque a liberdade não é uma teoria, é um fato: 
a segurança é essencial para o exercício dos direitos dos cidadãos; a primeira 
condição dessa segurança está nos princípios, no espírito de ordem e justiça, no 
caráter moral do governo, sob a supervisão do qual esses direitos podem ser exer-
cidos. Não descemos à arena contra inimigos criminosos quando os juízes do 
campo são seus cúmplices. Sem dúvida, essas restrições dificilmente poderiam 
ser conciliadas com a universalidade dos direitos solenemente proclamados. No 
entanto, por enquanto, essa injustiça era indispensável. Se alguém realmente de-
seja a liberdade revolucionária, não deve dar armas àqueles que as usariam contra 
ela. A Revolução afirma que só pode efetuar a salvação da humanidade na con-
dição de um interlúdio de intolerância, que prepara o caminho para a tolerância 
total; por isso aprova este sistema de exceções em que a liberdade se torna um 
privilégio e a oposição uma vítima indefesa.

c. Apesar de um forte governo centralizado e de uma política de exclusi-
vismo que restringia a nação aos partidários da revolução, a revolução encon-
trou repetidamente obstáculos de ordem jurídica em sua própria organização. 
A máquina estatal podia muito bem ser obstruída, paralisada ou mesmo mal 
direcionada para fins errados, se o Governo Central se tornasse frouxo, tímido 
ou infiel à grande causa. E isso aconteceu repetidamente segundo a avaliação 
daqueles que não queriam descansar até que a perfeição revolucionária fosse 
alcançada. Esses casos exigiam outro expediente, o uso de golpes de estado, de 
medidas extraordinárias e extrajudiciais. Será que isso foi uma renúncia dos 
princípios? Não, pelo contrário, era a aplicação do princípio supremo: a saber, 
o bem-estar do Estado e a preservação da Revolução. Isso foi suficiente para 
saudar cada aparente irregularidade que derrubou um regime infiel e vacilante 
como legítima, obediente, louvável. 

282  Appel à la France contre la division des opinions, p. 11.



296

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Mas, vejamos agora a maneira pela qual esses meios extrajudiciais foram 
empregados. Mais uma vez, do ponto de vista da doutrina da Revolução, toda 
crítica aqui está fora de lugar. A investigação é realmente supérflua aqui, uma 
vez que o escopo da dinâmica revolucionária não reconhece nenhum outro 
critério, exceto o escopo da necessidade revolucionária. A política é, portanto, 
uma questão de conveniência, de discernimento subjetivo, de consciência. A 
mente e o coração do revolucionário precisam apenas responder a uma ques-
tão em sua consciência: a ação que ele pretende fazer é necessário ou útil para a 
revolução, de acordo com sua convicção interior, que ninguém sabe, exceto ele 
próprio? O bem-estar do Estado justifica todos os meios. Porque embora que os 
revolucionários mantem uma inimizade pública contra os Jesuítas, é verdade 
que não existe nenhum jesuitismo pior e mais completo do que aquele que 
brota do principio revolucionário. Consequentemente, onde essa preocupação 
serve de motivo e guia, o errado torna-se, estão, certo; e verdade, equidade e 
humanidade são confiantemente e zelosamente sacrificados a Moloque.283 Com 
paz de espírito e senso de dever, verdade e justiça e humanidade. Isso explica o 
sangue frio com que as piores atrocidades foram perpetradas, a firmeza de con-
vicção com que o partido progressista pronunciou o veredicto de destruição 
sobre todos os que se interpusessem em seu caminho. Tudo se tornou meritó-
rio e louvável quando relacionado ao bem-estar geral e utilidade política. Foi o 
que aconteceu com o assassinato do rei: não era uma questão de lei, mas, como 
disse Robespierre, uma “medida de segurança pública”, um “ato de providência 
nacional.”284 Foi o caso da proscrição dos girondinos: o governo “sentiu a neces-
sidade de maior unidade e concentração de poder para agir prontamente.”285 Foi 

283  “Moloque” era uma divindade canaanita que exigia o sacrifício dos primogênitos de seus 
adoradores [Nota da tradutora].
284  Citado em Mignet, Histoire de la révolution, I, 346.
285  Ibid., II, 27.



297

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

o caso do massacre de centenas de prisioneiros em setembro de 1792: “Essas 
execuções terríveis, mas irreparáveis”, escreve Buonarrotti, “visavam claramen-
te consolidar a revolução e eram a consequência deplorável das hostilidades 
abertas e ocultas dos inimigos da liberdade e dos graves e iminentes perigos 
que ameaçavam então o povo francês.”286 Esse foi o caso com toda a série de 
medidas pelas quais o poder supremo foi arrancado das facções que recuaram 
em praticar novas barbáries. 

Mas, alguém dirá, os meios revolucionários estavam mais à disposição 
do governo do que de seus agressores; por que, então, os ataques ao governo 
sempre tiveram sucesso? Bem, tiveram sucesso porque o partido atacante tinha 
razão, foi mais consistente do que o governo ao defender a aplicação direta e 
incondicional dos princípios universalmente reconhecidos. Os poucos preva-
leceram sobre muitos porque apelaram para o que seus próprios oponentes 
haviam dito e feito anteriormente. Devido à concatenação lógica das ideias, 
com o triunfo de alguns, estava em jogo o triunfo de toda a revolução. Sua re-
petida vitória provou assim a persistência de uma lealdade geral à doutrina da 
Revolução. Madame de Staël fala dos “crimes com os quais a nação se macu-
lou”, mas essa declaração é injusta: a nação era inocente da maioria dos crimes 
da revolução.287 O que a nação poderia fazer, agora que estava fragmentada em 
individualidades, arregimentada em departamentos, restringidos pela organi-
zação? A sentença de morte de Luís foi aplicada por uma maioria de apenas 26 
votos em uma assembleia de 721 membros, onde votar era quase uma questão 
de vida ou morte para os próprios juízes. A nação, se pudesse haver apelação, 
certamente não teria mantido a sentença. A desaprovação, a aversão intensa a 
muitas medidas tomadas pela Convenção era nacional, e a oposição ao regime 

286  Buonarrotti, Conspiration de Babeuf, I, 22.
287  Veja o próprio testemunho dela citado acima, na nota 16 do capítulo 11.



298

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

sanguinário às vezes chegava a um ponto que parecia garantir a vitória. Donde 
então a futilidade de toda tentativa de derrubar o governo revolucionário por 
parte da maioria bem-intencionada, moderada e avassaladora? Foi fútil não 
apenas por falta de unidade e cooperação, mas acima de tudo por falta de con-
vicção sobre a justeza da causa pela qual estavam lutando: eles sabiam em seus 
corações que assim se tornariam desleais e prejudiciais a uma teoria que no 
fundo ainda acreditavam e à qual eles não renunciaram. 

Mas uma coisa, dizem, não pode ser negada; a saber, que a maré da re-
volução foi mais longe do que qualquer um tinha pretendido no início. “A re-
volução de 1789 visava a abolição do feudalismo, a reforma da sociedade, a 
supressão dos abusos introduzidos sob um regime arbitrário e a redução do 
poder absoluto da monarquia pela intervenção da nação no trabalho do gover-
no. Esses eram seus verdadeiros desejos, e tudo o que ultrapassou esse limite 
extrapolou o alvo e não trouxe nada além de desastres em seu encalço.”288 No 
início, quase ninguém desejava o governo do jacobinismo, a derrubada do tro-
no, a humilhação da autoridade real; ninguém pensou em derrubar o estado. 
Eu admito. Os homens viviam em ilusões. Na véspera de 1789, o parlement de 
Paris assegurou ao rei que, ao convocar os Estados Gerais, ele não tinha nada 
a temer, exceto o “excesso generoso do zelo deles em prover apoio ao trono.”289  
Inicialmente, na abertura dos Estados Gerais, pensava-se apenas na eliminação 
dos abusos, por meio de consultas mútuas. Em seguida, a constituição de 1791 
foi considerada uma obra que resistiria ao teste dos séculos. Ao falar na assem-
bleia foi dito: “Três anos de trabalho destruíram quatorze séculos de abusos e 
prepararam séculos de felicidade.”290 E assim eles prosseguiram, passo a passo, 

288  Thiers, Histoire du Consulat, V, 88.
289  Citado em Burke, Reflections; em Works, V, 86.
290  Necker, II. 170.



299

SEGU N DA  FA SE  –  D E SE N VO LV I M E N TO  ( 1 7 8 9 - 1 7 9 4 )

cheios de bons sonhos. E assim eles foram mais longe do que qualquer um teria 
considerado possível no início. Eu admito. Eles se desviaram da meta que se 
propuseram. Eu admito. Mas o que estou eu dizendo, admitir? Eu afirmo isso, 
eu apelo a isso. Eu considero isso a evidência mais forte em defesa da verdade 
do meu caso. O que triunfou não foi a vontade dos homens, mas o poder dos 
princípios. Embora o homem se glorie de poder ficar de pé o quanto quiser, ele 
é arrastado, quer queira quer não. O ano de 1793 veio não porque os revolu-
cionários o previram ou desejaram, mas porque estava implícito no desenvolvi-
mento progressivo das ideias, cujo triunfo fora decidido em 1789. 

Até agora, eu nada disse sobre o Reino do Terror. Eu o reservo para uma 
consideração separada. Esse episódio, no qual a morte era o único meio de go-
vernar, exibe uma imagem instrutiva da teoria em sua prática horrível e fornece 
evidências esmagadoras contra todos os argumentos a seu favor. Eles fornecem 
provas para condenar todos os conceitos revolucionários. No entanto, aqui em 
particular os defensores da Revolução se esconderam atrás do pretexto do 
excesso e do exagero, como se esse episódio de desumanidade quase incom-
parável não fosse preeminentemente uma continuação fiel do experimento 
sistemático. Assim tentaram eclipsar os horrores que a precederam. Deixe-me 
mostrar agora que em termos de atrocidades este último ato é parte integrante 
e harmônica de toda a tragédia e que, longe de ser uma dissonância, constituiu 
antes, nesta sinfonia do inferno, um acorde harmonioso e um final digno.





301

P A L E S T R A  X I I I

O REINADO DO TERROR 

Já observamos vários períodos de desenvolvimento revolucionário, resta-nos, ago-
ra, considerar apenas um período da fase de Desenvolvimento: o último, o mais 
terrível, mas também o mais instrutivo de todos, a saber, o Reinado do Terror. Con-
sidero supérfluo esboçar esta descida política ao Inferno desde a queda dos Giron-
dinos até a queda de Robespierre, 31 de maio de 1793 a 27 de julho de 1794. Mas 
não é de modo algum supérfluo chamar a atenção para sua conexão com a doutrina 
da Revolução e desmascarar a narrativa de que foi um exagero par excellence. Não te-
mos a ver aqui nem com um período excepcional, nem com pessoas excepcionais. 
Em termos de conteúdo, o Reinado de Terror foi a continuação, na medida do pos-
sível, do que havia acontecido desde 1789; e quanto às pessoas, eram teóricos que, 
no espírito da Revolução, longe de cometer excessos, proclamaram teses revolucio-
nárias e empregaram meios revolucionários com extraordinária firmeza de espírito.

Permitam-me, primeiro, lançar um olhar geral sobre a natureza deste pe-
ríodo notável. E, então discutir em maiores detalhes alguns dos homens que 
estiveram à frente do desenvolvimento revolucionário.

Não é estranho, como muitos pensaram ou afirmaram, que esta sequên-
cia de eventos seja completamente extraordinária. A difamação que revolucio-
nários fazem deste período é resultado de sua cegueira para com as consequên-
cias de seus próprios dogmas. A partir de 1789, todos os partidos do governo 



302

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

eram, na verdade, apenas nuances do mesmo partido. Cada partido, por sua 
vez, viu como inimigo aqueles que o suplantaram e que atrapalharam seu traba-
lho, em vez de vê-los como discípulos e imitadores, discípulos que prossegui-
ram com passos mais firmes onde ele havia parado. Cada partido pensou que 
se tornou moderado quando na verdade tornou-se inconsistente. Ofendeu-se 
com as conclusões tiradas do que havia pregado recentemente, com as últimas 
consequências do que havia praticado pouco tempo antes. Essa foi a atitude 
dos anglomanos (o partido inglês), para com os constitucionalistas; dos cons-
titucionalistas para com os girondinos; dos girondinos para os jacobinos. Essa 
seria em breve a atitude de todos contra a facção mais recente no poder. Opri-
midos pelo rio caudaloso que haviam imaginado que poderiam controlar, to-
dos os partidos quase esqueceram seu ódio uns pelos outros e transferiram sua 
hostilidade, indignação, aversão - e especialmente sua responsabilidade - para 
os Terroristas. Disseram que os desastres e as atrocidades aconteceram porque 
os Terroristas haviam abandonado a estrada até então seguida. Mas o contrá-
rio é que é verdade. Os princípios seguidos pelos Terroristas eram os mesmos 
que, não apenas os Girondinos, mas os constitucionalistas, Mirabeau, Necker 
e Turgot haviam tomado como diretrizes – e até pelo próprio rei benigno, em 
seu zelo bem-intencionado pela reforma. Isso se aplica, por exemplo, à máxima 
básica que contém a tônica tanto de toda a teoria quanto de todo o reinado do 
terror: a promoção incondicional do bem comum. Madame de Staël às vezes pre-
fere ver nesta bandeira a máxima defendida somente pelos homens de 1793: 
“A vontade arbitrária, sem limites, era a sua doutrina; bastava-lhes dar como 
pretexto para cada ato de violência o nome peculiar de seu governo, o bem 
comum - expressão fatal, que implica sacrificar a moralidade àquilo que se con-
vencionou chamar de interesse do Estado, ou seja, sacrificando moralidade às 



303

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

paixões dos que governam.”291 Mas essa regra não era nova; tinha sido a mesma 
desde o início. Essa regra removeu todas as objeções. Essa regra, essa deificação 
do estado, havia embasado todos os argumentos, havia sido usada para remo-
ver todas as objeções. Usada inclusive por Necker e a própria Madame de Staël. 

Os exemplos não faltam. Antes de 1789, quando muitos que ainda não 
estavam imersos na teoria recuaram diante da revogação dos direitos de pro-
priedade, Turgot disse: “Perguntas desse tipo estão relacionadas a uma ordem 
superior de negócios; dizem respeito aos direitos da natureza e ao bem co-
mum.” Em 1790, Camille Desmoulins, “uma alma gentil e tenra”, de acordo 
com Mignet,292 disse que não haveria paz até que os Aristocratas em todos os 
83 Departamentos fossem enforcados nas árvores; o destino deles não seria 
injusto, uma vez que se revoltaram contra o direito inalienável da nação ao au-
togoverno. O bem comum, os direitos da nação, a preservação da República e 
a Revolução foram sempre as molas motrizes que impulsionaram a máquina 
de destruição. 

Os princípios, portanto, foram os mesmos; mas, será, talvez, que as ações 
foram diferentes? Ao ouvir alguns falarem do Reino do Terror, alguém poderia 
pensar que antes apenas o caminho da inocência e da filantropia havia sido 
trilhado. A verdade não confirma esse testemunho. Houve uma escalada cul-
minante de maldade, o primeiro passo da qual já havia alcançado um grau de 
violência sem precedentes. Não podemos tecer coroa de flores para malfeitores 
só porque depois deles vieram malfeitores piores; não podemos aprovar os Gi-
rondinos simplesmente porque os Jacobinos, que vieram depois, os superaram 
na violência da prática. Necker escreve que ninguém teria suspeitado que os 
Girondinos se tornariam, no futuro, oponentes dos ultrajes revolucionários 

291  Madame de Staël, Considérations, II, 145s.
292  Mignet, Histoire de la révolution, II, 38.



304

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

“quando a maioria deles, como membros da Assembleia Legislativa, provocou 
os dias de 20 de junho e 10 de agosto e instigou a deposição do rei; quando 
eles tentaram ludibriar o povo, despertaram sua fúria cega e perseguiram os 
emigrantes e sacerdotes até o amargo fim, enquanto mostravam muita indul-
gência para com os inventores da Torre de Gelo em Avignon e para o célebre 
Jourdan, o maior canalha da época.”293 O elogiado Roland não era tão elogiável 
quando, em 1792, se referiu à barbárie dos que participaram do massacre de 
setembro de 1792 com os eufemismos “excesso,” “efervescência,” “agitação.” De 
novo, cito Necker: “Os Girondinos distinguiam-se quase que exclusivamente 
por seus talentos e se viram (em 1793) à frente do partido mais sábio, o que 
estava mais afastado das medidas violentas e tirânicas. No entanto, na maior 
parte eram os mesmos deputados que na Assembleia Legislativa, quando de 
posse da confiança do povo, derrubou a constituição monárquica de 1791. Eles 
haviam planejado o dia 10 de agosto, bem como os eventos que o antecederam. 
É notável, notável do ponto de vista moral, que tenham sucumbido em 1793 
aos mesmos golpes e, em consequência das mesmas manobras, às mesmas ar-
mas de assalto a que recorreram em 1792 para derrubar o rei e fazer com que 
ele fosse deposto.”294 O que Necker diz aqui sobre os girondinos se aplica a toda 
a linha de partidos vencidos: “A escala crescente dos crimes e ultrajes decorren-
tes da Revolução deu origem a reprovações graduais que se transformaram em 
méritos comparativos, mas por si só muitos desses méritos não teriam colhido 
elogios, muito menos sinais de estima.”295 

Chateaubriand corretamente observa que “o Terror começou com os as-
sassinatos privados e irregulares de 1789, 1790, 1791, 1792, para chegar aos 

293  Necker, De la révolution française, II, 318.
294  Ibid., II, 321.
295  Ibid., II, 319.



305

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

assassinatos públicos e regulares de 1793.”296 Essa regularidade é a marca re-
gistrada do Reinado do Terror. Na verdade, não foi uma época de anarquia 
caótica, mas de uma terrível ditadura destinada a acabar com a desordem e a 
incerteza. “Os dez eram os mais implacáveis ​​porque eram os últimos”.297 Eles 
não desejavam embarcar em uma nova estrada, mas, antes, prosseguir pela 
mesma estrada até o fim. Havia apenas um curso, uma trilha manchada de san-
gue, como Necker previra: “Manchas de sangue servirão de guia, e os troféus 
do crime e altares consagrados às fúrias serão os marcos que marcarão nosso 
caminho”.298 A indignação de alguém não deve começar com o último marco, 
mas com o primeiro. 

Assim como alguns autores gostam de retratar o Reino do Terror como 
um fenômeno inexplicável, como “um efeito sem causa”, alheio a quaisquer an-
tecedentes, para assim imputar o horror da Revolução apenas a esse movimento 
excêntrico, da mesma forma eles gostam de descrever as personagens principais 
desse período como exceções, como aberrações morais cujas desumanidades 
não mancham moralmente a doutrina que usaram indevidamente. A condenação 
dessas personagens é usada por esses autores, portanto, para exonerar a teoria. É 
importante, portanto, expor essa falsificação da verdade histórica, demonstrando 
que o que essas pessoas tinham de extraordinário era a observância consistente 
do princípio da Revolução em toda a extensão de suas demandas. 

Eu não falo de todos. A psicologia da Revolução apresenta uma rica varie-
dade. Em nome da liberdade, não houve falta de fanáticos cujos motivos foram 
a sede de sangue e o interesse próprio; que estavam menos preocupados com a 

296  Chateaubriand, Études historiques, I, Préface.
297  Mignet, Histoire de la révolution, II, 60. [Decênviros é o nome dos componentes do Conselho 
Revolucionário, organizado segundo o sistema de decenvirato da antiga República Romana, 
que foi adotado na Revolução Francesa - Nota da tradutora].
298  Necker, De la révolution française, II, 317.



306

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

realização de conceitos do que em satisfazer desejos e paixões. Esses podem ser 
considerados e rotulados justamente como monstros e demônios em forma hu-
mana. Esse foi o caso de Collot d’Herbois, Carrier e muitos outros. Para alguns, 
eles foram movidos pelo medo de serem suspeitos de terem amolecido. Teria 
sido o medo de se tornarem vítimas de sua própria conivência que os levou à 
crueldade. Como disse Danton, perto do fim de sua carreira assassina: “Ou se 
deve guilhotinar ou ser guilhotinado”.299 O que a princípio foi feito para autopre-
servação, mas com relutância, mais tarde tornou-se um hábito, uma necessidade, 
até mesmo um deleite e um prazer. Foi o caso de Barrère, um dos réprobos mais 
vis a emergir da Revolução. “Barrère, cujos habituais discursos à Convenção ti-
nham como alvo disfarçar sua subserviência a ela, foi um dos instrumentos mais 
dóceis do Comitê. Ele aderiu ao regime de terror nem por fanatismo nem por 
crueldade. De boas maneiras, irrepreensível na vida privada, ele tinha uma mente 
marcada por grande moderação. Mas ele estava com medo; e depois de ter sido 
monarquista constitucional antes de 10 de agosto e republicano moderado an-
tes de 31 de maio, ele se tornou o panegirista e parceiro da tirania dos Decênvi-
ros.”300 Esse também foi o caso de Lebon, um dos mais cruéis cúmplices do Terror. 
“Jovem e de constituição bastante delicada, ele era gentil por natureza. Em sua 
primeira missão, ele agiu com humanidade; mas, por causa disso, foi censurado 
pelo Comitê e enviado a Arras com instruções para se mostrar um pouco mais 
revolucionário. Para que não ficasse atrás da política inexorável dos Comitês, ele 
se entregou aos excessos mais inéditos, misturando libertinagem com extermí-
nio. Sempre mantinha a guilhotina, que chamou de Santa Guilhotina, em sua 
presença, e vivia na companhia ao carrasco, que admitiu à sua mesa.”301  

299  Citado em Mignet, Histoire de la révolution, II, 51.
300  Ibid., II, 66 [ênfase adicionada por Groen na 2ª. ed.].
301  Ibid., II, 115.



307

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

Mas, esse não foi o caso de Danton, Marat, Saint-Just e Robespierre, os 
principais representantes do Terror. Dediquei o restante dessa palestra a con-
siderar essas pessoas em relação à maneira como as ideias da Revolução foram 
colocadas em prática. Vou tentar:  

a.	 fornecer alguns detalhes sobre seu caráter;
b.	 para derivar destes o segredo de sua força; 
c.	 para provar que sua conduta, pelos padrões revolucionários, merece 

elogios;
d.	 para ilustrar em Robespierre a notável relação entre os sofistas que 

proclamaram a teoria e os estadistas que a executaram.

Comecemos, então, pela questão do caráter.
a. Quanto ao caráter dessas pessoas acima mencionadas, basta lembrar 

que nem a malícia nem o apetite foram o único ou mesmo o principal moti-
vo de suas ações. Danton foi um revolucionário que não considerava nenhum 
meio forte demais para levar a Revolução adiante. “Ousado, ardente, ávido por 
sensações e prazeres, ele se atirou de todo o coração às perturbações e estava 
fadado a brilhar especialmente nos dias do Terror. Pronto e decidido, não ame-
drontado nem pela dificuldade nem pela novidade de uma situação extraordi-
nária, soube escolher os meios necessários e não teve medo nem escrúpulos 
de nenhum. Ele considerou urgente acabar com a luta entre a Monarquia e a 
Revolução, e ele fez isso acontecer no dia 10 de agosto. Com a aproximação 
dos prussianos, ele julgou necessário manter a França sob controle e envolvê-la 
no sistema da Revolução, de modo que se diz que foi ele quem arranjou aque-
les dias horríveis de setembro”.302 Sua convicção de ter agido no cumprimento 

302  Thiers, Histoire de la révolution, VI, 169.



308

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

do dever e do mérito nunca o abandonaram, nem mesmo diante do Tribunal 
Revolucionário, mesmo que estava convencido que estava para ser executado. 
O juiz presidente do tribunal, dirigindo-se a ele, disse: “‘Danton, a ousadia 
é a qualidade da culpa, a calma a parte da inocência.’ Diante dessas palavras, 
Danton exclamou: ‘A ousadia individual deve ser reprimida, sem dúvida; mas 
a ousadia nacional que tantas vezes exemplifiquei e empreguei na causa da li-
berdade é a mais merecedora de todas as virtudes. Essa ousadia é minha; é o 
que emprego aqui pelo bem da República contra os covardes que me acusam. 
Quando me vejo caluniado de forma tão vil, como posso me conter? De um 
revolucionário como eu não se deve esperar uma defesa fria. Homens do meu 
temperamento são inestimáveis ​​durante as revoluções. O gênio da liberdade 
selou sua marca na testa de homens assim.’”303 Esse é um exemplo notável de 
como as pessoas criam para si mesmos uma moralidade ad hoc que torna meri-
tório até mesmo o crime. Com tudo isso, Danton visava mais talvez à igualdade 
democrática do que à realização de teorias, nas quais ele era aparentemente 
menos versado do que alguns de seus capangas. Por essa razão, Mignet escreve 
que Danton era “apenas um chefe político, enquanto que os outros eram ver-
dadeiros sectários.”304 

Marat, em particular, era um verdadeiro sectário. Apesar da maldade e fero-
cidade com que se voltou para a escória da sociedade, era claro que ele se inspi-
rou apenas em um ideal: pressionar para o estabelecimento de um radicalismo 
total. Thiers o caracterizou com razão como o “homem mais singular de um pe-
ríodo tão fértil em pessoas de caráter diferente. Marat tinha uma formação em 
ciências. Ele se esforçou para derrubar todos os sistemas; ao se deparar com as 
dificuldades políticas, ele imediatamente teve uma ideia terrível, uma ideia que as 

303  Ibid., VI, 160.
304  Mignet, Histoire de la révolution, I, 361.



309

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

revoluções aplicam todos os dias à medida que os perigos contra elas aumentam, 
mas que eles nunca confessam: a destruição de todos os seus oponentes. Marat 
percebeu que a Revolução acabou seguindo seus conselhos, apesar de tê-los con-
denado. Notou também que os homens que ele denunciou foram destituídos de 
sua popularidade e massacrados no dia que ele previu. Marat, então, passou a se 
considerar o maior político dos tempos modernos. Assim, foi tomado por uma 
arrogância e audácia extraordinárias, a ponto de ser sempre considerado como 
uma pessoa aterrorizante por seus adversários e bizarro, para dizer o mínimo, por 
seus próprios amigos. Ele chegou ao fim de uma forma tão singular quanto tinha 
sido sua vida.305 Ele sucumbiu no exato momento em que os líderes da República 
se reuniram para formar um governo cruel e sombrio. Esses líderes não podiam 
mais acomodar um colega maníaco, dogmático e imprudente cujos caprichos te-
riam atrapalhado todos os seus planos.”306 

Eu também mencionei o jovem Saint-Just. Ele era quem, acima dos ou-
tros, compartilhava o poder supremo com Robespierre. Eu me contento com 
as seguintes palavras de Mignet: “Saint-Just passou a aplicar seu sistema sem 
hesitação. Mal tinha vinte e cinco anos, já era o mais ousado dos Decênviros 
porque, também, era o mais convencido de todos eles. Apaixonadamente ape-
gado à República, foi incansável nas Comissões, destemido nas missões dadas 
ao exército, onde daria um exemplo de coragem ao participar nas marchas e 
nos perigos dos soldados. O que o tornou uma pessoa formidável não foram 
tanto suas crenças populares, mas sua habilidade política. Ele possuía gran-
de ousadia, presença de espírito, engenhosidade e firmeza. Pouco suscetível 
à compaixão, ele reduzia suas medidas de segurança pública a fórmulas e as 

305  [Morreu apunhalado em uma banheira por uma simpatizante dos Girondinos – nota da 
tradutora]
306  Thiers, Histoire de la révolution, V, 71. [2ª. ed.] Marat era a personificação do governo da turba.



310

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

colocava em prática. Se a vitória, a proscrição, a ditadura pareciam necessárias 
para ele, ele imediatamente as exigia. Ao contrário de Robespierre, ele era um 
verdadeiro homem de ação”.307 

Agora vou ao guia e à alma do Reino do Terror. O que devemos pensar de 
Robespierre? Diz-se que ele foi um instrumento condenável do abismo, uma 
mancha na humanidade, alguém que realmente não merece ser chamado de 
humano. Necker escreve: “A honra da humanidade parece exigir que o consi-
deremos como um ser fora da natureza, alguém com quem não podemos nos 
relacionar nem por estudo nem por observação.”308 

Para nós, que não desejamos honrar a humanidade obscurecendo a ver-
dade, seria totalmente impróprio evitar uma investigação histórica com tal pre-
texto. É claro que quando o período do Terror desmoronou, amigos e inimigos 
tinham todos o mesmo interesse em colocar a responsabilidade e culpar ape-
nas Robespierre.309 E devido à memória do que aconteceu durante o Reino do 
Terror, mesmo aqueles que desejam ser imparciais têm uma imagem do líder 
dos Terroristas altamente desfavorável. Ele é visto como um homem libertino 
e imoral. Um demagogo cruel. Um ateu que, através de demonstrações falsas 
de moral e virtude, bem como por possuir talentos extraordinários, conseguiu 
atingir o nível mais elevado que o crime, quando combinado com genialidade, 
sempre alcança em dias de confusão e agitação.

Nem uma única característica deste retrato é real. Robespierre não era 
um homem imoral. Em comparação com os outros, ele se destacou pela mo-
déstia. Sua desambição era exemplar. Ele foi, com justiça, chamado de “o incor-
ruptível”; por ocasião de sua morte, possuía pouquíssimos bens, 460 francos. 

307  Mignet, Histoire de la révolution, II, 63.
308  Necker, De la révolution française, II, 329.
309  [2ª. ed.] Robespierre se tornou o “bode expiatório da Revolução.” Croker, Essays on the 
Early Period of the French Revolution, p. 309.



311

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

Ele acreditava na virtude, na imortalidade, em Deus. Ele era um deísta. Não há 
motivos para supor que ele fosse cruel por natureza. Ele não possuía talentos 
que pudessem explicar sua superioridade e domínio prolongado: a esse respei-
to, ele não pode ser comparado a Mirabeau, nem mesmo a Danton. Diante do 
perigo, ele fugiu como um covarde. Ele não possuía nenhum talento oratório 
excepcional. De pequena estatura, ele não tinha nada em sua aparência, voz ou 
semblante que pudesse inspirar admiração. No entanto, este foi o homem que 
foi capaz de atingir um nível de poder sem igual na história! “Robespierre era 
mais popular do que qualquer homem de seu tempo; ele foi, até certo ponto, o 
moderador da República e aquele que pautava a opinião pública.”310 Sob insti-
tuições republicanas, ele exerceu um governo com um nível de arbitrariedade 
quase desconhecido entre as autocracias orientais. O que explica isso? 

Muitos consideram este mistério insolúvel. Em sua Douze journées de la 
Révolution, Barthélémy afirma que “depois de ler uma centena de livros sobre 
ele e ponderar sobre o que li, ainda não consigo entender o poder de Ro-
bespierre, sua popularidade ou o segredo de sua influência sobre as massas. 
Parece que tempos inexplicáveis ​​requerem causas motrizes inexplicáveis.” 
Acredito que muitos não conseguem entender Robespierre por falta de com-
preensão do próprio erro deles. Deixe-me tentar mostrar, com a perspecti-
va que falta a essas pessoas, qual foi o segredo da força que fez a França se 
submeter, quer quisesse ou não, a homens como Robespierre, assim como 
também a Saint-Just e Marat.

b. Para mim, a solução está na confiança que eles tinham na teoria revolu-
cionária; e acho que devemos prestar atenção aqui à sinceridade da convicção 
deles, à natureza da doutrina e à simpatia geral que ela gozava. Esta sinceridade 
de convicção já foi mencionada quando tratamos de Marat e Saint-Just. Essa 

310  Mignet, Histoire de la révolution, II, 43.



312

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

sinceridade era igualmente inconfundível em Robespierre. Isso não escapou 
aos olhos atentos de Mirabeau, que, mesmo quando ainda não dava muita 
atenção a ele, exclamou: “Este homem acredita em tudo o que diz!”311 Madame 
de Saël, apesar de se referir a ele a uma certa altura como “hipócrita,” em outro 
lugar escreve mais acuradamente: “Robespierre não era nem mais capaz nem 
mais eloquente do que os outros: mas seu fanatismo político tinha uma aura 
de calma e austeridade que o tornava temido por todos os seus colegas. [...] 
Havia algo de misterioso em suas maneiras que fez pairar um terror oculto em 
meio ao terror visível proclamado pelo governo.”312 Ele triunfou porque acredi-
tava firmemente na teoria política da Revolução e porque a fidelidade às suas 
convicções não o permitia recuar mesmo diante das últimas consequências, 
por piores que fossem, e mesmo que ele tivesse de resistir sozinho.313 Sua total 
abnegação, que buscava apenas o triunfo da doutrina em que acreditava, deu-
-lhe uma “preponderância natural sobre aqueles que pararam no meio do ca-
minho e que se lisonjeavam, em sua inconsistência covarde, de terem debelado 
o Terror cujo princípio subjacente eles próprios endossaram. [...] Robespierre 
ilustra a grande verdade de que no decorrer de uma revolução o partido mais 
consistente prevalece no final sobre o menos consistente, e que mais cedo ou 
mais tarde todos os princípios produzem todos seus frutos”.314 É digno de nota 
que na questão principal ele foi consistente em todas as partes. Na primeira 
assembleia, quando todos os tipos de combinações de formas mistas de gover-
no estavam sendo discutidos, ele imediatamente apresentou uma proposta de 
igualdade universal de direitos políticos como sendo a única forma de governo 

311  Citado em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, I, 159.
312  Madame de Staël, Considérations, II, 140f, 107s.
313  [2ª. ed.] “Por seu próprio isolamento ele demonstrou a sua força e ganhou ascendência 
sobre mentes irresolutas.” Lamartine, Histoire des Girondins, II, 47.
314  Berliner Politisches Wochenblatt, 1832, p. 99.



313

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

consoante com os direitos do homem.315 A sua convicção firme deu-lhe aquela 
energia em palavras e ações que permite que alguém prevaleça sobre aqueles 
que são indiferentes porque estão apenas meio convencidos. Além disso, à me-
dida que a Revolução avançava, cada evento importante estava um passo mais 
perto do ponto onde ele permanecera desde o início, de modo que seu prestí-
gio e influência crescia à medida que mais de seu sistema prevalecia. Quando 
as pessoas finalmente atingiram o nível de sua convicção, ele se tornou o líder 
natural do partido vitorioso: toda a força do radicalismo tornou-se disponível 
para o radical que se elevava acima dos demais. Seu triunfo foi alcançado não 
apenas pela astúcia e violência, mas por uma inflexibilidade e uma singeleza de 
espírito que nasce de uma fé inabalável. 

Mas, para apreciar a fonte e a natureza da força de Robespierre e com-
panhia, devemos prestar atenção, não somente à sinceridade, mas também ao 
conteúdo de sua doutrina, sua convicção. Eles haviam dedicado suas vidas a 
uma visão de mundo que acreditavam ser não apenas verdadeira, boa, útil e sa-
lutar, mas também o único e seguro meio de efetuar um fim rápido e universal 
das calamidades e infortúnios da raça humana e dar início a um tempo de feli-
cidade imperturbada. Conhecemos o ponto de vista deles sobre o sofrimento 
humano, a saber, que a terra sempre foi um teatro de miséria como resultado de 
violência e hipocrisia; que príncipes e sacerdotes fizeram um pacto para escra-
vizar as ​​nações, tanto no corpo como na alma, com uma dupla cadeia de com-
pulsão e superstição; que os dogmas estreitos e degradantes do cristianismo 
a respeito da depravação e impotência do homem foram utilizados para pres-
sionar a humanidade, sob a bandeira da justiça e da moralidade, em um mol-
de artificial que restringia toda a liberdade de movimento e desenvolvimento. 
Como consequência, surgiram muitos tipos de infelicidade e sofrimento; daí 

315  Cf. Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, I, 203.



314

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

a dominação e a escravidão; riqueza e pobreza; inquietação, contenda, guer-
ra; dores e crimes sem número, a sucessão dos quais constitui a história do 
mundo. Um renascimento filosófico dessa degeneração lamentável iria, por seu 
brilho caloroso, pôr fim a essa condição. Com a Revolução, agora, uma luz foi 
acesa na escuridão; direitos que haviam caído no esquecimento estavam sendo 
trazidos à luz. Observar os preceitos da filosofia significaria destruir o precon-
ceito e a tirania, estabelecer a liberdade, garantir a prosperidade, a abundância, 
a verdadeira cultura e o refinamento, sim, passo a passo, recriar e aperfeiçoar 
a raça humana. A inveja e a contenda seriam sufocadas; a felicidade de todos 
se harmonizaria com a utilidade de todos; haveria paz na terra, verdade, justi-
ça, amor mútuo, obediência aos preceitos da natureza - não restringindo, mas 
satisfazendo seus desejos e paixões - assistência mútua, fraternidade; em uma 
palavra, em vez de miséria, haveria bem-aventurança. A implementação fiel da 
teoria era suficiente, mas também era o único meio. Agora era possível aconte-
cer o que foi impossível nos tempos da ignorância. A oportunidade estava aí. 
Na França, a grandiosa tarefa de educar a humanidade podia ser empreendida 
e concluída. Que perspectiva! Ser benfeitores do próprio país, da Europa, do 
mundo! Estabelecer o reino de uma doutrina que, uma vez implantada, criaria 
raízes firmes e levaria a plenitude de seus benefícios a todas as gerações. Só 
depois de nos projetarmos naquele estado de espírito em que esses homens 
imaginavam ter recebido o apostolado de tal evangelho é que seremos capazes 
de ter alguma ideia de como a força deles foi aumentada pelo conteúdo de sua 
confissão, por sua paixão e entusiasmo, por seu - deixe-me usar a palavra - fana-
tismo. Nem precisamos, ou devemos, tomar esse fanatismo como se fosse um 
frenesi louco. Pelo contrário, estava livre de excitação. Não se apoiava na em-
briaguez das paixões, mas nos raciocínios da mente. Foi a submissão a uma teo-
ria cujo esquema ilusório para recriar o mundo foi aceito sem questionamento. 
Foi em grande parte de um senso de vocação superior que surgiu aquela paz e 



315

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

calma, aquela auto complacência e, ao mesmo tempo, aquela frieza cruel e san-
grenta na prática de crimes que tendiam a redobrar a energia revolucionária. 

Finalmente, o que não devemos esquecer é que esse estado de espírito 
estava em harmonia com o modo geral de pensar. Essa descrição da teoria re-
volucionária como a panaceia da humanidade, como o meio de recriar a Terra 
em um paraíso, era a mesma descrição que as pessoas haviam se apropriado 
com entusiasmo através da leitura ampla das publicações de quase meio século 
atrás. Cada invocação daquela sabedoria renovada provocou um eco, atingiu 
um acorde responsivo, administrou um choque eletrizante. O próprio ar que 
os homens respiraram simpatizava com a Revolução. É preciso superar a pri-
meira impressão natural a fim de resistir à Revolução. Por esta razão, até mes-
mo o terrorismo foi invencível por muito tempo. O Regime do Terror tinha 
favores à sua disposição que atraíram milhares; milhares ele restringiu pela for-
ça. Mas a razão de sua força irresistível residia acima de tudo nos atrativos da 
solidariedade revolucionária e na consciência de sua lógica. Esses encorajaram 
seus devotos e desanimaram seus inimigos. 

c. Creio que, agora, limpei o caminho para podermos examinar as políti-
cas e práticas de Robespierre e seus companheiros do único ponto de vista que 
é justo para com eles e útil para nós. Somente tendo em mente seu caráter e 
motivo verdadeiros é que podemos, não apenas dar conta de sua onipotência, 
mas também apreciar sua conduta. Se nada vemos em sua conduta a não ser 
atrocidades que visavam unidade geral de princípio ou propósito, então é me-
lhor permanecermos em silêncio sobre esses atos horríveis e virar uma página 
da história da qual não podemos tirar nenhum proveito. Mas essa visão está 
incorreta. A conduta desses líderes da Revolução, mesmo quando eles foram o 
mais horripilante possível, foi a consequência natural de sua convicção, a apli-
cação fiel das ideias da Revolução e, por esse padrão, uma utilização louvável 
do poder revolucionário. 



316

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Assim que a Revolução se deparou com obstáculos, atos cruéis surgiram do 
fanatismo esboçado acima. Diante da perspectiva de uma idade de ouro, como 
não se inflamar de indignação contra aqueles cuja oposição por si só parecia im-
pedir a realização dessa bênção e perpetuar a injustiça e a miséria? A ira e a amar-
gura contra esses “canalhas egoístas” não aumentariam à medida que as objeções 
deles se multiplicavam? O sangue de tais pessoas não seria um preço baixo para a 
preservação e o triunfo da Revolução? Não será que as pessoas acalmavam cons-
tantemente a consciência perguntando com Barnave, no momento das primeiras 
vítimas: “O sangue deles era então tão puro?” Não prefeririam eles ver na longa 
sucessão dos assim chamados crimes uma justa retribuição, uma condição neces-
sária para a vitória, um mal passageiro de relativamente pouco significado? 

A crueldade dos fanáticos revolucionários é apresentada como algo sem 
paralelo e contrário às inclinações da natureza humana. Não me aventurarei a 
olhar para os recessos mais íntimos do coração corrompido, nem a investigar o 
quanto realmente o homem natural, entregue a si mesmo, valoriza a vida dos ou-
tros quando sua própria vida ou seus interesses são ameaçados ou quando todos 
os seus desejos ou planos são frustrados ou sofrem oposição; podemos descobrir 
coisas piores. Limito-me a observar que o apego apaixonado a noções errôneas 
sobre as questões mais importantes da vida humana e do coração do homem, 
sempre que impulsionado por tal fanatismo, gerou prazer e perseverança em fa-
zer o mal semelhantes às observadas no período do Terror. Não é de se admirar 
que pessoas não familiarizadas com a verdadeira fé cristã não conheçam o dever 
da caridade e da paciência cristãs. Onde as pessoas desconhecem a promessa, 
“não por força nem por violência, mas pelo Meu Espírito, diz o Senhor,”316 aprova-
rão qualquer arma para o triunfo dos princípios que professam. Não reconhecer 
qualquer distinção entre o bem e o mal na escolha dos meios é a marca peculiar, 

316  Zc 4.6



317

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

não apenas do jesuíta, nem do jacobinismo, mas de todo fanatismo. O objetivo 
desse fanatismo é destruir tudo o que estiver em seu caminho. Ele não sabe o 
que é remorso, pois todo crime é apenas mais uma joia na coroa de suas boas 
obras. A história atesta isso em todos os lugares. Assim, Maomé e sua doutrina, 
em nome do único Deus, espalharam a destruição pelo fogo e pela espada sobre 
metade do mundo. Assim, a Roma papal assassinou protestantes a sangue frio, 
em meio a orações e hinos de louvor. Estremecemos quando um Marat exige 
os sacrifícios da vingança do povo às dezenas e centenas de milhares. Quer que 
eu peça emprestado do século 16 uma ressonância impressionante a este grito 
de sangue? O famoso (Hubert) Languet diz que tinha apontado aos católicos 
romanos influentes a natureza terrível dos seus chamados castigos religiosos; 
mas, diz ele, eles responderam imediatamente que não se deve poupar ninguém 
quando se trata de paz pública, e que se duas ou três vezes cem mil pessoas fos-
sem mortas, mais poderiam nascer no prazo de trinta anos: estremeci.317  Como 
podem ver, não houve aqui um fervor religioso mal concebido, mas um anseio 
de paz, ordem e tranquilidade. Um fanatismo para alcançar a paz continua. Me 
recordo que depois de 1830 muitas pessoas elogiaram a coragem dos polacos e 
a lealdade do povo da Vendée e o auto-sacrifício dos Carlistas espanhóis. Ven-
do isto, percebemos que, a fim de amortecer o abismo da revolução, não teria 
havido relutância em atirar populações inteiras para dentro dela. E, no entanto, 
os homens do Terror agiram, em mais de um aspecto, por motivos relativamen-
te nobres. Eles eram desumanos por amor à humanidade. Assim, percebemos 
uma desumanidade filantrópica entre os revolucionários. Um de seus defensores 
atuais diz: “A profunda convicção de que estavam se dedicando ao triunfo da 

317  Imediatamente, eles responderam que ninguém deveria ser poupado, quando a questão 
da tranquilidade pública está em causa, e se duzentos ou trezentos mil homens deveriam ser 
mortos, mais podem renascer dentro de trinta anos. Estremeci com tais vozes. Epistt. secretae. 
I. 72.



318

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

moralidade universal e à causa sagrada da humanidade tornou nossos pais capa-
zes de uma força de vontade férrea. Eles ensinaram que tudo deve ser sacrificado 
por essa moralidade.”318 Eles foram cruéis, mas não por crueldade: a severidade 
é frequentemente indispensável. O médico deve ter mão firme se quiser curar 
uma ferida, e em hipótese alguma deve, por pena insensata, poupar um membro 
podre que logo corromperá todo o corpo. A dor é curta e salutar. Esse também 
seria o caso da dolorosa transição do período revolucionário. Disse Robespierre: 
“Ainda não é chegado o momento de fazer o bem;” mais tarde, mais tarde, um dia 
em qualquer evento, o povo francês se destacaria em gentileza combinada com 
força, em “maneiras que são gentis, enérgicas, sensíveis e inexoráveis ​​para com a 
tirania e a injustiça.”319 Robespierre e Saint-Just se alegraram com a expectativa da 
chegada daquele dia em que todo homem iria, com seu arado, se mudar para seu 
lote de terra, para passar ali seus dias lavrando pacificamente o solo. 

Todo o seu comportamento pode ser resumido: o que eles pensavam ter 
de fazer, fizeram com determinação inflexível: o seu comportamento, longe de 
ser estranho e inexplicável, foi o resultado natural da sua convicção.  

A política deles foi também, em segundo lugar, uma aplicação fiel da teo-
ria da Revolução. 

Esses homens, é dito, não eram governantes, mas anarquistas, não esta-
distas, mas algozes. Não vou negar; mas eles eram assim porque eram teóricos, 
escrupulosamente ortodoxos na doutrina e na vida em que acreditavam e que 
estavam dispostos a levar às últimas consequências. Fizeram da arbitrariedade 
mais ultrajante a regra.

Mas estas noções chamadas anárquicas, cuja defesa eu não assumiria, 
eram, no entanto, as mesmas que, desde o início, foram proclamadas com 

318  Buchez, citado em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, II, 302.
319  Ibid., II, 305.



319

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

aprovação geral. A única diferença era que os jacobinos desejavam aplicar 
essas ideias não para alguns nem para muitos, mas para todo o povo. Seus 
predecessores imediatos, os girondinos, tinham querido aplicar essas ideias 
apenas à classe média, à burguesia, mas jamais às classes baixas, aos sans-cu-
lottes. Os jacobinos aspiravam colocar a si próprios e aos outros, sem exceção, 
sob o jugo da teoria revolucionária, e não se sentiam na liberdade de serem 
tímidos no que se referia ao bem-estar geral. A constituição que elaboraram 
estava de acordo com suas confissões e promessas. “A Constituição de 1793 
estabeleceu um governo puro das massas. Não apenas o povo foi reconheci-
do como a fonte de todo o poder, mas o exercício desse poder foi delegado 
a eles. Uma soberania sem limites; mandatos curtos para os magistrados; 
eleições diretas, nas quais todos participaram; assembleias primárias, que se 
reuniam em intervalos determinados e nomeavam e supervisionavam os re-
presentantes; uma assembleia nacional que era renovada todos os anos e que, 
falando propriamente, nada mais era do que uma comissão das assembleias 
primárias - tal era a constituição.”320 Buonarotti escreve que a Constituição de 
1793/5 “não atendeu completamente aos desejos dos amigos da liberdade, 
pois lamentaram encontrar nela as velhas e angustiantes ideias de proprie-
dade.” No entanto, nem mesmo ele nega que a Constituição atingiu o auge 
da perfeição revolucionária.321 Os terroristas tinham razão em comparação 
com os girondinos. “Segundo a sua própria lógica, a Gironda foi realmente 
contrarrevolucionária. É esse defeito em sua posição que causou sua que-
da. Os homens da Montanha eram lógicos cruéis, mas os girondinos eram 
sofistas.”322

320  Mignet, Histoire de la révolution, II, 12.
321  Buonarotti, Conspiration de Babeuf, I, 27.
322  Nodier, Souvenirs, I, 122. [“os homens da Montanha” eram os membros da Assembleia que 
ocupavam os bancos mais elevados, também chamados de jacobinos. Nota da tradutora] 



320

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Robespierre e seus apoiadores são acusados ​​de arbitrariedade. Com cer-
teza, nunca houve um regime mais arbitrário. E, no entanto, foi o uso siste-
mático dos meios que a Revolução, como vimos, colocou em suas mãos: cen-
tralização, exclusão da oposição e aplicação extraordinária dos princípios por 
medidas de natureza medidas extrajudiciais.

Centralização. Todos os poderes estavam unificados no Comitê de Segu-
rança Pública. Mignet descreve muito bem essa onipotência: “Assim foi criado 
aquele terrível poder que primeiro devorou ​​os inimigos da Montanha, depois 
devorou ​​a Montanha e a Comuna, e não terminou até que ela se devorou. O 
Comitê dispôs de tudo em nome da Convenção, que serviu de instrumento. Ele 
nomeou e demitiu generais, ministros, representantes em missão, juízes e júris; 
derrubou as facções; iniciou todas as medidas. Por meio de seus representantes 
em missão, mantinha os exércitos e os generais dependentes dela, e os departa-
mentos que governava de maneira absoluta. Pela Lei dos Suspeitos, dispunha de 
todas as pessoas; pelo Tribunal Revolucionário, de todas as vidas; pelas requisi-
ções e pela Lei do Máximo, de todas as fortunas; e pela Convenção intimidada, 
de acusações contra seus próprios membros. Em última análise, sua ditadura se 
baseava nas massas, que deliberavam nos clubes e dominavam os comitês, cuja 
cooperação era adquirida por uma diária e mantida por meio do Máximo.”323 A 
forma em que a autoridade se manifestou pode provocar desaprovação, mas a 
essência da autoridade correspondia à teoria, esse poder ditatorial era consisten-
temente revolucionário, e, desde que a conduta dos magistrados não entrasse em 
conflito com a opinião revolucionária, o ideal era uma implementação rápida e 
completa do que foi chamado de Vontade Geral e Nacional.

Exclusão da oposição. Os inimigos da revolução foram postos de lado, jo-
gados na prisão e condenados à morte. Isto é verdade; mas o que você faria? 

323  Mignet, Histoire de la révolution, II, 30.



321

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

O gozo dos Direitos do Homem não poderia ser estendido a todos, enquanto 
esses direitos não tivessem sido garantidos contra os esquemas contrarrevolu-
cionários por meio de restrições temporárias. Enquanto a ação dos governan-
tes não conflitasse com a opinião revolucionária, o ideal aqui era uma imple-
mentação rápida e completa do que foi chamado de vontade geral e nacional.

Medidas extrajudiciais. Todo o Reinado do Terror foi um golpe de estado 
contínuo, a substituição da “ordem legal” por um “Governo Revolucionário”. 
Eles suspenderam a Constituição de 1793, aquela amostra do gênio revolucio-
nário, no interesse desta própria Constituição. Era dever deles proceder com 
prudência, tendo em devida conta as circunstâncias, não precipitadamente, 
ou com consciência sensível, para que a liberdade não fosse ameaçada pelas 
próprias salvaguardas da liberdade. Adiar a distribuição da liberdade era obri-
gatório. Só o adiamento poderia preparar uma implementação segura das dis-
posições constitucionais. As mentes mais perspicazes entenderam isso. “Eles 
perceberam que, antes de conferir ao povo o exercício do poder soberano, era 
necessário generalizar o amor à virtude; substituir a avareza, vaidade e ambi-
ção, que fomentavam uma guerra perpétua entre os cidadãos, pelo desinteres-
se das coisas materiais e a modéstia. Eles perceberam que medidas coercitivas 
excepcionais, indispensáveis ​​para efetuar uma mudança tão profunda e feliz, 
eram incompatíveis com uma organização estatal regular. Em suma, eles per-
ceberam - e o que aconteceu na sequência justificou esse ponto de vista muito 
bem - que ter eleições sem essas medidas preliminares seria apenas entregar o 
poder aos que queriam usá-lo para praticar abusos e, assim, perder para sempre 
a oportunidade de garantir a felicidade universal. [...] Seria a maior de todas as 
imprudências deixar o povo, mesmo que por um instante, sem um diretor ou 
guia.”324 Disse Saint-Just: “Nessas circunstâncias, a Constituição não pode ser 

324  Buonarotti, Conspiration de Babeuf, I, 33, 132.



322

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

posta em vigor; isso certamente seria um convite a todos os ataques concebí-
veis à liberdade, uma vez que a República não teria a força necessária para re-
primi-los.”325 “O partido da Montanha,” escreve Mignet, “em vez de democracia 
radical, precisava da mais estrita ditadura. Mal tinha sido feita, a Constituição 
já foi suspensa e o Governo Revolucionário, enquanto a alterava, foi mantido 
até a paz.”326

Mas, objetou-se, nenhuma desculpa é suficiente para atrocidades como 
as perpetradas durante o Reinado do Terror. Dizer isso prova que não se co-
nhece a elasticidade do princípio da revolução. A fórmula: não pode ser de outra 
forma, justificou todos os crimes, por maior que fossem. Os assassinatos sis-
temáticos desse regime são desculpados precisamente por serem sistemáticos 
- lamentáveis ​​aplicações da lei da necessidade, triste, mas inevitável durante 
um estado de transição. É injusto denunciar as medidas terríveis adotadas, pois 
foram apenas obrigações temporárias: “Basta um pouco de discernimento para 
detectar nos protestos contra as medidas terríveis a própria fúria partidária que 
as ditou; e se as pessoas analisarem a situação sem se deixar levar pelas paixões, 
serão forçadas a concordar que o amor à pátria e o senso dos deveres mais ur-
gentes fizeram os amigos da igualdade finalmente decidirem recorrer a medi-
das rigorosas contra seus incorrigíveis inimigos. Uma vez reconhecida a justiça 
e a necessidade do regime revolucionário, torna-se irrelevante indagar até que 
ponto autoridades foram forçadas a agir com rigor excessivo; a única coisa que 
importa é saber se esse rigor serviu para o fim para o qual foi instituído.”327

“O fim.” O fim justifica tudo. Aqui, não vou perder tempo com desculpas; 
eu me propus a mostrar que, pelos padrões revolucionários, o uso da violência 

325  Citado em Mignet, Histoire de la révolution, II, 29.
326  Ibid., II, 12.
327  Buonarotti, Conspiration de Babeuf, I, 49.



323

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

revolucionária pelos terroristas merece ser admirado e elogiado. O uso da vio-
lência era um caso claro de necessidade, não apenas no sentido de dever, mas 
de obrigação. Foi a coisa certa a fazer. A humanidade exigia isso. Usar a violência 
era um dever sagrado. Quando o que estava em jogo era a Revolução, nada 
deveria ser poupado. 

Imagine-se na situação de 1793. A oposição havia se difundido tanto, 
como resultado do governo jacobino, que parecia quase irreprimível. A maio-
ria das pessoas ansiava pelo fim de uma situação que se tornava cada vez mais 
insuportável. Simpatia, submissão e paciência começaram a dar lugar a nojo, 
descontentamento, agitação e aberta resistência e insurreição. Depois de 31 
de maio de 1793, a crise era terrível. Os maus-tratos aos girondinos se tor-
naram o símbolo da necessidade de um movimento em favor de um regime 
mais brando. Mais de sessenta departamentos levantaram-se em armas con-
tra a tirania parisiense. Os heroicos camponeses da Vendéia puseram em fuga 
as tropas jacobinas. Por todos os lados, exércitos hostis cruzavam as frontei-
ras da França. A República havia declarado guerra à metade da Europa. E 
como se a guerra interna e a externa não bastassem, a própria Convenção se 
dividiu. Uma mudança na maré parecia iminente. No entanto, o que aconte-
ceu? A França foi resgatada dessa confluência incomparável de circunstân-
cias adversas, graças à firmeza e perseverança de alguns. Foram esses poucos 
que realizaram o que parecia impossível; que simultaneamente enfrentaram 
os federalistas, a Vendéia e as potências estrangeiras; que forçou a França à 
unidade e seus oponentes na Convenção ao silêncio e à submissão; que, pre-
servando a Revolução e sua bênção, fez nascer a colossal potência estatal que 
durante anos impôs sua vontade à França e à Europa. Você acha que medidas 
moderadas teriam tido sucesso, em meio às paixões desencadeadas, em acor-
rentar a nação e esmagar a Coalizão? Eles foram capazes de realizar essa gran-
de tarefa apenas certificando-se de que os meios estivessem correlacionados 



324

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

com as necessidades do momento. Não sou um defensor desses homens, mas 
em termos da doutrina da Revolução, digo que eles merecem ser coroados de 
louros e que não há por que nos maravilhar com a serena segurança com que 
tudo o que aconteceu se justificou.   

É uma questão de defender o sistema como um todo? Mignet cita Saint-
Just dizendo: “Cidadãos, vocês desejaram uma república. Se vocês também 
não aceitarem o que permite que ela seja estabelecida, ela enterrará o povo sob 
suas ruínas. O que estabelece uma república é a destruição de tudo o que se 
opõe a ela”.328

Trata-se de mostrar a legitimidade das pesadas taxas e mortes de 
pessoas? “Uma vez admitido que toda a França, homens e coisas, perten-
cem ao governo, este governo tem a autoridade, dependendo de sua segu-
rança, inteligência e energia disponível, para fazer tudo o que julgar útil e 
indispensável”.329  

Você se opõe à construção de cadafalsos? Você abomina a ameaça per-
manente da guilhotina? Você considera execráveis ​​as represálias com tiros de 
canhão e metralhadora, lançando milhares no rio, matando grupos inteiros de 
idosos, homens, mulheres e crianças, exterminando por vezes vilas rurais in-
teiras? Você sente, em uma palavra, que a espada foi empunhada com muito 
vigor? Que a espada revolucionária tem sido empunhada com força excessiva? 
Então, cuidado para não negligenciar o propósito elevado daqueles que, pelo 
bem da Humanidade, abafaram a voz da humanidade em seu peito. Deixe Thie-
rs ensiná-lo a fazer um julgamento justo: “Era necessário apaziguar a ira revolu-
cionária por meio de grandes e terríveis execuções.” E se você quiser considerar 
“a ira revolucionária” como vil e desumana, muito bem, mas isso altera alguma 

328  Mignet, Histoire de la révolution, II, 48.
329  Thiers, Histoire de la révolution, V, 145.



325

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

coisa sobre a necessidade do caso? “O governo foi obrigado a se submeter a 
essas paixões malignas, pois eram inseparáveis ​​da energia que salva uma nação 
em perigo”.330 

Não é razoável aplicar padrões comuns onde tudo estava fora do comum. 
É até mesmo uma ingratidão. O que Thiers testemunha sobre “as medidas mi-
litares, administrativas e financeiras” aplica-se a toda a conduta do Governo. 
“Nunca um governo adotou medidas tão amplas e concebidas de forma tão 
ousada; condenar os autores dessas medidas por sua violência, seria esquecer 
o perigo existente de uma invasão geral. [...] Hoje em dia, uma geração super-
ficial e ingrata critica aquelas operações, condena algumas como violentas, ou-
tras como contrárias aos bons princípios econômicos; e assim, junta o erro da 
ingratidão ao desconhecimento da época e da situação. Que as pessoas voltem 
aos fatos e, por fim, sejam justas para com os homens que tanto se esforçaram 
e que correram tantos perigos para nos salvar!”331 

Mais uma vez, a luta toda foi vista como uma guerra - uma guerra entre 
a velha e a nova ordem. “O Comitê de Segurança Pública se dedicou a realizar 
as mais terríveis execuções. Os exércitos matam apenas no campo de batalha. 
O mesmo não acontece com os partidos que, em situações de violência, com 
medo de ver a luta recomeçar após terem obtido a vitória, tomam precauções 
contra novas tentativas de revolta através de medidas rigorosas mais implacá-
veis. A prática de todos os governos é estabelecer a sua continuidade como 
um direito. Portanto, eles consideram aqueles que os atacam como inimigos 
durante a batalha e como conspiradores quando são conquistados. E assim, os 
matam por meio da guerra e por meio da lei… O governo ditatorial desferiu 
um golpe contra os membros mais eminentes de cada um dos partidos com os 

330  Ibid.
331  Ibid., V, 164.



326

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

quais estava em guerra.”332 Os massacres, inclusive os do cadafalso, eram neces-
sários para a conquista, e na guerra não é preciso perguntar sobre a inocência 
do massacrado. 

O leitor sabe o que penso sobre tudo isso. Fico feliz em citar Desmarais, 
um francês bem-intencionado: “Dizer que a Convenção agiu bem porque agiu 
para salvar a Revolução ou o princípio revolucionário do colapso iminente é 
um erro enorme e bárbaro! É sacrificar os direitos da justiça e da humanidade 
a uma divindade desconhecida chamada Revolução, à qual tudo deve ser sa-
crificado - a França, a vida dos franceses, sua fortuna, sua indústria, sua glória 
- porque a Revolução deve ser salva! Não se defende o que não se tem; agora, 
não sei se a liberdade de que gozou a França sob a Convenção valeu o esforço 
de defendê-la. [...] O regime defendeu a França de certa forma como o tigre 
defende a entrada de seu covil onde esconde sua presa.”333 Desmarais disse a 
verdade, mas seu veredito só é justo se a pessoa não adorar a deusa Revolução. 
Por outro lado, se alguém está enamorado da teoria de que o jacobinismo deve 
levantar-se e assumir o poder, não irá rejeitar as ideias e ações de seus irmãos na 
fé; ao contrário, vai reconhecer, com gratidão, os serviços e méritos daqueles 
que estavam dispostos a sacrificar suas vidas junto com a vida de outros. Na 
luta pela independência da República revolucionária, os homens da Monta-
nha, os jacobinos, triunfaram sobre vários ataques que sofreram apenas por 
uma vontade de ferro fundada em uma perseverança incomparável de fé. “Os 
Montanhistas eram animados apenas por uma paixão poderosa, por uma única 
ideia, a saber, a segurança da Revolução. Tomados de uma exaltação de espíri-
to, inventaram medidas das mais inovadoras e ousadas, sem nunca considerar 

332  Mignet, Histoire de la révolution, II, 24.
333  Desmarais, Études critiques de la Révolution, conforme citado em Wachsmuth, Geschichte 
Frankreichs, II, 302.



327

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

alguma coisa muito perigosa ou muito dispendiosa enquanto fosse útil. Des-
sa forma, conseguiram, com uma defesa imprevista e sublime, confundir seus 
inimigos lentos, sem imaginação e internamente divididos e suprimir as fac-
ções que queriam, em vários graus, um pouco do antigo regime e um pouco 
da revolução e que não tinham uma mente única nem um objetivo fixo.”334 
Eles desejavam liberdade e igualdade completas. Essa meta eles não consegui-
ram alcançar. No entanto, para eles, menos progresso teria sido alcançado, ou 
mesmo teria havido regresso se não tivessem agido como agiram. A glória da 
empreitada permanece, embora sua força tenha sido insuficiente. Thiers indi-
ca que os jacobinos, em sua maioria, “eram guiados mais pela paixão do que 
pelo discernimento” e que, portanto, apenas aqueles entre eles “que decidiram 
aplicar medidas revolucionárias puramente por política, e não por ódio, eram 
superiores a seus rivais.”335 Robespierre parece ter sido um homem assim. Buo-
narotti dá-lhe o título de “ilustre mártir da igualdade”.336

d. Este assassino fanático e mártir, por último, exemplifica a relação entre 
filosofia e prática. Gostaria de chamar a sua atenção para uma peculiaridade à 
qual tem sido dada muito pouca importância até agora: a surpreendente se-
melhança entre os feitos de Robespierre e os dogmas de Rousseau. Creio que isto 
também pode servir, talvez com menos repulsa da pessoa, para nos fazer com-
preender a repulsa e o engano das teorias pelas quais ele foi desviado.

O que caracteriza Rousseau acima de outros, como vimos, é sua aversão 
a todo compromisso. Ele deseja uma aplicação pura e completa de seus princí-
pios na mesma proporção em que está persuadido da verdade e da excelência 
deles. Mas Rousseau não é ateu ou inimigo da moralidade e da virtude, nem é 

334  Thiers, Histoire de la révolution, V, 43.
335  Ibid.
336  Consp. de Babeuf, I. 25.



328

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

incapaz de ter sentimentos brandos e ternos. Pelo contrário, a sua indignação 
é despertada pela doutrina sombria do ateísmo. A infeliz doutrina do ateísmo, 
que destrói todas as virtudes, fundamentando-as no interesse próprio, desper-
ta sua indignação, e seus escritos em toda parte respiram uma espécie de me-
lancolia e suscetibilidade, um sentimentalismo que está relacionado com sua 
profunda tristeza pelo declínio e miséria da humanidade e com suas grandes 
esperanças de uma felicidade vindoura para uma humanidade regenerada. 

Robespierre é o aluno deste mestre, a cópia deste modelo. 
Você se lembra do radicalismo de Rousseau e do ídolo de sua filosofia 

política, a saber, o povo soberano, que não reconhece magistrados, mas apenas 
agentes, não conhece representantes, mas apenas mandatários. Compare isso 
com a Constituição de 1795 (em grande parte originada com Robespierre) ou 
então com o rascunho de Robespierre de uma Declaração de Direitos, e você 
encontrará lá um governo que é a obra e o instrumento mutáveis do povo: “O 
povo é o soberano; o governo é seu trabalho e sua propriedade; os funcioná-
rios públicos são seus agentes e oficiais. O povo pode, quando quiser, mudar 
de governo e destituir seus mandatários. A lei é a expressão livre e solene da 
vontade do povo. A lei deve ser a mesma para todos”.337

Você sabe que Rousseau fez do bem-estar da comunidade a lei suprema. 
Robespierre também considerou nenhuma medida ilegal se ela fosse neces-
sária para a preservação do estado. Como nota Benjamin Constant, “Seria 
fácil mostrar por citações sem número que as falácias mais grosseiras dos 
apóstolos mais ardentes do Terror, nas circunstâncias mais revoltantes, fo-
ram apenas as conclusões perfeitamente justificadas tiradas dos princípios 
de Rousseau”.338

337  Citado em Buonarotti, Conspiration de Babeuf, I, 28.
338  Constant, Cours de politique constitutionnelle, I, 170.



329

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

Rousseau era muito apaixonado pelas instituições da antiguidade. Da 
mesma forma, Robespierre e Saint-Just “desejavam mudar os costumes, há-
bitos e espírito da França para transformá-la em uma república ao estilo dos 
antigos. Governo popular, magistrados sem orgulho, cidadãos sem vício, 
fraternidade de relações, culto da virtude, simplicidade de maneiras, aus-
teridade de caráter - isso era o que pretendiam estabelecer.”339 Eles teriam 
exigido a abstinência espartana e a autossuficiência estóica. Não foi uma 
brincadeira quando, por insistência de Robespierre, o decreto foi aprovado, 
“Justiça e honestidade estão na ordem do dia.” Não foi fingimento inútil, 
mas convicção quando Robespierre recitou um longo catálogo das virtudes 
que ele antecipou que iriam brotar no solo assim purificado - como segue: 
“Desejamos substituir em nosso país o egoísmo pela moralidade,  a honra 
pela honestidade, os costumes por princípios, a tirania da moda pela regra 
da razão, o desprezo pelo sofrimento pelo desprezo pelo vício, a insolên-
cia pelo orgulho viril, a vaidade pela magnanimidade, o amor ao dinheiro 
pelo amor à glória, gente de nobre nascimento por gente boa, a intriga pelo 
mérito, a sagacidade pela inteligência, a exibição pela verdade, o tédio do 
prazer pelo encanto da felicidade, a mesquinhez dos grandes pela grandeza 
do homem, um povo de boa índole, frívolo e miserável por um povo altivo, 
forte e feliz - isto é, substituir todos os vícios e fraudes da Monarquia por 
todas as virtudes e milagres da República. Desejamos, em uma palavra, pa-
gar os votos da natureza, cumprir os destinos da humanidade, cumprir as 
promessas da filosofia, absolver a Providência do longo reinado do crime 
e da tirania. Que a França, uma antiga e ilustre nação, entre as nações es-
cravizadas, ofusque a glória de todos os povos livres que já existiram, e que 
ela se torne o modelo das nações, o pavor dos opressores, a consolação dos 

339  Mignet, Histoire de la révolution, II, 61.



330

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

oprimidos, o ornamento do universo. E que nós, ao selarmos nossa obra 
com nosso sangue, pelo menos tenhamos permissão para testemunhar o 
amanhecer da felicidade universal”.340

Robespierre era um deísta; A confissão de fé de Rousseau também era 
a sua. Não foi um mero artifício político de governante quando, a seu pedi-
do, foi celebrado um festival em homenagem ao Ser Supremo. Foi a realização 
do que Rousseau prescreveu: “Os dogmas da religião civil devem ser simples, 
poucos em número, enunciados com precisão, sem explicação ou comentário: 
a existência de uma Divindade poderosa, inteligente, benevolente, previdente 
e provedora, a vida por vir, a felicidade dos justos, o castigo dos ímpios, a sa-
cralidade do Contrato Social e das Leis.” Como correligionário de Rousseau, 
Robespierre tinha também direito ao lugar de honra concedido a ele nesta oca-
sião. “Robespierre, chefe de todos eles, consultado sobre todos os assuntos, 
falava apenas em grandes ocasiões. Ele discorreu sobre as questões elevadas da 
moralidade e da política; esses assuntos mais excelentes foram reservados para 
ele como mais dignos de seu talento e virtude. Nesse festival ao Ser Supremo, 
o papel de orador pertencia a ele por direito. Ninguém falou mais fortemente 
contra o ateísmo; ninguém impôs maior respeito; ninguém tinha maior repu-
tação de pureza e virtude; ninguém, finalmente, era mais qualificado por sua 
ascendência e dogmatismo para esta espécie de sumo sacerdócio. Nunca hou-
ve ocasião mais bela para imitar Rousseau, cujas crenças ele professava. Há algo 
do humor severo e sombrio de Rousseau em seu estilo”.341 

O objetivo da ditadura de Robespierre foi colocar em prática o “ideal de 
Jean Jacques”,342 nem mais nem menos. Se mantivermos isso em mente, poderemos 

340  Citado em Buonarotti, Conspiration de Babeuf, I, 37.
341  Thiers, Histoire de la révolution, VI, 191.
342  [Alusão ao poema de Da Costa, 1648 em 1848, linha 238; Kompleete Dichtwerken, III, 25.]



331

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

entender as lutas partidárias bizarras durante os meses finais do Terror. Naquela 
época, Robespierre pretendia eliminar três grupos de adversários políticos: os 
hebertistas, os dantonistas e a maioria de seus colegas do Comitê de Segurança 
Pública. Essa inimizade mortal de sua parte não era resultado de um capricho ou 
birra, mas estava relacionada a todo o seu programa de regeneração moral. Pessoas 
que ele considerava desprezíveis como Hébert, Chaumette, Anacharsis Cloots e 
outros, eram defensores do ateísmo. Foram estes ateístas que conduziram a procis-
são sacrílega que levou a Deusa da Razão para dentro das paredes dos santuários 
cristãos. Isso Robespierre não podia tolerar. Ele iria alegremente promover a abo-
lição da religião cristã, mas o culto ao Ser Supremo ele considerava essencial para 
o estado. Para que esse culto ao Ser Supremo fosse reconhecido como um dever 
cívico, era necessário a remoção desses malfeitores, ultrarrevolucionários.

Muito diferente era a facção de Danton. Ele e seus amigos, com pena e 
talvez remorso pela quantidade de atrocidades cometidas, queriam revogar o 
Governo Revolucionário e estabelecer a “ordem jurídica” antes mesmo que 
a Revolução tivesse triunfado completamente. Isso não seria nem um pouco 
encorajado por Robespierre, cuja convicção inabalável o tornava tão imune a 
todo impulso de misericórdia quanto a todo escrúpulo de consciência. Dan-
ton, Camille Desmoulins e seus principais adeptos tiveram que pagar no cada-
falso por seu ajuste prematuro de moderação. 

Assim, Robespierre conseguiu, a torto e a direito, cortar quem o impedia. 
Mas não cegamente, sem propósito. Ele abominava derramamento de sangue 
desnecessário, pois isso privaria as execuções de toda força moral; como al-
guém disse, no mesmo espírito de Robespierre, “o que vai sobrar se você rebai-
xar a pena de morte?” Por essa razão, ele planejou um golpe contra seus colegas 
membros do comitê, que queriam derramar sangue por vingança, interesse 
próprio ou simplesmente por sede de sangue. Derrotado neste confronto com 
perpetradores piores do que ele, Robespierre caiu como um sacrifício pela 



332

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

causa da moderação e da humanidade. Em seu famoso discurso de 28 de julho 
de 1794, na véspera de sua queda, ele usou expressões cuja sinceridade eu, pelo 
menos, não ousaria questionar: “Não são apóstolos do ateísmo e da imoralida-
de aqueles que fazem guerra contra nós? O que! Eu deveria ter passado meus 
dias na terra apenas para deixar atrás de mim o nome de tirano? Um tirano! Se 
eu fosse um, eles rastejariam a meus pés, eu deveria enchê-los de ouro, deve-
ria assegurar-lhes o direito de cometer qualquer crime, e eles ficariam gratos! 
Quem sou eu a quem eles acusam? Escravo da liberdade, mártir vivo da Repú-
blica, vítima mais do que criminoso. Tire minha consciência, e eu sou de todos 
os homens o mais infeliz.”343 Esse apelo à consciência, até a hora de sua morte, 
essa integridade de uma desumanidade consistente, é característico do homem 
que foi a encarnação da Revolução, a personificação da Revolução política, so-
cial e religiosa como pré-padronizada nos escritos de Rousseau, especialmente 
em O Contrato Social e A Confissão de Fé do Vigário de Sabóia. 

Toda a fase de desenvolvimento entre 1789-1794, conforme tratada nes-
ses dois capítulos, é extremamente instrutiva. Pois nestes capítulos tentei pro-
var, não com exagero, mas com precisão teórica, a verdade histórica da tese de 
peso contido nesta Era: o desenvolvimento dos conceitos da Revolução.

Esses anos nos mostram, por autoconhecimento e humilhação, a pro-
fundidade de nossa depravação. Eles nos mostram o que acontece com o ser 
humano quando a origem e essência de uma porção da verdade cristã é negada 
e usada para apoiar um falso princípio: a semente venenosa do erro, semeada 
em solo bem-preparado, multiplica-se por dez e, com as circunstâncias coope-
rando, frutifica cem vezes mais. “Se a luz que há em ti são trevas, quão grandes 
são essas trevas!”344

343  Citado em Nodier, Souvenirs, I, 147.
344  Mt 6.23.



333

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

Esses anos demonstram irrefutavelmente o quão vazia é a afirmação de 
que a Revolução foi o resultado de abusos causados por paixões de seus líderes. 
Contudo, os principais líderes não demostraram estar alterados ao tomar as 
medidas que tomaram; eles demonstraram uma calma deliberação; eles foram 
influenciados pela lógica, não por paixão doentia e não devido ao apego a abu-
sos dos quais não ficou um vestígio.

Se houve qualquer agitação da parte dos líderes revolucionários, ela foi 
devido à resistência à plena implementação integral das teorias revolucionárias 
e não pelo abrandamento dos abusos cometidos, abrandamento do qual, pelo 
menos naquela época, não restou nenhum vestígio. Mas por que então as pessoas 
protestaram contra a contínua prática de abusos? O motivo é óbvio. Nenhum de 
nós entende, por abusos, a religião da revelação divina, a autoridade legítima, a 
desigualdade de classes, o direito de propriedade; no entanto, de acordo com a 
avaliação da Revolução, esses alicerces da sociedade são precisamente os abusos 
mais perigosos de todos, já que são mais difundidos e arraigados do que todos os 
outros. Remova mentalmente, portanto, tudo o que você, com razão, chama de 
abusos; prossiga e imagine uma utopia, um estado político onde a distinção de 
posição e ocupação é acompanhada por amor mútuo e concórdia; onde o clero 
não tem interesses temporais; onde a nobreza consiste exclusivamente de ho-
mens nobres; onde os monarcas são anjos; certifique-se de eliminar o que quer 
que seja motivo para descontentamento, mas permita que a simpatia para com as 
teorias revolucionárias continue – mas, apesar de tudo isso, enquanto a doutrina 
da incredulidade não for abraçada, o revolucionário verá a sociedade que você 
purificou, a utopia que você estabeleceu, como um estábulo Augiano que exigirá 
um fluxo de sangue humano para purificá-lo.345 

345  [Áugias é um rei da mitologia grega cujos estábulos eram tão cheios de gado que eram 
impossíveis de serem limpos, até que o herói Hércules executou a tarefa. Nota da tradutora]



334

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

O estudo desses anos, finalmente, lança uma luz clara sobre a semelhança 
familiar e a afinidade entre descrentes e revolucionários - entre aqueles que 
eram revolucionários de palavra e revolucionários de fato. Ilumina sua unidade 
de princípio, sua solidariedade na culpa. Agora que rastreamos a genealogia 
dos conceitos errôneos e a genealogia dos crimes, vamos, doravante, estar aten-
tos à conexão entre pensamento e ação, e nunca mais esquecer que a teoria leva 
à prática. A remoção da submissão à revelação Divina remove a barreira contra 
todo erro e todo crime. Como mostrei propositalmente, é difamatório dizer 
que Lutero foi o pai de sofistas e radicais, o precursor de Voltaire e Marat. É di-
famatório porque para Lutero o princípio central da regeneração e da reforma 
era render-se às Sagradas Escrituras, não à razão. A acusação é válida, no entan-
to, com referência a todos aqueles protestantes que, ao contrário de Lutero ou 
Calvino ou qualquer outro cristão, negaram o poder da piedade ou trocaram a 
sabedoria do alto pela sabedoria terrena.346 Se é verdade que Robespierre não 
fez outra coisa senão transpor a ideia principal de Rousseau para o domínio da 
prática; se a doutrina de Rousseau é composta de inferências tiradas de princí-
pios proclamados por Montesquieu; se a liberdade e igualdade universais nas 
quais Montesquieu e companhia buscaram seu ponto de partida tornam-se 
inegáveis ​​no momento em que a Palavra de Deus e a soberania são negadas, en-
tão toda a cadeia de afiliação se destaca em alto relevo; então, a principal culpa 
reside naqueles que primeiro minaram a crença na Revelação de Deus nas Es-
crituras; então a mais grave responsabilidade está, não com aqueles que em sua 
ignorância se devotaram às ilusões de liberdade e moralidade, mas com aqueles 
que fizeram com que essas quimeras da presunção humana surgissem como 
corolários necessários - com aqueles que, no pleno gozo da bênção do Evan-
gelho, se voltaram para ídolos de sua própria criação. E posso - devo - então 

346  Cf. 2Tm 3.5; Tg 3.15, 17.



335

O  R E I N A D O  D O  T E R RO R 

acrescentar que a apostasia dAquele que disse: “Eu sou o caminho, a verdade e 
a vida”347 foi a causa de toda a Revolução. E assim vemos que a confissão ativa 
do único Salvador é o meio de restauração e salvação. 

Isso não foi visto em 1794 em meio à embriaguez e delírio da febre da 
Revolução. Portanto, era impossível que a queda de Robespierre resultasse em 
um retorno genuíno aos princípios antirrevolucionários. Impenetrável à luz do 
Evangelho e às lições da experiência, os homens atribuíram a culpa da des-
truição causada pela teoria à forma como ela foi implementada, à falibilidade 
e obstinação humanas. Depois de tanto sofrimento, deveria haver alguma es-
perança de melhora; mas essa esperança só poderia ser construída sobre um 
esforço conjunto para preservar e restringir o princípio da Revolução. E assim 
começa a fase da Reação. Agora, o slogan alterado passou a ser: liberdade, com 
certeza, mas liberdade com ordem. Desejo inatingível, esforço infrutífero! Ten-
do aprendido que a aplicação incondicional não funciona, eles estavam agora 
se dirigindo para uma segunda lição bem custosa. Ficaria claro que onde os 
homens desejam paz e moderação, a liberdade revolucionária é vaidade, e que 
na fase da Reação, apesar das boas intenções, o despotismo da ordem equivale 
ao despotismo da liberdade.

347  Jo 14.6.





337

P A L E S T R A  X I V

VISÃO GERAL:  
1794–1845 

Chegou a hora de encerrar essas palestras. Das cinco fases que eu pretendia 
expor, concluímos apenas duas, a Preparação e o Desenvolvimento. Nesse capí-
tulo, gostaria de apresentar a vocês uma visão resumida das outras três fases e 
mostrar como os eventos de 1794 até o presente, nas fases de Reação, Experi-
mentação Renovada e Renúncia, estão ligados pelo fio das ideias da Revolução. 

Momentos de transição revelam, juntamente com sua origem, o caráter e 
a direção de uma nova fase. Devo, portanto, apontar, em primeiro lugar, a natu-
reza da revolução de 27 de julho 1794, que deu início à Reação que atingiu seu 
clímax no Império; em seguida, trataremos da forma constitucional e represen-
tativa (aparentemente mais histórica) de governo que veio depois, chamada 
de Restauração, estabelecida em 1814; e por fim, o sistema parlamentarista da 
Revolução de 1830, isto é, o germe e o espírito da condição em que a Europa 
ainda se encontra hoje. 

1. O Reinado do Terror terminou com a queda de Robespierre. A lógica, 
aliada à morte, cedeu ao sentimento humano. A moderação e a ordem foram 
colocadas em primeiro plano. O desenvolvimento abriu espaço para a resistên-
cia. Os moderados ganharam o controle do governo. 



338

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

E qual era a natureza e o escopo do regime na época e durante todo esse 
período? Ao longo da fase de Reação, o regime foi caracterizado pelos seguin-
tes traços, alguns dos quais eu já identifiquei parcialmente de antemão.

Foi revolucionário, reacionário, arbitrário em sua escolha de posição; em 
conflito com duas partes mutuamente hostis; poderoso devido às circunstân-
cias; fraco por falta de princípios; como resultado desta unificação de força e 
poder, grande e tirânico.

Foi um regime revolucionário. Embora uma repulsa nacional tenha triun-
fado sobre os radicais, todos os partidos políticos continuaram, em maior ou 
menor grau, comprometidos com a Revolução. Ninguém pensou em abando-
nar a teoria revolucionária. A doutrina da Revolução continuou a ser muito 
apreciada e as grandes mudanças que ela trouxe no estado e na sociedade fo-
ram consideradas como benefícios a serem preservados. 

Foi um regime reacionário. Sem se desviar do curso da Revolução, eles 
apenas deram alguns passos para trás. Não é de se admirar! Avançar era impen-
sável, quando a beira do abismo foi alcançada e as vendas caíram dos olhos do 
povo. Nesse ponto, parar, e mesmo recuar, era uma condição para a autopre-
servação. As pessoas queriam liberdade, não libertinagem. Aqueles que ainda 
estavam cegos tiveram que ser combatidos; seu avanço precipitado teve de ser 
interrompido para dar lugar àquele ponto em que a união da liberdade com a 
ordem era possível.

Ao determinar este ponto, o regime agiu de forma arbitrária. Faltava um 
princípio firme para ajudar a distinguir timidez de excesso de confiança. Por 
que parar aqui, e não um pouco mais à frente; ou por que voltar até este ponto, 
e não um pouco mais atrás? A escolha era uma questão de conveniência, de 
necessidade, de interesses, ou em resumo, de circunstâncias. O regime cons-
tantemente seguia (o que mais ele poderia fazer?) aquilo que sua própria sa-
bedoria ditava. Aqueles que desejavam avançar mais e aqueles que desejavam 



339

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

retroceder eram chamados, respectivamente, de ultrarrevolucionários e con-
trarrevolucionários, enquanto os que estavam no poder afirmavam ter encon-
trado verdadeiro espírito da revolução, o juste milieu, o meio-termo: eles minis-
trariam a dose de liberdade que considerassem mais benéfica e tolerável para 
o estado doente. 

Esse regime era forte devido às circunstâncias. As pessoas ansiavam por 
paz e ordem, mas odiavam tanto o Antigo Regime quanto o Terror. A oposi-
ção estava dividida internamente, de modo que, alternadamente, uma metade 
sempre se aliou ao regime contra a outra metade. A administração, então, dis-
punha dos amplos poderes que a centralização revolucionária confere a cada 
Governo.

Ao mesmo tempo, tal regime era fraco por falta de princípios. Não podia 
resistir a argumentos lógicos. Todos os partidos tinham boas razões para pro-
testar contra o status quo: para a grande maioria dos revolucionários, o regime 
parecia reacionário; para a massa do povo que desejava recuperar algumas de 
suas liberdades e direitos perdidos, parecia revolucionário. O regime não tinha 
apoio, exceto na nuance revolucionária de que era a expressão. Cada liberdade 
incluída na “ordem legal” - voto, imprensa, associação - era apenas outra arma 
com a qual as facções rivais lutavam contra o regime em um ataque conjunto, 
possibilitado por uma reconciliação temporária entre eles. Na verdade, a si-
tuação era extraordinária. Às vezes, o regime era poupado - por necessidade, 
em dias de coerção, e com prontidão em tempos de perigo. Mas, quanto mais 
liberdade e paz havia, mais feroz era a oposição mútua e mais preocupante se 
tornava a situação do governo.

O regime, portanto, precisava de fortalecimento, que só poderia ser obti-
do com a poder superior da força física. E então, foi compelido a transcender 
todos os princípios: refrear teorias e paixões populares por meio de todos os 
truques da tirania astuta, buscar apoio no poder militar, bajular os ambiciosos 



340

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

e egoístas, alternadamente agradar a opiniões e sentimentos contrários, recor-
rer à violência à medida que a oposição se tornava mais violenta. É a sina dos 
moderados serem mais imoderados do que quaisquer outros na defesa de sua 
autoridade sempre instável. “Em toda revolução,” escreve Bonald, “onde há ne-
cessariamente dois partidos, não demora muito para que um terceiro se forme, 
às custas dos outros dois. [...] Os dois partidos extremos sabem exatamente o 
que querem; o partido do meio não pode saber, porque o ponto de vista que 
adoptou, formado pelos outros dois, é necessariamente indeciso, ainda que 
aqueles que o professam sejam homens decididos. [...] É precisamente este 
partido que se considera moderado, porque é um meio termo, que não pode 
ser moderado e depor as armas, pois tem de se defender de dois rivais, cada um 
dos quais quer puxá-lo para o seu lado. Quando é ameaçado, é duplamente vio-
lento porque enfrenta um duplo inimigo.”348  Por esta “força das circunstâncias,” 
quando os homens querem reter a doutrina da Revolução, mas não querem 
seu desenvolvimento completo, a tirania da Reação torna-se justificável como a 
salvaguarda indispensável contra uma repetição do monstruoso fanatismo que 
prevaleceu de 1789 a 1794. 

As mudanças no governo de 1794 a 1814 nada mais foram do que o cons-
tante reforço da autoridade, o que evitou o retorno do jacobinismo. 

Examinemos, primeiro, os cinco anos anteriores a Napoleão. Vemos lá: 
a. A Convenção, até a nova Constituição; b. O Diretório, até outubro de 1797, 
quando esse arranjo político quase se desfez com a intervenção do exército; e 
finalmente c. o mesmo regime ditatorial que surge em 9 de novembro de 1799 
a um aceno do ainda jovem César.

a. A Convenção. Ela agiu de forma louvável ao quebrar o jugo dos comi-
tês sedentos de sangue. Os criminosos foram punidos, a Constituição de 1793 

348  Bonald [Testament politique (1817)], como citado na Gazette de France, 29 Dez. 1840.



341

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

declarada impraticável, o Clube Jacobino fechado, e a liberdade de imprensa 
concedida. No entanto, ao mesmo tempo, o governo revolucionário foi man-
tido, em oposição tanto aos que defendiam um desenvolvimento mais ousa-
do, que foram condenados como “anarquistas,” quanto aos defensores de um 
movimento retrógrado, que foram denunciados como “partidários do antigo 
regime” e monarquistas. A Convenção desejava tomar posição “entre os dois 
partidos, sem favorecer nenhum.”349 

Nenhum dos partidos tinha qualquer utilidade para esse apartidarismo. 
Daí a revolta jacobina de 20 de maio de 1795, quando a turba incitada invadiu a 
assembleia e depois de assassinar um dos deputados tentou impor sua vontade 
aos demais. Daí, por outro lado, veio a insurreição de 5 de outubro de 1795, 
quando a burguesia parisiense, ofendida pela arbitrariedade da Convenção, se 
levantou em armas. Graças à força militar, o regime se manteve. Subúrbios que 
durante anos haviam sido o refúgio favorito do Jacobinismo foram capturadas 
pelas tropas, e a voz dos parisienses que desejavam uma retirada contrarrevolu-
cionária foi silenciada pelo canhão de Bonaparte. “A Convenção,” diz Mignet, 
“era um poder mediador. O desejo geral na época era uma república sem gover-
no revolucionário, um regime moderado sem contrarrevolução. Esta situação, 
com seus próprios perigos, deu à Convenção coragem para resistir e a certeza 
da vitória.”350 

b. Mais poder, entretanto, era necessário. Os quatorze meses de domínio 
da Convenção que substituíram a unidade e o vigor do Terror foram “verdadei-
ros dias da anarquia.”351 Isso tinha que acabar. Aqueles que estavam no coman-
do desejavam ser moderados; mas não queriam ser arrancados da supremacia 

349  Mignet, Histoire de la révolution, II, 176.
350  Ibid.
351  Madame de Staël, Considérations, II, 146.



342

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

revolucionária. Então, o Diretório foi lançado. Uma mudança na constituição 
fortaleceu o partido que desejava uma barreira mais eficaz contra o radicalis-
mo. Os pensamentos se voltaram para a ordem em vez da liberdade. 

O objetivo não poderia ser repudiar a Revolução. O que então seria esse 
alvo? A melhor maneira de garantir a liberdade era regulando e fortalecendo a 
autoridade. A união de poderes em uma assembleia havia no passado levado a 
um governo despótico: muito bem, então, os poderes agora seriam separados. 
Não haveria mais ditadura: uma nova constituição estabeleceu duas câmaras e 
um executivo. A fórmula constitucional parecia apropriada; as intenções eram 
boas; os esforços foram coroados com o renascimento inicial dos negócios e da 
prosperidade: as pessoas estavam relativamente bem de vida. “Em seis meses, o 
diretório livrou a França de sua deplorável situação.”352

Então, por que a turbulência não cessou? Por que o Diretório também 
foi frustrado, obstruído, ameaçado, agredido? A resposta é que prosperidade 
material não satisfaz as esperanças e paixões políticas. Para os adeptos do Re-
gime do Terror, o arranjo constitucional tornou-se mais odioso pois parecia 
mais passível de se tornar (já que era suportável) a perpetuação de tudo que 
consideravam nocivo ao Estado e degradante para a humanidade. Ao mesmo 
tempo, aqueles que desejavam uma forma de governo menos revolucionária e 
que ainda guardavam a memória da antiga dinastia não perderam tempo em 
explorar as liberdades de reunião e imprensa para promover seus pontos de 
vista. A fermentação foi seguida pela erupção. A conspiração radical de Babeuf 
foi afogada sob as paredes de Paris com o sangue dos principais instigadores. 
Mas, os militares também poderiam entrar no jogo, não apenas contra a insur-
reição, mas também contra o funcionamento regular da liberdade constitucio-
nal. Com as eleições, a imprensa diária e a linguagem franca dos deputados, a 

352  Madame de Staël, Considérations, II, 166.



343

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

oposição parecia estar ganhando força. Houve divisão no próprio Diretório. 
A Revolução estava em perigo. Mas não havia o que temer! O general Auge-
reau foi enviado para Paris por Bonaparte e, depois que ele marchou para a 
cidade com um grupamento suficiente de homens, as eleições foram anuladas, 
os panfletos da oposição proibidos e os escritores e deputados problemáticos 
deportados para áreas inabitáveis no clima mortal dos pântanos das Índias Oci-
dentais. Os diretores que estavam sob suspeita salvaram-se por pouco durante 
a fuga. E assim, a revolução de 4 de setembro de 1797 demonstrou que as ar-
madilhas constitucionais eram uma farsa e que o despotismo mantido pelos 
mercenários era a única realidade. 

c. Essa demonstração não foi suficiente, no entanto, para evitar nova opo-
sição. A amargura aumentava com cada medida arbitrária tomada. As formas, 
violadas, não foram destruídas. Mais uma vez, todas as partes interessadas ten-
taram atingir seus objetivos pelos caminhos da legalidade. O Diretório, uma vez 
reinstaurado, não teve o poder de se manter firme com dignidade ao enfrentar 
uma coalizão hostil e uma população insatisfeita. Jacobinos e monarquistas le-
vantaram suas cabeças novamente. A maioria das pessoas, por outro lado, era 
avessa à guerra interna e externa e temia uma reação monarquista ou outro 
reinado de terror. Eles procuraram um braço mais forte. Era necessária uma 
concentração de poder. Desde o fim da crise jacobina, a população vinha sen-
do agitada por uma inquietação incessante em consequência do governo fraco 
que havia assumido; uma convenção covarde produziu anarquia; o Diretório 
havia se tornado um brinquedo nas mãos dos partidos. É por que não havia 
déspotas? Não, mas porque faltava um déspota com energia. E assim, Napoleão 
apareceu em cena em 9 de novembro de 1799.

Costumava-se explicar a carreira de Napoleão em termos de sua persona-
lidade: seu poder era atribuível a seus raros talentos, sua tirania à sua vontade 
ilimitada de dominar, suas conquistas à sua ambição insaciável, sua queda à sua 



344

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

presunção incomparável. Sem contestar a verdade relativa dessas observações, 
gostaria de lembrar que o destino e a conduta desta figura dominante estão inti-
mamente relacionados com a biografia da Revolução. Assim como Robespierre 
não poupou esforços para permanecer na linha revolucionária, Napoleão perse-
guiu consistentemente a linha de reação. Seu poder, força, ambição e queda de-
vem ser atribuídos, principalmente, à influência da doutrina da Revolução. 

Não desejo depreciar de forma alguma suas capacidades, sua vontade in-
domável, seu excepcional gênio militar. Mas sua rápida ascensão ao poder foi o 
resultado mais das circunstâncias do que de seus talentos, foi menos obra de sua 
pessoa do que da força reacionária que passou a se concentrar nele. O anseio por 
ordem e tranquilidade era universal. Todos se voltaram para ele. Cada facção o 
queria como mestre e protetor temporário, para ser libertado ou protegido contra 
o domínio de uma facção oposta. Uma nova administração seria, portanto, uma 
transição para coisas melhores. A França desejava um governo vigoroso. A opo-
sição era impopular. As pessoas tinham mais medo de ter a ordem perturbada do 
que de perder a liberdade. Além disso, em consequência da Revolução, o poder 
supremo também era o único poder: uma vez que havia sido negado qualquer 
status de independência para quem quisesse ficar numa posição intermediária, o 
estado era composto de indivíduos indefesos. Tudo estava à disposição do regi-
me e, portanto, agora à disposição do único regente; e havia muitas leis revolucio-
nárias e muitos precedentes para confirmar a jurisprudência da arbitrariedade. 

A pergunta óbvia, contudo, é essa: se a submissão a Napoleão foi volun-
tária, por que ele se tornou um tirano? 

Não por escolha. Mesmo para o homem que havia tomado, por aclamação ge-
ral, o leme do Estado com seu punho de ferro, a força bruta era ou se tornou a con-
dição de autopreservação. As facções em guerra, sem fôlego, estavam dispostas a se 
curvar ao governo arbitrário, mas apenas por um período. Quando a emergência pas-
sou, eles se recompuseram. Assim, eles mostraram seus rostos novamente, assim que 



345

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

o medo começou a diminuir. Contudo, no instante em que ficou claro que Napoleão 
não tinha intenção de pavimentar o caminho para outros; no instante em que o guer-
reiro, ao consolidar o Consulado e, ainda mais, ao estabelecer o Império, tornou-se 
governante por direito próprio e, consequentemente, um obstáculo às suas próprias 
esperanças e aspirações, os monarquistas começaram a conspirar contra ele e encon-
traram apoio nos sentimentos de uma parte considerável da nação. O partido da li-
berdade revolucionária invocou teorias pelas quais o entusiasmo geral havia esfriado, 
mas não se extinguido. Desafios como esses não podiam ser refutados por silogismos: 
tanto para Napoleão quanto para Luís XVI, a Convenção ou o Diretório, palavras por 
si só não teriam valor em um debate livre com essas partes heterogêneas. Um grupo 
queria um governo constitucional como em 1791; um segundo grupo, licença jaco-
bina; um terceiro, o retorno da dinastia expulsa. O poder de Napoleão, com o qual, a 
princípio, todos concordaram, logo se tornou odioso para todos. A inimizade estava 
concentrada em uma pessoa e os inimigos começaram a depositar suas esperanças no 
uso da “máquina infernal” ou da adaga do assassino. 

O que Napoleão deveria fazer? Chamar os Bourbons de volta? La Mar-
tine cantou lindamente sobre isso.353 No entanto, não percebeu que, na situação 
da época, ele não estava em posição de transferir a autoridade para as mãos 
dos Bourbons através de sua própria renúncia. Ele não estava em posição de 
abdicar e entregar o poder a eles. Poderia ele, com uma mudança de formas, ter 
fundado uma verdadeira Monarquia de acordo com os verdadeiros princípios 

353  ‘Ah! si rendant le sceptre à des mains légitimes, 
Plaçant sur ton pavois de royales victimes, 
Tes mains des saints bandeaux avaient lavé l’affront! 
Soldat vengeur des rois! plus grand que ces rois même, 
De quel divin parfum, de quel pur diadême, 
L’histoire aurait sacré ton front?’ 
Méditations Poétiques.



346

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

da antiga lei do Estado? Monarquia ainda que alterada de algumas maneiras? 
Fiévée, seu astuto conselheiro particular por doze anos, instou-o a fazê-lo. No 
entanto, isso teria exigido pelo menos que Napoleão se desocupasse da admi-
nistração do governo para receber alguma instrução preparatória de Fiévée ou 
de algum outro proponente de ideias verdadeiramente antirrevolucionárias. 
Porém, o que é mais, teria exigido o impossível: a saber, a restauração da ve-
lha ordem cujos próprios alicerces haviam sido derrubados. Se, então, uma 
continuação modificada do estado histórico não tinha a menor chance tanto 
sob uma extensão legítima da Revolução quanto sob a antiga casa real, o que 
restava a ser feito? A escola liberal-constitucional responde: Napoleão deveria 
ter respeitado as ideias de liberdade, organizado o governo em harmonia com 
a constituição, ativado aqueles órgãos políticos que constituíam devidamente 
o contrapeso ao seu poder, dado liberdade à imprensa e se colocado sob a lei 
em vez de acima dela. Boas sugestões, de fato. Isso teria resultado na libertação 
do monstro que ele acabara de amarrar em meio aos aplausos de toda a França. 
Sua recusa em embarcar em tais projetos foi baseada na voz da experiência e do 
bom senso. Em contraste com a cegueira daqueles que ainda flutuavam na at-
mosfera liberal, ele viu muito claramente que restaurar a liberdade de imprensa 
“significaria ter que lidar ao mesmo tempo com trinta jornais monarquistas e 
vários outros jornais jacobinos: eu teria de governar mais uma vez com uma 
minoria, uma facção, e recomeçar a Revolução, enquanto todos os meus esfor-
ços visam governar com a nação.”354 O estadista em Napoleão manteve a marca 
de sua origem reacionária. Do seu ponto de vista, era natural e louvável que ele 
detestasse a “ideologia”; que ele preferisse controlar as assembleias que foram 
projetadas para controlá-lo; que ele convertesse cada instituição em um ins-
trumento passivo de sua vontade, cada voz nominalmente livre em um eco de 

354  Citado em Wachsmuth, Geschichte Frankreichs, III, 241.



347

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

seus próprios tons; que ele evitasse a discussão pública em reuniões ou escritos 
tanto quanto possível; que ele não deixasse um único instrumento sem uso - 
polícia, recrutamento, centralização e até mesmo religião - para estabelecer e 
consolidar a autocracia mais completa. 

Esta Autocracia, esta República compactada que, embora usasse o mes-
mo título, era muito diferente da verdadeira Monarquia. Esta Ditadura, esta 
reunião de todas as rédeas dos poderes nas mãos de um único Déspota foi a 
consequência inevitável da doutrina da Revolução. Foi a sua aplicação na for-
ma demandada pelas circunstâncias. Longe de ter sido abandonada, a doutrina 
da Revolução foi aqui aplicada com modificações, de acordo com a necessida-
de de uma autocracia absoluta. Ninguém apelou para a soberania popular mais 
do que Napoleão. Pense na proclamação solene do Moniteur: “O Imperador é o 
primeiro representante da Nação, pois todo poder vem de Deus e da Nação.”355 
Pense em sua recomendação confidencial quando o decreto sobre prisão ar-
bitrária estava sendo redigido: “É necessário um preâmbulo de duas páginas 
com ideias liberais.”356 Esses apelos não eram fingidos; eles foram sinceros. Afi-
nal, aqui está a origem de seu poder. O povo era soberano e o imperador foi 
o primeiro representante do povo; a vontade popular havia delegado a ele a 
plena competência que residia no seio da nação. Ele a possuía com o mesmo 
direito que toda a série de governos revolucionários anteriores a ele. Como um 
produto da doutrina da Revolução, a tirania de Napoleão não tem nada que 
possa nos surpreender, nada (se aprovarmos a doutrina) que possamos usar 
contra ele. A compulsão era necessária para evitar uma renovação das atrocida-
des, para manter a paz, até mesmo para reter a perspectiva de realizar as ideias 
da Revolução em uma data posterior. A segurança pública agora consistia em 

355  Ibid., III, 557.
356  Ibid., III, 643



348

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

suprimir os partidos. O que quer que fosse necessário para isso era razoável, 
lícito, louvável. Apenas a lei da necessidade deveria julgar, e se essa necessidade 
existia ou não era determinada pela opinião individual do senhor protetor. 

Napoleão foi filho da Revolução não apenas como governante, não ape-
nas como tirano, mas também como conquistador. Ele foi consumido, dizem, 
por uma ambição insaciável; cada vitória o estimulava a redobrar sua energia 
incomparável. Suponha que isso fosse verdade – de fato, é verdade mesmo. No 
entanto, também é indiscutível que a própria natureza do poder que lhe foi 
confiado o teria levado, voluntária ou involuntariamente, a guerras e conquis-
tas. Manter a paz doméstica exigia força bruta; tornar essa força tolerável de-
mandava guerra. Os grilhões seriam menos dolorosos se cobertos de louros. A 
França seria compensada e apaziguada por sua falta de liberdade devorando a 
Europa. Para esclarecer o que quero dizer, cito Madame de Staël: “Bonaparte 
precisava da guerra para estabelecer e preservar o poder absoluto. Uma grande 
nação não teria suportado a pressão monótona e ignominiosa do despotismo 
se a glória militar não tivesse incessantemente animado ou revivido o espírito 
público. A promoção contínua a vários escalões, em que todas as classes da 
nação podiam participar, tornou o recrutamento menos doloroso para a po-
pulação rural. O contínuo interesse pelas vitórias substituiu todos os outros 
interesses. A ambição era o princípio ativo do governo até seus menores ramos. 
Títulos, dinheiro, poder, tudo foi dado por Bonaparte aos franceses no lugar de 
sua liberdade. Mas, para poder conceder-lhes essas compensações fatais, nada 
menos era necessário do que devorar a Europa.”357 

À medida em que as outras nações experimentavam em primeira mão essa 
tática diversiva, ficava mais difícil para a Europa adotar um estado de espírito que 
acomodasse as demandas deste apetite revolucionário. Mais ofensivas, portanto, 

357  Madame de Staël, Considérations, II, 476.



349

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

resultaram em mais oposição. A guerra em escala cada vez maior obrigou o imperador 
a aumentar os fardos impostos à população miserável em arrecadações de dinheiro e 
homens. A necessidade dobrou conforme a França se exauria. A decepção e o des-
contentamento tornaram necessário tornar o jugo mais pesado. Os encargos crescen-
tes reavivaram a simpatia pelas teorias da liberdade. O motivo da queda de Napoleão 
é buscado na Guerra Peninsular, no Sistema Continental, na Campanha Russa; e é 
claro que sua política se tornou progressivamente mais incauta, injusta e eu quase di-
ria insana. Mas, devemos penetrar na causa desta política. O que o uso constante da 
guilhotina representou para o Comitê de Segurança Pública, o brilho constante da 
espada da batalha representou para esse novo tipo de Terror: uma condição de vida. 
Napoleão estava condenado a seguir um caminho que o conduzia ao abismo, incapaz 
de escapar à aplicação do provérbio: “Eles são elevados, para sofrer uma queda maior”. 
A natureza revolucionária de sua posição, que antes o tornava todo-poderoso, agora o 
tornava impotente, pois não havia vínculo entre ele e o povo, exceto o recrutamento e 
os impostos. Também, porque a durabilidade desse vínculo dependia da constância 
de suas vitórias. E ainda, porque ele ficou isolado diante do povo torturado da França 
e das nações atormentadas da Europa como o representante odiado da tirania e da 
dominação. Com sua queda, também a Reação, tendo seguido seu curso desastroso 
quase até seu limite, estava fadada a chegar ao fim. Um sistema de arbitrariedade e 
conquista, no interesse da ordem, teve que ser posto de lado, assim como o sistema 
de assassinato e extermínio, no interesse da liberdade, teve que ser posto de lado por 
causa da impraticabilidade das conclusões. 

2. A queda do usurpador quebrou a violência reacionária. Ainda assim, 
com o alvorecer de um novo período, a doutrina da liberdade reapareceu, bem 
como o desejo de outra tentativa de realizar seus preceitos. Experimentação 
renovada foi o começo, a decepção renovada foi a soma e, especialmente, o re-
sultado desse período de quinze anos (1815–1830). Por quê? Porque a mesma 
estrada levará ao mesmo destino. 



350

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Os anos de libertação (1813-15) foram um momento marcante na história 
das nações. Quando os juízos do Senhor reinam na terra, os moradores do mundo 
aprendem justiça.358  Com o ódio contra Napoleão, surgiu (como resultado do so-
frimento, da luta e do resgate) o entusiasmo genuíno pela causa de Deus, do país e 
da liberdade. Foram-se obstáculos que a tempestade da Revolução havia extirpado 
com suas raízes e ramos. O momento era oportuno para uma verdadeira restaura-
ção, para um governo nacional-cristão, para a aplicação de verdades imperecíveis 
em novas formas. No entanto, uma primeira condição teria sido renunciar ao prin-
cípio da Revolução e submeter-se a uma lei superior à humana - com efeito, afirmar 
a autoridade e respeitar os direitos adquiridos de tempos antigos e modernos. Essa 
condição, contudo, faltou. Certamente, daquele momento em diante honraram a 
religião, tiraram proveito das lições da experiência, forneceram constituições com 
matiz e verniz cristão e histórico. Contudo, reconhecer os princípios históricos-
-cristãos antirrevolucionários como regra e guia continuou a ser considerado pelos 
governantes, escribas e sábios deste mundo como absurdo e prejudicial. Napoleão, 
diziam eles, havia feito tantos males porque havia renegado a doutrina que o havia 
elevado à cadeira de poder. Como Robespierre, Napoleão tinha sido um homem 
de sangue e violência. Mas, a liberdade que raiara em 1789 era ainda mais preciosa 
por causa dos múltiplos infortúnios que se seguiram ao uso indevido de seu nome 
e à frustração de seu funcionamento salutar. 

Por que a Revolução, apesar de sua excelência, teve um fim tão lamen-
tável? Porque, disseram seus defensores, ela tinha ido repetidamente longe 
demais. Ao desprezar as coisas antigas, privou o edifício de suas fundações. 
Em seguida, caiu em extremos opostos, que se alternaram. O jacobinismo, por 
meio da liberdade sem ordem, e o bonapartismo, por meio da ordem sem li-
berdade, tornaram a liberdade e a ordem odiosas. A experiência mostrou agora 

358  Cf. Is 26.9



351

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

um caminho melhor, entre estes tristes desvios. A experiência agora advertia os 
homens a evitar os caminhos melancólicos e a retomar o caminho trilhado em 
1789. A partir de então o slogan seria: retomada modificada da Revolução, não 
radicalismo raivoso, mas liberalismo doce (radicalismo detido em seu desen-
volvimento!). Haveria uma continuação da essência; a mudança seria apenas 
na forma.

Assim, o falso princípio continuou a ser honrado. O governo centraliza-
do e onicompetente – no qual a organização do Estado e os interesses, direi-
tos e liberdades são dispensados ​​à vontade - foi preservado como o fruto mais 
precioso da Revolução. A única questão era com quem o poder constituinte 
descansava; por quem a máquina de estado, com sua maquinaria complicada 
e motivos irresistíveis, seria governada; quem teria autoridade para colocar a 
verdadeira pátria sob o controle arbitrário do estado revolucionário a qualquer 
momento e para restringir a nação atual. Isto teve o efeito, sob qualquer forma, 
de confundir continuamente a verdadeira liberdade com a falsa liberdade, uma 
ordem jurídica adequada com legitimidade histórica e, em todos os aspectos, 
uma aparência com a verdadeira.

A Revolução continuou sob o rótulo de monarquia. Os reis receberam 
autoridade, bem no espírito da teoria filosófica, para moldar - ou se necessário 
forçar - a vida histórica da nação em um formato que eles próprios (com ou sem 
ministros ou notáveis ​​ou os chamados representantes populares) achassem por 
bem. A paixão do povo pela liberdade foi amenizada por meio do sistema re-
presentativo, dito ser derivado de sua associação com as antigas propriedades 
e da excelente constituição da Grã-Bretanha. A imitação foi uma caricatura, 
pois as liberdades, conforme surgem da natureza e da história, foram dissolvi-
das - esconjuradas, para ser exato - sob a farsa de direitos políticos. As câma-
ras constitucionais, adornadas com nomes históricos, eram a continuação das 
assembleias revolucionárias desde 1789. No centro do estado deveria haver 



352

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

um equilíbrio salutar através de uma operação cuidadosamente calculada dos 
diferentes poderes; não estava previsto que, após um período de oscilação e 
colisão, esse equilíbrio fosse rompido e que a violência e a opressão voltassem 
mais uma vez em nome da liberdade ou da ordem e segurança públicas. 

Da forma como o estado foi organizado, os homens iriam mais uma vez, 
como antes, ter de enfrentar a alternativa de permissividade ou compulsão, 
desenvolvimento ou reação, Rousseau e os revolucionários através de Robes-
pierre, ou Rousseau e os reacionários através de Napoleão, ou, como já foi dito 
da França, “o triunfo completo da escola democrática, que faria com que a 
Carta terminasse em soberania parlamentar (que vimos em 1830), ou a reação 
violenta da escola despótica, que enfrentaria a anarquia com arbitrariedade, a 
permissividade com tirania e a desordem com força bruta (que vimos desde 
1830).”359 Tal foi o fim do auspicioso início de 1813. Tal, sob o cultivo do ar-
tifício político, foi o fruto da flor que parecia tão promissora. Quando os reis 
enlouquecem, o povo paga.

A história da França durante a Restauração nada mais era do que a cons-
tante autodefesa do regime contra as consequências de sua própria teoria fun-
dadora. As ideias liberais eram uma cópia tênue dos conceitos jacobinos, em-
bora idênticos em princípio e teor. A monarquia, tal como definida pela Carta, 
conduziu a república revolucionária sob um único chefe, a única diferença é 
que desta vez eles teriam um Napoleão bom em vez de um mau, um prínci-
pe em vez de um tirano. Esqueceram-se de que em solo revolucionário até o 
príncipe legítimo se transforma em tirano inexorável ou então em funcionário 
insignificante, terminando por fim como autocrata ou escravo e vítima. Ne-
nhum rótulo ou silogismo, nenhuma concessão ou consulta seria prova de um 
princípio que havia sido a tônica, mesmo quando eles estavam ocupados com 

359  Gazette de France, 28 Dez. 1840.



353

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

a “restauração”. Por um tempo, pode haver um período de respiração, já que o 
liberalismo temia a intervenção das Potências e fora moldado para ser submis-
so por Napoleão. Mas era natural que a semente, semeada no solo apropriado, 
germinasse, brotasse, crescesse e frutificasse. A disputa por uma interpretação 
reacionária360 ou radical da Carta era inevitável. As teorias que haviam sido ar-
tisticamente relegadas a segundo plano voltaram gradativamente ao primeiro 
plano. O que se chamou de patente concedida por um príncipe, outro rotulava 
de contrato bilateral, ou um simples mandato. O sistema de inclinar-se alterna-
damente para a esquerda e para a direita (basculante) foi tentado em vão, assim 
como a gangorra entre a intriga e a promoção de interesses materiais. Diante 
dos chamados representantes do povo, o rei, chefe de um regime revolucioná-
rio e separado dos monarquistas e da nação, estava indefeso. Continuamente 
conduzido a curvas mais fechadas, ele chegou ao ponto em que apenas a al-
ternativa de rendição passiva ou força física permanecia. A luta foi decidida 
contra Carlos X, e a Revolução de 1830 foi o corte do nó górdio que havia sido 
amarrado em 1815. 

Após esta elucidação geral, deixe-me dizer algumas palavras sobre as ra-
zões específicas geralmente apresentadas para o curso e o resultado da Restau-
ração. A instabilidade e a queda do regime, dizem, foram devidas unicamente 
à estúpida incapacidade de estadista dos Bourbons. Impopulares diante da na-
ção e impingidos a ela pelos Poderes, os Bourbons não se esqueceram de nada 
e também não aprenderam nada. Eles seguiram consistentemente uma política 
antiliberal. Sua administração foi prejudicial à prosperidade e liberdade. E, por 
fim, eles causaram sua própria queda pela violência e perjúrio. 

360  [Orig .: monarchalen. Nossa leitura é baseada em uma marca de exclusão e uma nota margi-
nal à mão de Groen na p. 383 de sua cópia da 2ª ed .: reaccionaire A de Br. I, 325. A referência é 
a Albert de Broglie, Questions de religion et d’histoire (2 vols .; Paris, 1860), I, 325.]



354

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Nenhuma dessas afirmações acima tem fundamentos suficientes. A restau-
ração da antiga casa real dos Bourbons, longe de ser impopular, foi recebida com 
euforia pela massa do povo; e se os Poderes mostraram alguma parcialidade, não 
foi a favor da dinastia legítima. Os Bourbons praticaram a lição de perdoar e es-
quecer com tanta diligência que mais de uma vez submeteram os interesses do 
país e da dinastia à influência de seus inimigos.361 A política de Luís XVIII foi con-
sistentemente liberal, tanto quando emitiu uma Carta à la Montesquieu quanto 
quando dissolveu a Câmara monarquista de 1815 por se opor à centralização e 
tudo o que a acompanhava, tornando a reeleição da Câmara impossibilitada por 
uma alteração da lei eleitoral; e não menos quando manteve o máximo possível 
o ministério Decazes, que havia aconselhado esta medida e a obrigou a passar. 
Da mesma forma, nem a política de Carlos X e nem a do capaz estadista Villèle, 
embora diferindo em muitos aspectos da anterior, foram baseadas em princípios 
genuinamente antirrevolucionários. O que quer que eles quisessem fazer - foram 
injustamente suspeitos de planejar a derrubada do governo - o que realmente 
fizeram, por falta de melhor opção, foi valer-se de meios liberais e medidas libe-
rais. Nunca, desde 1789, a França desfrutou de tanta prosperidade e liberdade 
– liberdade de expressão, e de escrita, e de ação – como durante a Restauração. E 
quanto ao perjúrio de Carlos, as Ordenações de julho, mesmo que se considere 
a referência ao artigo 14 da Carta totalmente errada,362 pertenciam à mesma cate-
goria do golpe de 4 de setembro de 1797 e de 9 de novembro de 1799, e todos os 
outros golpes de estado desde 1789. 

Pode-se presumir que Carlos X também pretendia sinceramente de-
fender a Carta. Em contraste, a maioria de seus adversários era falsa; desde o 

361  [2a ed.] Um ministro do rei que retornou em 1815 foi o regicida Fouché.
362  [2ª ed.] “O Rei é o chefe supremo do Estado. Ele deve [...] estabelecer regulamentos e decretos 
necessários para a execução das leis e a segurança do Estado.” [Ênfase adicionada por Groen.]



355

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

início, eles estavam empenhados em desenvolver o germe revolucionário con-
tido na Carta, a fim de efetuar uma nova revolução. Em meio a protestos de 
amor à Carta, encenaram uma comédia de quinze anos. 

Mesmo que alguns dos pontos de vista acima relativos a pessoas e eventos 
fossem questionados e crédito incondicional fosse dado, por exemplo, aos rela-
tórios exagerados sobre favores dados a clérigos e jesuítas, alguém pode, de fato, 
estar justificado em considerar os pontos de vista e ações equivocados do go-
verno como causas subordinadas. Mas isso só é possível se não ignorar o fato de 
que, devido às ideias da Revolução, os Bourbons, como todos os outros regimes 
anteriores, se encontravam em uma situação em que era impossível combinar 
a manutenção da autoridade com uma implementação liberal da Constituição. 

3. Gostaria de usar a parte final dessa palestra para esboçar de maneira 
breve a natureza e o resultado da Revolução de 1830. Não contesto, antes afir-
mo, que a maioria dos líderes foram sinceros e agiram de boa fé. Eles também 
não sabiam que o liberalismo destrói a liberdade; eles também ainda estavam 
persuadidos e persuadindo outros que a liberdade é a consequência natural das 
ideias liberais; eles não estavam abertos ao argumento de que foi precisamente 
a tenacidade com que eles se apegaram às suas doutrinas que impediu repeti-
damente a realização de suas aspirações. Assim, foram forçados mais uma vez a 
buscar a causa de suas decepções em uma circunstância secundária: no caráter 
de uma dinastia que, supostamente por sua autoridade ancestral e direito here-
ditário, parecia inadequada e mal-intencionada em agir de acordo com o poder 
e as escolhas do povo. E assim, mais uma vez, a fé na teoria, depois de suportar 
tantos golpes de experiência, resistiu. A falha era, primeiro com Robespierre, 
depois com Napoleão, agora supostamente com os Bourbons. Sua expulsão 
foi o meio indispensável para obter um governo genuinamente liberal. O tão 
ameaçado golpe foi desferido quando a oportunidade se apresentou na pro-
mulgação das Ordenações. 



356

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

O rei foi colocado do outro lado da fronteira. Muito bem, como iriam eles 
agora, livres dos insuportáveis ​​Bourbons, efetuar a felicidade da nação? Mais 
uma vez, as opiniões eram duplas: o desenvolvimento posterior das ideias da 
Revolução estava na ordem do dia, mas simultaneamente a reação ao desenvol-
vimento emergiu - o já conhecido antagonismo entre le mouvement e la résistance. 
Nem todos queriam seguir em frente. Muitos acreditavam que, na empolgação 
do momento, a revolução já havia ido longe demais; muitos mais achavam que, 
pelo menos, não deveria ir mais longe. Com o surgimento instantâneo de ideias, 
desejos e demandas radicais, despontou em Paris, de onde viera o impulso, alar-
me geral entre a classe média rica. Imediatamente, havia apenas um pensamento 
predominante em suas mentes: que projetos hábeis poderiam ser usados para 
colocar o monstro de mil cabeças de volta nas correntes que haviam sido tão 
descuidadamente afrouxadas. O triunfo do desenvolvimento na última parte de 
julho de 1830 foi seguido, nos primeiros dias de agosto, pelo triunfo da Reação. 
Os defensores do recuo e da contenção sabiam defender sua causa com alguma 
demonstração de dignidade e justiça. Afinal, disseram eles, a defesa da Carta foi o 
único motivo da explosão da ira popular. Este objetivo foi plenamente alcançado. 
Havia agora uma dinastia simpática à Revolução e uma Carta despojada de qual-
quer traço de monarquia que pudesse ser condenado. Nada mais poderia ser de-
sejado. Se a incompetência e a obstinação da parte dos Bourbons alimentaram a 
desconfiança, o capaz e liberal duque de Orleans merecia, em todos os aspectos, 
a confiança geral. Se a Carta na versão de 1814 já havia sido exaltada como um 
paládio da liberdade, a presente edição, expurgada pela crítica de 1830, poderia 
ser considerada uma salvaguarda mais do que abundante.

Agora, finalmente, o auge da liberdade e da felicidade seria alcançado na 
França. Essa foi a promessa feita, também por aqueles que, seguidos e impul-
sionados pelos radicais, estiveram à frente do movimento. Sabemos em que 
tudo isso deu. Em meio a exuberantes profissões de amor à liberdade, toda 



357

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

oposição foi esmagada e todos os princípios foram descaradamente postos de 
lado em um “cinismo das apostasias” sem paralelo. O rei-cidadão tornou-se 
chefe de um governo parlamentar, forte com o apoio da burguesia, da Guarda 
Nacional e do exército. Uma teoria da “ordem legal e constitucional” surgiu per-
mitindo ao governo fazer o que quisesse, a saber usar sem impedimento leis e 
decisões e toda a onipotência e autocracia revolucionária para manutenção da 
autoridade e para esmagar a resistência. E isso apesar da excelente terminologia 
de “cidadão-rei”, a “Charte vérité” e “monarquia circundada por instituições republi-
canas”. Luís Filipe, que iria livrá-los da suposta tirania de Carlos X, fez o que o 
rei Roboão de Judá disse: “O meu dedo mínimo é mais grosso do que a cintura 
do meu pai. Assim que, se o meu pai lhes impôs um jugo pesado, eu o tornarei 
ainda mais pesado. Meu pai castigou vocês com açoites; eu vou castigá-los com 
escorpiões.”363 Luís Filipe continuou o governo de Carlos com uma energia da 
qual não havia sombra em seu predecessor. Ele realizou o que Carlos foi inca-
paz de fazer. Em 1832, quando a assembleia se levantou para felicitar o rei por 
sufocar o levante de Paris, Berryer, que permaneceu sentado, foi questionado 
por um colega: “E você, o que vai fazer?” A réplica foi comovente: “Vou es-
crever a Carlos X que suas ordenanças foram cumpridas”. Não admira que tal 
contraste entre promessa e conduta, entre palavra e ação, tenha despertado a 
indignação que se manifestou, durante os primeiros anos, nas repetidas tentati-
vas de derrubar o regime reacionário e assassinar o rei acusado de deslealdade.

Abominar a revolta e o assassinato é justo - exceto quando alguém deve seu 
poder a um princípio que torna a revolta o mais sagrado dos deveres e o tiranicídio o 
mais glorioso ato de auto sacrifício. Quando vemos os republicanos depois de 1830 
enfrentando heroicamente a morte por defenderem ideias que seus oponentes pro-
clamaram enquanto lhes foram vantajosas e descartaram assim que se tornaram 

363  Cf. 1Re 12.10-14.



358

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

desvantajosas para eles, sentimos simpatia por essas vítimas de sua convicção. Ja-
mais esquecerei a impressão que tive quando, durante uma visita a Paris em 1836, 
quase ao lado de Alibaud364 na Câmara dos Pares, o ouvi defender sua causa perante 
homens. A maioria dos membros da Câmara havia chegado ao poder proclaman-
do e aplicando o mesmo princípio que Alibaud defendia. Durante quinze anos, e 
até muito recentemente, estes homens haviam idolatrado, em oposição à legítima 
dinastia, teorias que agora estavam dispostos a implementar aplicando a sentença 
de morte a um jovem que era respeitado e amado por todos os que o conheciam. 
Culpemos o fanatismo revolucionário que animou Alibaud e a outros jovens, mas 
sem esquecer de culpar os seus mestres e, especialmente, os ensinamentos desses 
mestres. Assim, não ficaremos surpreendidos se discípulos ingênuos e equivocados 
se irritaram com a flagrante violação de princípios outrora elogiados, de promessas 
uma vez feitas, de direitos uma vez endossados ​​livre e entusiasticamente. 

Após termos avaliado, de maneira adequada, a influência das ideias revolucio-
nárias, sejamos justos também com o partido oposto. Podemos afirmar que as ações 
de Luís Filipe e seus ministros foram de fato realizadas em má-fé? Ele realmente havia 
cobiçado tal poder arbitrário? Será que homens como Guizot e Thiers não tinham 
outro objetivo mais elevado do que simplesmente a ascensão da burguesia e a supre-
macia do rei como lugar-tenente dessa burguesia? Devemos presumir que a retórica 
liberal de ambos era apenas uma simulação e que seu único motivo era o desejo de 
influência e altos cargos políticos? Estou convencido do contrário. Eles fizeram o que 
tinha de ser feito no espírito da reação, de acordo com as necessidades da hora - às 
vezes com relutância. O Ministério encabeçado por Lafitte havia chegado ao limite 
da confusão total antes de Casimir Périer inaugurar a política de “repressão e intimi-
dação”. Vamos nos imaginar em agosto de 1830. Assim que o aparente objetivo da 

364  Louis Alibaud era um militante republicano francês que foi preso e guilhotinado por tenta-
tiva de assassinar o rei Luis Filipe. [nota da tradutora]



359

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

Revolução foi alcançado com a expulsão dos Bourbons, a unificação dos partidos 
revolucionários cessou. Todos os que ajudaram a provocar a explosão podem ter 
compartilhado de um único motivo, mas depois da explosão, esse motivo foi segui-
do por toda uma série de segundas intenções. Os dois partidos principais estavam, 
como após cada mudança de governo, novamente se confrontando. A luta começou. 
De um lado, o desejo e a demanda de seguir em frente; de outro, medo e recusa em 
fazê-lo. As autoridades, temendo o que quer que fosse ou parecesse ultraliberal ou ja-
cobino, aproveitaram avidamente todos os expedientes de autopreservação. Ao fazer 
isso, eles não traíram a Revolução. Como Napoleão, os ministros de Luís Filipe e ele 
próprio eram da opinião de que ainda não havia chegado o momento de conceder a 
liberdade; que a estrada para a liberdade tinha que ser pavimentada por regras arbi-
trárias temporárias. Essa opinião estava errada? O rei e seus ministros deveriam eles 
ter encorajado aqueles que impetuosamente incitaram a turba contra a classe média e 
que teriam incitado a nação francesa contra uma Europa amante da paz? Era aconse-
lhável o rei tomar meias medidas que certamente conduziriam à sua queda?  Ou, em 
vez disso, ele e seus ministros foram obrigados a se preparar sem demora para uma 
defesa que pudesse se equiparar ao vigor dos temidos ataques? O simples fato de que 
uma política conservadora inexorável era indispensável explica por que tal reversão 
teve ampla repercussão no meio do povo. A razão era que muitos compartilhavam 
da convicção do governo: a burguesia, proprietária de terrenos, casas e bens, que não 
gostava da igualdade de direitos ou da comunidade de bens, estava bastante disposta a 
monopolizar a revolução por meio de leis eleitorais excepcionais e estratagemas polí-
ticos semelhantes. Outra razão era que Luís Filipe, mesmo que não tivesse os talentos 
extraordinários de que fora dotado, teria, no entanto, pela própria natureza de sua po-
sição revolucionária, uma força incalculável como protetor natural contra a anarquia. 
A razão principal era que, após o Governo ter repelido muitos ataques e após o Rei 
ter sido salvo de muitos perigos mortais, a imensidão da decepção começara a abalar 
a fé na infalibilidade das teorias. Ganhava terreno a suspeita de que as teorias eram 



360

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

incapazes de serem colocadas em prática, e assim muitos se encheram da aversão na-
poleônica e a qualquer coisa que tinha aparência de “ideologia”. O liberal turbulento 
caiu num profundo desânimo resignado e passou a ser um defensor dos faits accomplis 
e do status quo, qualquer que fosse. 

Eu não devo me demorar mais tempo. Se algum de vocês pensa que 
depois de suportar os choques de 1830 e dos anos subsequentes a França se 
encontra hoje em uma condição florescente e promissora, ou pelo menos to-
lerável, lembre-se de que a prosperidade material é uma compensação lamen-
tável pelos direitos e liberdades que tiveram de ser renunciados. Se você é da 
opinião, como eu, de que há menos motivos do que antes para reclamar de 
injustiça e força bruta, lembre-se de que as autoridades podem ser gentis na 
política quando os súditos são habitualmente dóceis: elas podem aliviar o jugo 
daqueles cuja coragem e as forças foram quebrantadas e que foram domados 
e treinados à submissão. Observe a verdadeira condição de um estado onde o 
direito de voto (estendido em 1831 a um a cada 189 cidadãos) entrega a nação 
a uma rica e pequena aristocracia. Compare isso com a exigência da doutrina 
liberal, ou com o radicalismo de Rousseau, ou mesmo com as liberdades e di-
reitos políticos respeitados pelo direito constitucional antigo. Sobretudo não 
se esqueça que o regime, embora possa assumir uma postura mais flexível, tem 
as armas à mão em caso de necessidade: as Leis de Setembro, em primeiro lu-
gar; mas também o anel de fortes em torno de Paris; e a Assembleia Legislativa 
que está totalmente preparada para aprovar qualquer decreto necessário para 
evitar perigos graves. E, acima de tudo, o princípio revolucionário que pode ser 
usado para justificar qualquer medida de violência reacionária. 

A condição da França hoje [1846] é tolerável porque os homens não se 
ofendem mais com o repúdio a tudo o que costumavam valorizar. Eles agora 
amam a ordem mais do que a liberdade, preferindo desfrutar da paz às custas 
da justiça, em vez de lutar pela justiça. Depois de tantos desapontamentos, os 



361

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

homens passaram a considerar a liberdade um termo vazio, uma farsa fraudu-
lenta. O que é verdade? O que é liberdade? Tal é o fruto final do liberalismo, 
que os homens, tendo perdido a liberdade, também perdem o amor pela liber-
dade e a crença na liberdade!365

E assim este exame histórico, se foi correto, confirma o que concluí an-
teriormente quanto à natureza da teoria da incredulidade: que a história do 
século passado se resume no reinado das ideias da Revolução. A isso deve ser 
atribuído ao fato de que a Revolução, deixando de lado todos os sentimen-
tos humanos, atingiu as alturas mais terríveis da barbárie sistemática; que, 
para subjugar esse sistema por meio da reação, os homens exigiam um tipo de 
tirania e dominação como a de Napoleão; que toda tentativa de restauração 

365  [2ª ed.] A chave para a história da Monarquia de Julho é a luta contínua contra a Revolu-
ção. Para Guizot e seus amigos, como para qualquer pessoa, era inviável, a longo prazo, con-
trolar o curso do desenvolvimento teórico a que o choque de 1830 dera renovado vigor.  
É bem possível que Guizot olhasse demais para o pays légal, favorecesse exclusivamente a classe 
média. Ele próprio negou isso repetidamente. Tocqueville, contudo, afirmou isso - tanto antes 
de 1848 (ver, por exemplo, seu ensaio [datado de outubro de 1847] “De la classe moyenne et 
du peuple,” Oeuvres complètes, IX, 514ff) e o que ele escreveu depois de 1848: “Todos os direitos, 
todo o poder, todas as influências, todas as honras, toda a vida política foi encerrada no seio de 
uma classe extremamente restrita e, abaixo dela, nada! Isso é o que me fez pensar [em janeiro de 
1848] que uma revolução estava às nossas portas.” (Ibid., IX, 548.) Thorbecke também procura 
a causa da tempestade de fevereiro na restrição demasiada de privilégios políticos a uma classe 
social: “Guizot teria segurado a França na palma da mão se tivesse conseguido controlar a força 
contra a qual defendeu a monarquia. [...] Seu destino ilustra graficamente que o perigo que a 
pessoa teme da mudança às vezes reside em não fazer nenhuma mudança. Ao não estender pri-
vilégios a outras classes sociais, ele perdeu a chance de trazer à tona o núcleo da nação que estava 
entre ele e a República”. (Historische Schetsen, p. 169.) Duvido que esse veredicto seja correto. É 
bem possível que Guizot tivesse se saído bem, em 1847 ou antes, se tivesse tomado a iniciativa, 
e que tal política tivesse mantido o governo no poder por algum tempo. Mas deve-se distinguir 
aqui entre ocasião e causa. Tolerância não é absolvição. A persistência da fermentação subter-
rânea torna uma erupção inevitável. Por muito tempo o objetivo foi, mais uma vez, não esta ou 
aquela mudança na forma de governo, mas a realização das teorias de 1789.



362

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

genuína resultou em fracasso; e que, finalmente, os homens estão contentes 
em cuidar apenas de seus interesses materiais, tendo perdido total interesse ou 
esperança em qualquer verdade superior. 

Estes resultados, nos quais, sob cada mudança, apenas o despotismo do 
Estado revolucionário, a favor dos sucessivos Governos, foi mantido, dificil-
mente poderiam ser explicados em parte pelas circunstâncias desfavoráveis 
da humanidade. Pois quase sempre houve, tanto nas intenções dos homens 
quanto na administração dos acontecimentos, um favorecimento da doutrina 
da Revolução, que, se o princípio não tivesse sido pernicioso em si mesmo, 
teria levado a resultados favoráveis.

Os revolucionários, em particular aqueles cuja situação em termos de 
propriedade privada e prestígio pessoal não traz motivo para queixas desani-
madas, consolam-se com uma confiança inabalável no futuro. E, de uma forma 
espantosamente descarada, exigem que, apesar de todas as ilusões do passado, 
os olhos se voltem para o futuro com esperança inabalável. Thiers, por exem-
plo, conclui sua História da Revolução com o pronunciamento: “A liberdade ain-
da não chegou, mas virá!”366 Estou certo de que hoje, mesmo depois de um 
lapso de cerca de vinte anos dessa declaração e da mistificação de 1830 em que 
ele desempenhou um papel proeminente, ele teria a coragem de fazer a mes-
ma promessa encorajadora. Não há canção de ninar melhor para colocar uma 
humanidade iludida para dormir. Mas nós, meus amigos, cujo objetivo não é 
adormecer, mas despertar, ousamos suspeitar que a liberdade nunca virá dessa 
maneira - nunca, se os homens não renunciarem ao princípio da Revolução e 
se voltarem ao Evangelho. Permita-me terminar chamando uma testemunha, 
que merece sua atenção, Guizot: Os esforços de nosso tempo sofreram muitos 
reveses: as esperanças eram imensas, desproporcionais; eles estavam longe de 

366  Thiers, Histoire de la révolution, X, 383.



363

V I S ÃO  G E R A L :  1 7 9 4 – 1 8 4 5 

serem plenamente realizados; não obtivemos para a humanidade toda a felici-
dade que prometemos a nós mesmos. Por isso não sei que desânimo, que frieza 
se apoderou dos corações. Depois de grandes obras e grandes resultados para 
a melhoria da sorte da humanidade, parece hoje que nada foi feito, que nada se 
espera. Esse amor pela humanidade, que tanto honrou nosso tempo, deu lugar 
a uma timidez gélida; mais dedicação, mais esperança, mais ambição por esta 
grande e santa causa. Não pense que tal desânimo jamais chegue à caridade 
cristã, aquele amor que se dirige à alma do homem e ao seu destino eterno, 
mais do que à sua condição na terra. Lá as pretensões, embora mais altas, são 
menos vastas e menos orgulhosas; uma alma reformada e salva é suficiente 
para encher a esperança e sustentar a coragem do cristão. É a esta lareira que os 
corações mornos de hoje devem vir para se aquecer. É ao espírito religioso que 
será dado reacender a tocha do amor dos homens, dirigir novamente, para o 
bem da humanidade, esforços ardentes e devotados, para finalmente reacender 
esta confiança entre nós. Esta sede, esta esperança para melhorias que são a 
vida da humanidade. Um serviço imenso que o nosso tempo exige e que só o 
espírito religioso pode prestar-lhe.367

Todos os esforços e empenhos da filosofia e da filantropia, exceto o cris-
tianismo, terminaram em desespero, em resignação desanimada e passiva. So-
mente de um reavivamento do amor cristão e do espírito evangélico podemos 
obter a força para enfrentar a incredulidade e derivar a confiança sem a qual 
nenhum sacrifício, nenhum progresso, nenhuma melhora é possível. Só pela fé 
no Filho do Deus vivo a Revolução pode ser vencida.

367  Discours du 28 avril 1836 à la Société Biblique Protestante de Paris; p. 6.





365

P A L E S T R A  X V

CONCLUSÃO

Nesta parte final da obra gostaria de comunicar algumas reflexões sobre quatro 
tópicos diferentes. Cada um deles teria merecido um tratamento separado: 1. 
direito internacional; 2. os sinais dos tempos; 3. a história de nosso país [Ho-
landa] durante a era da revolução; e 4. nossa vocação e tarefa pessoais. 

1. A teoria do direito internacional moderno foi construída sobre os mes-
mos princípios fundamentais do direito constitucional revolucionário. Ofere-
ço em seguida um breve resumo dessa sabedoria diplomática, dispensando-
-nos assim de ter que ler Grotius e Pufendorf e todos os panfletos e artigos 
incômodos de ex-publicitários.368 

O que a soberania popular é para um país, a soberania da humanidade 
é para o mundo. Também neste domínio mais amplo, nenhuma sacralidade 
dos tratados ou direitos adquiridos pode se contrapor à vontade geral. O úni-
co critério é o bem-estar da Europa ou o bem-estar do mundo. Contudo, as 
opiniões divergem também sobre este bem comum, esta “segurança pública” 
em um sentido cosmopolita. E uma vez que também esta vontade geral não 

368  Não no sentido moderno de um profissional formado em publicidade, mas de pessoas 
ilustres e eruditas que publicavam suas ideias através de livros [Nota da tradutora]



366

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

tem órgãos que sejam geralmente aceitos, a vontade de todos se dissolve uma 
segunda vez na vontade de poucos e as relações mútuas dos Estados são deci-
didas pelo bom prazer daqueles que os dominam. E, em caso de diferenças de 
opinião, quando as opiniões divergem, em nome, como se diz, da felicidade 
real das nações, é sempre uma e a mesma opinião que é prontamente preferida 
- a opinião que está mais de acordo com a teoria ou os interesses daqueles cujos 
poderes de persuasão repousam sobre a espada, a artilharia, ou, como dizia um 
especialista, sobre a “lei do canhão”. 

Tal é a teoria. E se você perguntar sobre a prática, encontramos a influên-
cia desta doutrina constantemente refletida no comportamento tanto da Fran-
ça quanto das outras potências.

Da França. Basta observar o que aconteceu na Revolução até a queda do 
Império, ou seja, enquanto a França gozou de uma supremacia completa. O tom 
e a atitude da Convenção foram muito adequados do ponto de vista revolucio-
nário: pactuar os povos contra os seus príncipes; espalhar a chama da liberdade; 
oferecendo proteção aos movimentos revolucionários em todos os países; lutan-
do pela confraternização do mundo sob o protetorado do povo francês. A con-
duta de Napoleão também se conformava com as demandas da teoria revolucio-
nária. Afinal, o mundo inteiro estava interessado na possibilidade de um futuro 
desenvolvimento da Revolução. Para se preparar para isso, as facções na França 
precisavam ser submetidas ao regime napoleônico; e para atingir e preservar esse 
tipo de unidade, a França não poderia dispensar a guerra, a vitória, a conquista. 

As demais Potências. A conduta delas também trai a influência dos dog-
mas revolucionários e é considerada erroneamente como antirrevolucionária, 
com a possível exceção da Inglaterra durante o período da Reação. Uma ten-
dência revolucionária ou liberal é evidente em todas as fases.

Aponto para a fase de Preparação. Já aqui nos deparamos com o estadista 
que, pautado pelas conveniências e pelo desejo de engrandecimento, não tem 



367

CO N CLUS ÃO

escrúpulos em destruir laços anteriores e zombar dos tratados. É dessa época 
que data a aliança predatória que despedaçou a Polônia e o comportamento 
traiçoeiro em relação ao Império Otomano, destinado a alargar os estados vi-
zinhos mais do que a divulgar o Evangelho. Os calorosos amigos dos sofistas 
franceses também foram os zelosos proponentes e instigadores da patifaria que 
esses truques de diplomacia representaram: Catarina II, José II, Frederico II 
- embora esse último fosse pragmático o suficiente para não se entrincheirar 
atrás de princípios e instituições anteriores. Foi o que ele fez assim que desco-
briu, ou previu, que os direitos ou interesses da Prússia ou do Império Alemão 
seriam prejudicados pela aplicação das novas ideias revolucionárias. 

Aponto para a fase de Desenvolvimento. As potências realmente promo-
veram o horror da Revolução - não por excesso, mas por falta de uma polí-
tica verdadeiramente antirrevolucionária. Por que os projetos e esforços dos 
governantes e estadistas foram frustrados? A razão é essa, eles próprios esta-
vam apaixonados pela doutrina da liberdade. Além disso, uma vez que haviam 
aprovado a Revolução na sua origem e essência, apenas se opuseram às suas 
consequências e aos chamados excessos. Também, porque viram no governo 
revolucionário não um poder auto constituído, mas a representação real da 
França, não uma facção criminosa, mas um estado legítimo. Todo o resto foi a 
consequência desta visão. Não é de surpreender que, dada sua atitude básica, as 
potências vissem como rebeldes os representantes e defensores do estado his-
tórico, ainda que fossem vítimas manifestas de injustiça e violência crescentes. 
Ou então, pelo menos, como partidários de uma mentalidade estreita de uma 
forma dispensável de governo. A lamentável situação de Luís XVI tornou-se 
motivo de preocupação meramente por sua pessoa ou pela forma monárqui-
ca de governo; cada intervenção assumia o aspecto de guerra contra o Estado 
francês. Esse ponto de vista explica a política das potências de confiar, não em 
princípios imutáveis, mas em circunstâncias mutáveis; explica seu desejo de 



368

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

ver o triunfo, não do antirrevolucionário, mas do partido menos violento e, 
portanto, mais fraco; explica sua falta de unidade e vigor, nascida de avaliar mal 
a natureza e a extensão do perigo. É por isso que uma guerra que os Aliados só 
poderiam vencer se a travassem com zelo abnegado degenerou em especulação 
egoísta pela ampliação de seu próprio território. Isso explica sua vergonhosa 
traição para com os monarquistas franceses, cada vez que uma aliança parecia 
desvantajosa ou inútil - uma abominação que encontrou seu castigo legítimo 
na união de todos os franceses para a defesa de seu país. Isso explica, em uma 
palavra, a diplomacia insípida, incolor, mesquinha e ignóbil das nações, cujo 
único efeito foi atiçar as chamas da revolução e infligir sobre si mesmos uma 
série de derrotas. 

As coisas não melhoraram durante a Reação. A subjugação de metade 
da Europa à violência francesa pode ser atribuída em grande parte às mesmas 
ideias falsas. Mas essa escravidão se deve em grande parte também às estru-
turas e intenções errôneas que, pelos mesmos mal-entendidos, surgiram nos 
demais Poderes. Os homens astutos que governaram a Grã-Bretanha - perce-
beram que Napoleão, o jacobino coroado, era obrigado pela instabilidade de 
seu regime e predisposto pela tendência natural de seus princípios a travar uma 
guerra incessante e perseguir um império universal. Em outros países, no en-
tanto, governantes gabaram-se de que Napoleão era o domador da Revolução, 
o homem com quem se poderia chegar a um entendimento sobre a divisão 
da Europa em grandes “arrondissements”369 por meio de várias secularizações 
e anexações para o benefício dos poderosos. Não é de admirar que Napoleão 
se tornasse imediatamente seu protetor e árbitro, logo seu opressor e mes-
tre. Desde o início, houve coalizões, com certeza. Mas, quem não conhece a 

369  Arrondissement, fr., uma subdivisão de um departamento francês para a administração local 
do governo [Nota da tradutora].



369

CO N CLUS ÃO

história melancólica dessas associações efêmeras? A passividade de cada mem-
bro enquanto os direitos de outro e não os seus eram violados; a colaboração 
ávida sempre que se visse uma oportunidade de enriquecer-se com uma parte 
dos despojos injustos, conspirando pra isso com os amigos revolucionários. O 
conluio do gabinete austríaco com Bonaparte, quando, depois de ter abando-
nado a Bélgica e desistido da Holanda, encontrou uma reparação da vergonha 
de tanta injustiça na palatabilidade do caroço que lhe foi jogado, a destruição 
de Veneza ou a demolição do império alemão; a duplicidade, ganância e co-
vardia da Prússia; a subserviência dos príncipes alemães, sátrapas do déspota 
Napoleão, ainda mais dóceis perante o tirano para se tornarem, por sua vez, 
por seu favor, tiranos de seu próprio povo. Nenhuma coalizão durável e útil era 
possível enquanto os governantes acreditassem que, prostrando-se na poeira e 
na lama, escapariam da espada afiada do potentado. Nenhuma aliança efetiva 
poderia surgir até que se tornasse evidente que, ao longo prazo, o aumento 
constante da violência napoleônica seria, mesmo em questões de interesse pes-
soal, desastroso para todos, tanto ao rei como ao trabalhador diarista. Então o 
próprio egoísmo se tornou a mola mestra da nobreza, e a autopreservação dos 
governantes os forçou, despertados pelo grito de liberdade de seus povos, a 
dar as mãos e empreender uma guerra até a morte contra o temido usurpador 
– uma guerra que sob a bênção manifesta de Deus foi levada a uma conclusão 
bem-sucedida. 

E o que aconteceu [na fase de Experimentação Renovada] de 1815 a 1830? 
A tendência dos governos de se ajudarem mutuamente na aplicação moderada 
das ideias liberais tornou-se o fundamento também do direito internacional. Não 
direi nada sobre a Santa Aliança; certamente não protegeu a Europa contra algu-
mas medidas profanas. A arbitrariedade liberal fatal ficou evidente nas consultas 
bizarras, ilegítimas e às vezes escandalosas, pelas quais as nações foram divididas 
e trocadas como bens móveis ou gado. Ficou também evidente pela maneira pela 



370

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

qual a verdadeira liberdade e a autoridade genuínas foram frustradas pela pro-
mulgação de constituições liberais. Ficou evidente nos congressos e intervenções 
armadas, organizados com o objetivo de reprimir levantes cujas sementes eles 
próprios plantaram. E, por que não acrescentar, ficou evidente no incentivo que 
a diplomacia europeia constantemente deu ao partido liberal, particularmente na 
França e com o qual ajudou a preparar e efetuar a revolução de 1830. 

A continuação desta política na última fase, desde 1830, manifestou-se 
nos espetáculos ultrajantes dos quais temos sido os espectadores e em parte 
as vítimas. A Revolução de Julho foi um choque tremendo que a diplomacia 
não havia previsto nem desejado. Ao mesmo tempo, do ponto de vista liberal, 
não havia razão, direito ou força suficiente para combatê-la. As nações compe-
tiram umas com as outras para reconhecer rapidamente essa revolta que não 
conseguiram reprimir. A criatura de uma rebelião bem-sucedida poderia ser 
admitida sem demora na sociedade europeia como a continuação modificada 
do Estado derrubado, desde que a bandeira tricolor francesa não fosse usada 
como sinal para uma revolta geral contra os governos. O partido moderado 
precisava ser apoiado. A preservação da paz tornou-se a base de uma aliança 
que foi garantida que haveria de durar pelo interesse comum. Luís Filipe era o 
“Napoleão da paz”, com quem uma entente era possível, já que tinha o apoio 
da burguesia amante da paz. A contenção da revolução estava centrada em sua 
pessoa. Qualquer medida em seu apoio era justificada. E assim a conveniên-
cia se tornou a regra de conduta. Tudo isso se tornou inevitável: conformar-se 
constantemente com o que era um fato consumado; liberar-se de toda amiza-
de incômoda com o governante de ontem, para poder manter relações com o 
governante de hoje; saudar o cidadão-rei entre o coro de príncipes; admitir a 
França na conferência de Londres, dando-lhe assim uma preponderância lá; 
sacrificar os direitos e interesses dos leais holandeses às demandas dos insur-
gentes belgas; abandonar a Espanha às lutas internas – sim, tudo isso se tornou 



371

CO N CLUS ÃO

inevitável. Seguir o curso pelo catavento parisiense era simplesmente conti-
nuar ao longo do caminho que havia sido seguido por muitos anos. Natural-
mente, muitos ficaram surpresos e indignados, mas muito poucos percebem 
que os liberais, não injustamente, consideraram esta política (devo chamá-la 
inteligente ou desprezível?) como a única aconselhável e apropriada nas cir-
cunstâncias. Haveria outra alternativa, quando a prosperidade e a civilização 
da Europa pareciam estar em perigo a cada queda da paliçada contrarrevolu-
cionária erguida em Paris?

2. Mas é hora de tocar em outro assunto, os sinais dos tempos.
Perguntaram-me como, depois de concluídas as cinco fases, eu concebe-

ria uma sexta fase. Em vez de fazer voos inúteis no reino imenso das conjectu-
ras, acho que devemos basear nosso prognóstico nas principais características 
até agora discerníveis. Características que as circunstâncias podem desviar e 
alterar, mas certamente não destruir. Entre esses recursos, incluo: a. o poder 
das ideias conservadoras; b. o progresso do princípio radical; c. as agitações da 
igreja romana; e d. o reavivamento da fé cristã. 

a. Certamente há muita coisa que prenuncia a continuação da paz e da 
concórdia, ou pelo menos a conservação dos arranjos políticos atuais. Há uma 
fadiga que vem junto com a lembrança das lutas da era da revolução; também, 
um pesar com as teorias que trouxeram decepções e infortúnios. Além do medo 
de perturbações que possam pôr em perigo a prosperidade e o crédito estran-
geiro; também, há uma antipatia para com uma oposição que tantas vezes tem 
sido uma máscara para interesses próprios e um meio de subversão política. E, 
por fim, há o domínio de um governo todo-controlador, duplamente poderoso 
por conta da indiferença política e da busca obstinada pelo bem-estar material 
que caracterizam cada vez mais as classes alta e média. 

b. Não podemos deixar de notar, entretanto, que a aversão a teorias é basea-
da principalmente no interesse pessoal. Mas se fôssemos para as camadas mais 



372

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

baixas da sociedade e observássemos a condição da massa do povo, não será que 
encontraríamos ali também um interesse próprio, que pudesse dar origem, em 
vez disso, à simpatia e entusiasmo por ideias radicais? A Revolução, ao dissolver 
muitos laços, fez surgir uma tensão entre ricos e pobres. Essa tensão, em vista do 
crescimento constante da pobreza, está se tornando cada vez mais alarmante. E 
essa situação alarmante aumenta cada vez mais com o crescimento do iluminis-
mo sem luz superior. As classes mais pobres, graças a um sistema educacional 
deficiente em conteúdo cristão, podem ser bem-dotadas de habilidades, mas 
são mal treinadas em princípios, que as tornam mais suscetíveis à pregação de 
dogmas perniciosos. O avanço do comunismo e do socialismo, a propaganda do 
ateísmo e da divinização do homem tão corrente na Alemanha e em outros luga-
res, não são produtos de uma excentricidade deplorável, mas a continuação siste-
mática da obra deixada inacabada por um Robespierre e um Babeuf, a tentativa 
renovada de concretizar a realização de ilusões calamitosas por meio, dessa feita, 
de uma aplicação completa. Quando se lembra que esses dogmas, na medida 
em que ameaçam aqueles que vivem na fartura, são ainda mais atraentes para os 
pobres e necessitados e são eminentemente adequados para acender nessas pes-
soas um fanatismo facilmente inflamável pela perspectiva de satisfazer paixões e 
desejos - então vemos razões para alarme! Então, enfrentamos a probabilidade 
de novas explosões. Então, descobrimos que a renovação do experimento pode 
muito bem levar mais uma vez, com intensidade redobrada e em uma escala mais 
ampla, a todos os tipos de regimes terroristas e despóticos. Então, não considera-
remos tão absurdas assim as cenas de confusão, pilhagem e assassinato em com-
paração com as quais, a Revolução Francesa foi quase como um idílio agradável.370 

c. A crescente atividade e presunção do papado não ajuda a elucidar es-
sas perspectivas sombrias. Também aqui há muito sobre o qual seria difícil e 

370  Expressão dos Berliner politisches Wochenblatt.



373

CO N CLUS ÃO

arriscado fazer um julgamento definitivo e firme. O que se deve pensar do zelo 
manifesto na igreja romana? É apenas devido à superstição, ou deve ser reconhe-
cida nela uma resistência louvável à incredulidade e devoção que ainda resta às 
verdades fundamentais da religião cristã? Será que os movimentos na Alemanha, 
por mais deficientes que sejam, são prenúncios de coisas melhores que estão 
por vir? As perdas que Roma sofre em alguns países podem ser contadas como 
um contrapeso aos ganhos que ela obtém em outros países? Esses pontos são 
claros: o rejuvenescimento do papado é sempre acompanhado por um retorno 
de superstições meio esquecidas e deploráveis; onde Roma assume o poder, a 
perseguição aparece, ajustada para se adequar às circunstâncias da época. Roma 
tem o poder de fazer retomar cenas anteriores de terror. Além disso, o tempe-
ramento de nossos tempos oferece a ela uma boa oportunidade de se tornar a 
religião dominante. Pois, dada a necessidade universal de uma religião, de qual-
quer tipo, não há dúvida de que os ornamentos e o esplendor de suas cerimônias 
são atraentes para a imaginação, o gosto e os sentimentos; que suas promessas 
enganosas embalam a consciência para dormir; e que ela oferece, além de uma 
forma de religiosidade que pode ser adquirida com prata ou ouro, certa latitude 
de pensamento e também de conduta. Em consequência, o ultramontanismo, 
mais do que qualquer outro credo da igreja, precisamente por causa de seu vín-
culo remanescente com as memórias da cristandade, pode muito bem se tornar, 
uma vez que se degenerou ainda mais e assimilou as visões e interesses jesuítas 
e jacobinas, aquela religião civil comum que o Estado exige para a cura das almas. 
Essa religião expulsa como intolerante e intolerável todo culto a Deus em espírito 
e em verdade, alegando que ele perturba a paz e, portanto, merece ser punido.

d. Falei também sobre o reavivamento da fé cristã. Um fenômeno que é 
tão inegável quanto gratificante. Ao longo dos últimos trinta anos, toda a cris-
tandade testemunhou uma reafirmação das verdades que, sob a influência da 
falsa filosofia, foram objetos de negligência e desprezo, se não hostilidade e 



374

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

zombaria. Por outro lado, não podemos negar a influência de erros grosseiros 
que se apoderaram de muitas denominações protestantes. Quando de fato é a 
fé ortodoxa que emerge em algumas situações, a questão ainda permanece: é 
ortodoxa no sentido evangélico de ser vibrante e ativa no amor? É poderosa 
o suficiente, já que tem que lutar contra o mundo, para superar as muitas fra-
quezas e a apatia e letargia dos próprios cristãos? Além disso, como o elemen-
to cristão nessa ressurgência se compara em magnitude e proporção com os 
outros ingredientes da atual crise mundial? Não seria conveniente para mim 
relacionar o que vemos aqui e em outros lugares com estas e outras questões 
semelhantes. Em geral, posso dizer que temos a natureza e o teor deste elemen-
to cristão. Contudo, não na quantidade e na proporção adequada aos outros 
elementos do mundo atual em crise. 

Com esta escassez de conhecimento, estamos limitados em todos os as-
pectos a nossos próprios pontos de vista. Pode ser que, se não encontrar qual-
quer oposição firme da parte da religião evangélica, o princípio radical da Re-
volução obterá por um certo tempo uma vitória completa. Pode ser que, sem 
quaisquer tensões ou conflitos perigosos no caminho, estejamos caminhando 
para uma reforma de fé e da moral que tenha um alcance maior do que na era 
da Reforma. Contudo, – e isso parece ser mais provável – é possível que esteja-
mos vivendo em uma calmaria antes da tempestade: que a fermentação de todos 
os tipos de ideias e a postura ameaçadora de princípios conflitantes prenun-
ciam a chegada de uma competição entre a luz e as trevas nunca antes vista na 
história mundial, seja em escopo ou intensidade. 

Também aqui, em meio a tantas dúvidas, a certeza da qual necessitamos 
encontra-se nas Sagradas Escrituras. Sua luz não só nos mostra o cumprimento 
dos decretos de Deus nos acontecimentos do passado; ela brilha sobre nós e 
como o raio na tempestade rasga as nuvens negras. Nós sabemos o que foi pre-
dito: muitos se desviarão da fé; as tribulações se multiplicarão; aquele que se 



375

CO N CLUS ÃO

disfarça de anjo de luz estará ativamente trabalhando; aqueles que são fiéis ao 
Senhor serão profundamente oprimidos; os dias serão maus; mas, na hora da 
mais profunda angústia, a redenção certamente se aproximará, e os crentes res-
surgirão vitoriosos quando Aquele a quem eles amaram e serviram consumir o 
maligno com o sopro de sua boca, e destruí-lo com o esplendor de sua vinda.371

3. Mas, basta sobre os sinais dos tempos. Passo a analisar agora algumas 
ideias sobre a influência que o princípio da Revolução teve em nosso próprio país 
[Holanda]. 

Afirmar que fomos poupados de atrocidades revolucionárias por causa 
de nossa excelência, e que fomos seduzidos a praticar insanidades revolucio-
nárias por causa da intervenção estrangeira de um poder superior, é uma ilu-
são agradável à nossa vaidade nacional. Nós também devemos a humilhação 
e a miséria que vieram depois que tentamos alcançar, sem Deus, a grandeza 
e a felicidade nacionais, a esse afastamento da fé, afastamento esse ainda mais 
vergonhoso por causa dos privilégios que os Países Baixos tiveram. A influên-
cia moral (ou imoral) dos escritos revolucionários causou maiores danos em 
nosso país do que o poder das armas revolucionárias. É verdade que, de 1795 
a 1813, fomos tutelados durante todo o curso do período da Reação segundo 
as cordas principais (ou correntes) de nossos vizinhos protetores. Mas o que 
fizemos, tanto antes como depois, quando estávamos livres de vínculos exter-
nos? Por nossa própria vontade, continuamos a trotar com os mesmos arreios. 
A Holanda teve sua própria fase de desenvolvimento revolucionário de 1780 
a 1787, mesmo antes da erupção ocorrer na França. Se a continuação do pro-
jeto avançado não tivesse sido detida à força, tanto pelos franceses em 1795 
como pelos prussianos em 1787, resta a pergunta se o trem da lógica não teria 
se revelado em um reino de terror, se nós também não teríamos visto nossos 

371  Cf. 1Tm 4:1; Mt 24:21; 2Co 11:14; 2Ts 2:8.



376

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

próprios Robespierres e Saint-Justs no comando do Estado, exigindo “sangrar 
os veios de ouro,” “esmagar as jurisdições de Orange,” “enforcar as cabeças” 
da oposição.372 Em 1813, chamamos de volta Orange; mas, olhando para a mu-
dança na forma de governo, era como se Orange, o herdeiro desta Casa, que o 
próprio Senhor em dias anteriores havia designado como vigia da Religião e 
da Liberdade, voltasse com o propósito de subir ao trono revolucionário vago 
pela expulsão de Napoleão. Que ele tivesse voltado para outorgar uma consti-
tuição que, a julgar por sua interpretação e implementação, homenageasse a 
doutrina, se não de Rousseau, ao menos de Montesquieu. Ao mesmo tempo, a 
força do governo foi colocada em uma administração centralizada e o benefício 
da liberdade em uma assembleia – uma responsabilidade perigosa para o rei ou 
uma despesa supérflua para o povo. 

Tendo assim demonstrado nossa docilidade em relação às noções revo-
lucionárias em nosso próprio arranjo político voluntário, é compreensível que 
tenhamos consentido passivamente na união forçada com a Bélgica – um casa-
mento de dois tipos de pessoas, ocasião em que o amor ao liberalismo deve ter 
sido cego para não ver a patente incompatibilidade de caráter, a inevitabilidade 
da separação – para não ver na Constituição de 1815 o prenúncio da revolta bel-
ga de 1830. Em particular, gostaria de ter apresentado minhas opiniões sobre 
os anos importantes de 1815 a 1830 com mais detalhes para sua revisão. Mes-
mo naqueles dias, se o rei Guilherme pudesse ter sido induzido a seguir uma 
política antirrevolucionária, não lhe faltariam salvaguardas constitucionais, 

372  Expressões usadas por ‘um dos mais hábeis líderes dos revolucionários holandeses de 1795’, 
Valckenaer, em uma carta que constitui prova contundente da existência, também na Holanda, 
de uma mentalidade terrorista bem avantajada. Carta (inclusa no importante trabalho de R.J. 
Schimmelpenninck   e alguns acontecimentos de seu tempo, ‘s Hage en Amst. 1845. I. 52-62) 
que é uma demonstração marcante da existência, também na Holanda, de uma disposição ter-
rorista fundamentada.



377

CO N CLUS ÃO

nem talvez superioridade física, dada a afeição e lealdade de grande parte do 
povo belga. Mas, infelizmente, ele também foi incapaz de libertar-se dos gri-
lhões de sua educação e do espírito de seu tempo. Ele contemporizou, vacilou 
e assim foi reduzido, pelo efeito alternado de concessões infrutíferas e ameaças 
vãs, a esse estado de total impotência que, devido ao avanço do partido radi-
cal, ameaçava mergulhar a Holanda na confusão, anarquia, cisma e guerra civil, 
mesmo que a revolta em Paris não tivesse se concretizado. 

Mas não posso deixar o peso da responsabilidade recair unicamente so-
bre o estimado soberano cujos méritos eu, em muitos aspectos, aprecio, cuja 
pessoa eu, em muitos aspectos, amei. O rei Guilherme não foi o único culpado. 
O país foi cúmplice. No que diz respeito à história, mesmo após a restauração e 
mudança de nossa Existência Nacional, eu não teria, para meu pesar, elaborado 
em tom usual a menção de louvor nacional. Pois, embora eu reconheça com 
prazer todas as coisas louváveis que foram feitas em 1813 ou 1830 ou 1831, 
pela libertação ou proteção do solo nacional, para a glória de nossas armas em 
nosso próprio solo ou em solo estrangeiro, não posso negar que a princípio 
estávamos embriagados pelas ilusões predominantes. Primeiro continuamos 
nossa dormência em uma espécie de auto complacência sonhadora e fleumá-
tica acerca de nossa auto compostura em comparação com outras nações. Em 
seguida, despertados pelos belgas, exibimos em relação a eles, particularmente 
durante o imbróglio político dos três anos anteriores à revolta, uma passivi-
dade e indolência, uma espécie de servilismo e submissão, que se devia em 
parte à nossa fibra nacional enfraquecida, mas principalmente ao débil e dócil 
liberalismo que imperava na terra. Basta examinar o estado de espírito em que 
estamos desde que o jugo francês foi quebrado. Geralmente, ficamos felizes 
em atrelar nosso vagão político ao partido que deveria ser designado modera-
damente liberal. Em 1813 tivemos que ter uma constituição, como as outras na-
ções. Em 1815, também nós pensávamos que a união com a Bélgica não faria 



378

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

mal se apenas prevalecesse nossa capacidade e sabedoria superiores. De 1815 
a 1830, aceitamos como real qualquer espetáculo que fosse apresentado pelos 
comediantes políticos em Paris; não raro desperdiçamos os nossos aplausos 
nas travessuras destes arlequins. Em 1829, Lafayette era nosso herói. Em julho 
de 1830, ficamos exultantes com a expulsão dos intratáveis ​​Bourbons, sob cuja 
tirania os liberais decentes e inocentes haviam gemido por muito tempo.

Naturalmente, administramos nossos próprios assuntos a partir do mes-
mo ponto de vista. Não foi por princípio, mas em autodefesa contra irmãos 
não fraternos, por interesse próprio e necessidade, que nós, na parte norte do 
Reino dos Países Baixos, fomos tímidos na aplicação dos dogmas liberais. As 
sementes da oposição, em minha opinião, tinham raízes profundas suficien-
tes também em nosso país para se tornarem motivo de preocupação para as 
autoridades. A deslealdade da Bélgica foi um instrumento não supérfluo para 
fortalecer a lealdade na Holanda. O curso dos acontecimentos antes e depois 
de 1830 procedeu da dupla operação da inclinação ao liberalismo e da reação 
à presunção dos belgas. Quando a teoria da soberania popular e do contrato 
social, da subserviência do rei aos representantes e dos representantes à opi-
nião pública e à vontade geral, foi revivida, nós essencialmente, embora com 
menos energia, fomos pegos na mesma situação em que as pessoas estavam 
em 1789 em relação aos girondinos. E essa situação era a mesma dos girondi-
nos em relação aos jacobinos, e a mesma de todo partido tímido em relação a 
todo partido raivoso. E, a julgar pelos debates na Segunda Câmara, em breve 
teríamos sido derrotados, vencidos, esmagados pela facção liberal (com a qual 
o partido católico romano se aliou e assimilou por um tempo) se um choque 
saudável não tivesse simultaneamente encerrado o vínculo com a Bélgica e o 
vínculo de dominação ultraliberal. 

Tampouco precisamos nos maravilhar com o que foi feito e deixado de 
fazer por nossa política interna e externa. Nós também estávamos convencidos 



379

CO N CLUS ÃO

de que Carlos X havia perdido a coroa; que nenhuma atenção escrupulosa pre-
cisava ser dada aos direitos hereditários; que Luís Filipe merecia um voto de 
agradecimento por impedir a eclosão da guerra geral, ao subjugar os radicais. 
Não admira que tenhamos reconhecido o partido reacionário na França sem 
demora ou deliberação, e que nossa própria política fosse de tipo semelhante. 
Não havia outra liberdade além daquela em que a autoridade se vê não como 
um aliado, mas como um inimigo irreconciliável. Qualquer desenvolvimento 
posterior das formas constitucionais agora parecia perigoso, ou pelo menos 
inoportuno e inadequado para o presente; e o que quer que fosse feito ou 
prometido em relação a esse assunto pretendia acalmar a agitação e manter 
as pessoas resignadas com o status quo. E assim, assistimos ao surgimento de 
um sistema de conservadorismo que certamente preservou muitos abusos, 
e também algumas formas constitucionais. Mas de modo algum preservou 
nosso espírito cívico ou nosso vigor nacional, nosso prestígio internacional, 
nossa prosperidade ou concórdia genuína, e menos ainda as nossas finanças. 
Este conservadorismo é apenas a continuação da Revolução, a preservação da 
situação revolucionária, o despotismo do Estado revolucionário na forma de 
uma autocracia revolucionária.

4. Permitam-me concluir com uma palavra sobre o chamado daqueles que 
confessam o Evangelho, sobre a tarefa daqueles que estão familiarizados com 
princípios melhores. Pois se foi meu desejo guiá-los pela luz do Evangelho ao 
longo do caminho da história através das várias fases de predominância revo-
lucionária, eu estava menos interessado no caminho em si do que em seu des-
tino, o ponto ao qual ele nos trouxe. As lições da história dos últimos tempos 
perdem-se em grande medida se não se aprecia a sua ligação com a história dos 
nossos dias, se não se tem em conta que também aqui tudo é uma questão de 
consequência e de transição, de passar de um elo da cadeia para a seguinte. Para 
saber o que fazer nestes tempos graves, devemos olhar para: a. a necessidade 



380

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

de melhoria; b. a impotência das ideias da Revolução; e c. o poder que, nesse 
sentido, é inerente aos princípios cristãos. 

a. Consideremos nossa necessidade atual de melhoria. Inquestionavel-
mente, a condição do nosso país é deplorável. E o que é que as pessoas que-
rem? Paz e tranquilidade, a qualquer preço. Eles pensam que qualquer funcio-
namento livre dos órgãos constitucionais seria uma ameaça à tranquilidade – o 
que explica por que esse funcionamento atingiu um grau de insignificância tal 
que seria difícil explicar de outra forma. O estado se tornou agora o que pode 
ser mais bem caracterizado como uma autocracia revolucionária.

Ao chamar nosso governo de “autocracia revolucionária,” meu objetivo 
não é vilipendiar maliciosamente ou acusar infundadamente, mas apenas in-
dicar a natureza real da autoridade, pois ela é o resultado das circunstâncias e 
ideias de nosso tempo. Nós não vivemos realmente em uma monarquia, nem 
em uma república, mas sob um governo centralizador e controlador que é exer-
cido pessoalmente ou convenientemente distribuído entre altos funcionários 
do Estado. Vivemos sob o poder de um governo revolucionário todo-pode-
roso, sob uma cabeça, um governo limitado de jure de várias maneiras, mas, 
de facto, de maneira nenhuma. Pois, pergunte-se, que independência têm os 
ministros da Coroa em relação ao chefe de Estado no que diz respeito às liber-
dades populares? O que os senhores acham da atitude e comportamento da 
Segunda Câmara e da sua perseverança em realizar sua vontade depois de de-
clará-la? Você consegue ver claramente qual o poder real exibido pela Primeira 
Câmara em sua carreira de trinta anos? Que garantia você acha que existe na 
estipulação “mediante e com o parecer do Conselho de Estado”? Você sente que a au-
tonomia municipal e territorial, tão essencial à liberdade e ao desenvolvimento 
reais, foram harmonizadas com a unidade do Estado? Eu não condeno. Apenas 
afirmo que o desejo incondicional de tranquilidade se manifesta na passivida-
de e autoneutralização dos poderes do Estado. 



381

CO N CLUS ÃO

A paz e o sossego também seriam perturbados se questões importantes, 
que podem dar origem a considerações diferentes, fossem levantadas. A discus-
são, portanto, de assuntos potencialmente controversos aparentemente também 
é considerada uma ameaça à tranquilidade. Isso explica por que as autoridades 
demonstram o maior desejo em fugir das questões vitais em vez de abordá-las. 
Explica também por que qualquer um que insista em sua procura pelos fatos, 
ainda que motivado pelo mais puro patriotismo, é suspeito de ser esquentado e 
agitador. Você sabe como estão hoje as condições da igreja, da escola, da assistên-
cia aos pobres, do ensino fundamental e superior, do direito penal, da franquia de 
negócios e do direito de votar e de ser eleito, e de tantos outros assuntos impor-
tantes. Quão pouco esforço está sendo despendido e, em muitos aspectos, como 
nada está sendo feito, para acabar com a confusão que é reconhecida por todos. 
A negligência contínua causa agravamento contínuo. Manter a economia política 
funcionando e promover exclusivamente os interesses materiais não é garantia 
de estabilidade. A condição da Pátria, em muitos aspectos, precisa de melhorias 
substanciais para não degenerar em decadência total.

b. Muito bem, as pessoas são capazes de melhorar as coisas? Quais seriam 
os meios para essa melhoria? Esses meios seriam fornecidos pelos moderados 
(portanto, quase moribundos) liberais que ainda estão no poder? Ah não, eles 
são incapazes de preencher essa necessidade. Esta é a verdadeira razão de sua 
inércia. Eles não conhecem nenhum outro princípio além daquele que, quan-
do aplicado, leva aos próprios males que precisam ser tratados. Eles têm a sen-
sação de que cada novo tratamento do já desgastado paciente resulta em maus-
-tratos, em curas sem poder salutar, em garantias que só podem levar à mesma 
velha rotina. A inação do liberalismo está revelando cada vez mais sua própria 
desesperança. 

Mas, espere! Pode ser que eu esteja enganado! Nem todos foram ven-
cidos pelo desespero. Há liberais que atribuem a estagnação ao egoísmo ou à 



382

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

covardia; que, se tivessem a sua mão livre, a colocariam prontamente no arado; 
que desejam ativar os formulários constitucionais; cujo objetivo é uma revisão 
radical da Constituição. Foi das cabeças e corações deles que brotou uma pro-
posta bastante interessante para o estabelecimento de uma forma de governo 
verdadeiramente liberal, com uma Câmara de Deputados dissolvível e um Mi-
nistério responsável e eleições diretas dignas de menção. De bom grado presto 
homenagem às suas boas intenções. Atrevo-me a dizer que a sua proposta é, em 
alguns aspectos, preferível ao presente acordo. No entanto, estou convencido 
de que, depois de mudar as formas, eles não teriam mudado a essência das 
coisas. Manter a raiz do mal impede uma restauração verdadeiramente radical, 
isto é, uma restauração que derive de uma raiz diferente. Com a melhor das 
intenções, haverá uma mudança dos que estão no poder sem mudança na na-
tureza desse poder: o mesmo despotismo do Estado revolucionário; o mesmo 
ateísmo da lei; a mesma negligência do supremo Legislador e Rei; a mesma 
sujeição da igreja ao Estado; a mesma centralização, ao mesmo tempo a espada 
e o escudo do regime; o mesmo desrespeito arbitrário por tudo o que diz res-
peito à inviolabilidade dos direitos adquiridos e à peculiar independência, ou 
seja, à autonomia das esferas distintas.  

Sou obrigado, parece-me, a declarar porque penso que, em particular, 
esses homens do futuro e da promessa são impotentes para cumprir suas pa-
lavras. Você quer saber por quê? Imaginem, é do entendimento geral que um 
edifício instável, cujas fundações não se quer melhorar, só pode permanecer de 
pé por um tempo através da imobilidade. Portanto, duvido que o movimento 
progressista tenha alguma chance de grandes benefícios, pelo menos por en-
quanto. Isto porque o atual governo encontra um apoio no qual poderia fazer 
quase tudo o que quisesse sem oposição. Estou convencido, portanto, de que 
aqueles que ainda formam uma oposição, ou pelo menos um remanescente 
e uma semelhança de oposição, continuarão a ter mais motivos de queixa do 



383

CO N CLUS ÃO

que de triunfo. Além disto, a razão de sua incapacidade de agir reside no teor 
de seus próprios princípios. Portanto, entendo primeiramente que eles por en-
quanto continuarão na oposição, pois são impotentes e não tem muita chance 
de chegar ao poder enquanto o governo encontrar o tipo de apoio que existe 
nas condições e noções atuais que lhe permitem fazer o que bem entender. 
Mas, mais importante, eles são impotentes porque o teor de seus próprios prin-
cípios os torna impotentes. 

Acredito que você concorda que temos o direito de perguntar: onde estão 
os sinais de suas belas promessas? Não questiono sua sinceridade, mas aponto 
para o exemplo de tantos cuja sinceridade estava igualmente fora de questão 
e que, assim que chegaram ao poder, usaram seu poder, que cobiçaram para 
a liberdade, contra a liberdade. Identifico a causa dessa inevitável infidelidade 
e deslealdade forçada com o poder das ideias que orientam os reformadores 
políticos também de hoje. Tais reformadores se perguntam por que não há o 
menor interesse no que antigamente, e até recentemente, ainda despertava en-
tusiasmo ou pelo menos alguma atenção e zelo; se perguntam por que sua voz 
não encontra eco. Por que o clamor por uma revisão da Constituição, que al-
guns meses atrás eram ouvidos na Segunda Câmara quase como o som de uma 
trombeta de guerra, começa a se assemelhar cada vez mais ao suspiro fraco e 
quase inaudível de um paciente moribundo. Será que esses reformadores não 
sentem que o país precisa de algo mais do que tênues perspectivas de alteração 
da colcha de retalhos constitucional? Acreditam que a sede de justiça e de ver-
dade é saciada por um espetáculo como o de 1840, pela inserção de alguns ar-
tigos em uma constituição? Será que eles não estão, porventura, familiarizados 
com os avanços surpreendentes feitos pela ciência da interpretação, permitin-
do que os hereges políticos provem a regra: “O diabo pode citar as Escrituras 
para seu propósito?” Eles esperam que as vítimas dos experimentos políticos 
permaneçam ingênuas enquanto os médicos permanecerem confiantes, apesar 



384

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

do agravamento da doença? A verdade é que eles podem alardear a liberdade, 
mas não podem entregá-la. A prova disto não é apenas o que eles acreditam 
e dizem, mas também o que fazem, ou pelo menos o que não fazem. Se eles 
soubessem o que significa liberdade, seriam menos zelosos por implementar 
formas virtualmente desgastadas e estariam mais abertos para com aqueles 
primeiros elementos da verdadeira liberdade, a qual não podemos deixar de 
reconhecer a menos, que estejamos cegos por falsas teorias. 

Entre os fenômenos tristes e dolorosos de nosso tempo, não conheço 
nenhum que, ao se sondar a profundidade do abismo, seja comparável ao em-
botamento do senso de justiça. Permanece alguma paixão por reescrever as 
leis eleitorais; arquitetos ainda podem ser encontrados dispostos a fornecer 
casas-de-papel políticas. Mas um verdadeiro espírito de liberdade, que busca 
o respeito pelos direitos também dos outros, dificilmente pode ser encontra-
do. A sensibilidade à injustiça tornou-se entorpecida, e a indiferença universal 
pelo atropelamento dos direitos mais sagrados, desde que o próprio gozo da 
vida seja seguro (desde que se permaneça na posse de tudo o que, segundo 
a própria estimativa, é necessário para a vida segura), é a prova da influência 
mortífera da teoria liberal sobre os mais nobres afetos do coração humano. 

Para esclarecer e justificar o que quero dizer, escolho dois exemplos no-
tórios: a igreja reformada e a educação. 

A igreja. Não entro em disputas teológicas. Não falo da maneira arbitrária 
como a igreja foi organizada pelo governo em 1815. Mas quando tal organiza-
ção administrativa serviu para estabelecer o controle completo daqueles que 
são infiéis ao ensinamento da igreja; quando o poder do Governo foi usado 
para colocar a formação de futuros pastores nas mãos dos inimigos da doutrina 
da salvação; quando, além disso, os fiéis que são vítimas dessa liberalidade são 
por muito tempo absolutamente proibidos de se reunir para o culto, e hoje só 
podem fazê-lo com a condição de que abandonem sua igreja - então chamo 



385

CO N CLUS ÃO

isso de o cúmulo da injustiça, possível apenas quando o senso de justiça da 
maioria das pessoas se extingue e a liberdade adquiriu, se não um som perigo-
so, pelo menos um som incomodo e oco. 

A Educação. Não falo da direção perniciosa que prevalece no sistema es-
colar público hoje. Não proponho neste momento contestar a visão de que, 
para nos protegermos contra os católicos romanos, devemos banir a Bíblia das 
escolas. Mas quando tal sistema não só recebe prioridade e patrocínio oficial, 
mas também um monopólio, e àqueles para quem um tipo diferente de educa-
ção é uma questão de consciência; quando um decreto real373, que foi emitido 
para acomodar tais pessoas, pode ser interpretado por quatro anos a fio com 
cada vez maior arbitrariedade em contradição com a vontade real; e quando, 
apesar das queixas mais sérias de um número considerável de nossos compa-
triotas, poucos se dão ao trabalho de investigar os fatos do caso – então chamo 
isso de um sinal dos tempos em nossa terra, uma prova do endurecimento ao 
qual as pessoas são trazidas por longos anos de jogos com palavras e princípios. 
Ao mesmo tempo, vejo no sistema educacional um sinal do pouco que po-
deríamos esperar de qualquer ascendência dos liberais que ainda estão, como 
em 1844, trabalhando no que acreditam ser uma constituição modelo. Tenho 
o direito de dizer a esses talentosos inventores: admiro sua resiliência, e tal-
vez também seus talentos, na fabricação, ou pelo menos na concepção, de um 
artifício para resgatar pessoas que se afogam. Mas, eu lhes suplico: enquanto 
eu estiver deitado na água, reserve um momento para me estender a sua mão. 
Tenho certeza de que você nos fornecerá rascunhos e esboços muito legíveis, 
que ficarei feliz em exibir, bem encadernados, em minha coleção de alquimia 
política; mas permita também que seus contemporâneos desfrutem um pouco 
da liberdade que você está preparando tão liberalmente para a posteridade.

373  Koninklijk Besluit van 2 Jan. 1842



386

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Mas o assunto é sério demais para que possa cair em escárnio. Tenho o 
direito de reclamar quando aqueles que falam tão bem da liberdade e da Cons-
tituição se calam diante de ultrajes desse tipo. No entanto, nossa indignação, 
legítima e justa, pode facilmente se tornar excessiva e injusta. Isto porque não 
se deve esquecer que o princípio da Revolução exerce um domínio tirânico 
sobre as opiniões e intenções das pessoas. Estou inclinado a acreditar que nem 
nossos conservadores nem nossos anti conservadores têm prazer na opressão 
religiosa. Acredito que de bom grado concederiam qualquer liberdade com-
patível com seus princípios; mas, eles descobrem que toda liberdade que não 
for monopolizada para promover seus pontos de vista é uma ameaça ao seu 
domínio. Eles são, dessa forma, continuamente reconduzidos aos preceitos do 
liberalismo, mesmo contra os ditames de sua consciência. E é irrefutável que, 
contra o cidadão indefeso, toda medida arbitrária, por mais censurável que 
seja, encontra sua desculpa e justificativa nas noções de unidade do Estado, 
supremacia do Estado, bem do Estado, segurança do Estado. Não, os defen-
sores das ideias liberais são incapazes, mesmo que tenham vontade, de dar-
-me a liberdade que exijo. A liberdade que exijo e reivindico como cidadão, 
como holandês, como cristão. Eles procedem de acordo com a prescrição de 
uma das inúmeras Seitas, cuja diversidade sempre leva à unidade da autoridade 
despótica. Juntos, liberais e conservadores constituem a continuação das duas 
escolas antagônicas implícitas na doutrina da Revolução (nas quais a natureza 
da doutrina da Revolução se manifestou desde o início e ao longo de todos os 
tempos): o Desenvolvimento, que deseja colocar em prática o impraticável; e a 
Reação, que está empenhada em deter todo progresso e busca o controle sobre 
o que não pode ser controlado: a saber, a consciência. O que ambos têm em 
comum é isso: Ambos concordam em que se agarram a um princípio que, ine-
xaurível em promessa, é em si mesmo o obstáculo intransponível à realização, 
sua própria fonte de constante desapontamento.



387

CO N CLUS ÃO

c. Mas, no que diz respeito ao chamado dos cristãos, devo apontar não 
apenas para a capacidade das ideias da Revolução, mas também para o poder 
do princípio cristão. Com efeito, para não desanimarmos com a impotência 
dos outros no desejo de aperfeiçoamento, é necessário que nos familiarizemos 
com a irresistibilidade de nossas próprias armas.

A última barreira colocada contra as verdades que defendemos é que são 
meramente ideias, conceitos teóricos, inúteis para a prática. 

Dizem-nos que somos críticos ardentes e severos no campo do direito 
constitucional, e que nunca produzimos nossos próprios tratados. Até agora, 
esses tratados estão sendo esperados em vão. Muito bem, Fungar vice cotis, expers 
ipsa secandi – “Deixe-me fazer o papel de pedra de amolar, embora eu mesmo 
não corte”. A refutação das falsas ideias já é em si muito útil. A simples histó-
ria da Revolução é, de fato, em um exame imparcial, sua crítica mais aguçada. 
Mas agora que a eliminação de tantos preconceitos é necessária, um raio da luz 
superior da verdade evangélica não é supérfluo para quebrar a névoa. E, certa-
mente, não é pouca coisa advertir o trabalhador contra desperdiçar suas forças 
naquilo que é supérfluo, o faminto e sedento contra o uso do dinheiro com 
aquilo que não é pão. Não é um favor pequeno alertar o viajante para não tomar 
o caminho errado: o próprio aviso é um incentivo para procurar o caminho 
certo. A própria advertência é um despertar de desejo, é um impulso para bus-
car o bom caminho, o alimento nutritivo, as águas frescas de uma fonte viva.

Mas acredito que nosso princípio histórico-cristão nos leva também 
mais diretamente ao aprimoramento político. É uma prova da veracidade de 
um princípio geral de que ele tem uma elasticidade muito grande em suas 
aplicações. E na verdade, elas são muitas. Não vou fazer você perder seu tem-
po revendo o esboço dos detalhes da utopia das máximas antirrevolucioná-
rias, as quais apresentei no início de nossa investigação. Espero que tenham 
reconhecido o principal impulso de minhas ideias. Isto é, quando vislumbro 



388

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

uma verdadeira restauração, minha preocupação não é o retorno às formas 
obsoletas, ou uma súbita inversão da ordem social, ou o desrespeito aos di-
reitos de todos no interesse de uma parte. Sugestões desse tipo eu condena-
ria como sendo consistentes com o espírito da Revolução. Mas, instruído 
e guiado pela experiência e pela eterna Palavra da Revelação, mantenho a 
imutabilidade das verdades cujo abandono levou a essas falsas ideias perni-
ciosas, cuja impotência se torna cada dia mais clara. A necessidade real do 
nosso tempo é a aplicação, modificada de acordo com as circunstâncias, do 
direito constitucional cristão. E eu ousaria imaginar que a maioria de vocês, 
se não todos, tendo em vista as verdades gerais deste direito constitucional 
cristão que apresentei no início de nossa investigação, reconhecerá que uma 
mudança na aplicação destes princípios de acordo com as circunstâncias é a 
real necessidade do nosso tempo.

Mas, será que é possível tal aplicação? Por que não? Sua não praticidade 
só poderia ser o resultado de três causas: dos próprios princípios, ou das cir-
cunstâncias, ou das pessoas. 

Dos princípios? Mas como? Toda verdade é prática, tanto por si mesma 
quanto porque está ligada a todas as outras verdades. Assim, a verdade que de-
fendo no direito constitucional tem um poder incalculável porque sua base, sua 
marca e seu reflexo se encontram em toda parte – no Evangelho, no senso de jus-
tiça do homem, na história da antiguidade ou das nações dos tempos modernos, 
nas fortunas do nosso próprio país, no registro especialmente daqueles períodos 
em que os homens deliberadamente e sistematicamente viraram as costas para 
essa verdade. A submissão à verdade é a única prática verdadeira. A advertência 
de Cassandra foi prática, embora tenha sido lançada aos ventos e Tróia tenha sido 
destruída. Os preceitos de justiça e humanidade eram práticos sob Robespierre, 
assim como a independência das nações e a liberdade de seus habitantes sob Na-
poleão. A proclamação do Evangelho é prática, mesmo quando não suscita nada 



389

CO N CLUS ÃO

além de oposição. A recomendação de verdades antirrevolucionárias é prática, 
mesmo quando o princípio da Revolução mantém a vantagem. 

Mas, nos dizem, as circunstâncias podem impedir a implementação dos 
princípios práticos. Certamente, se por prática não entendemos nada além de 
aceitação e vitória universal. Mas mesmo em circunstâncias desfavoráveis po-
de-se testemunhar a verdade; e esse testemunho contínuo de per si já é uma 
aplicação real e uma prática poderosa. Pregar a justiça enquanto a injustiça 
continua não é supérfluo; e as palavras daquele que enfrenta o tirano onipo-
tente não se perdem porque ele mesmo sofre as consequências de sua louvável 
franqueza. Mas não precisamos limitar o poder de nossos princípios a tal pro-
testo. Admito prontamente que houve uma época em que quase nada se podia 
fazer senão protestar. No entanto, eu não ousaria sustentar que também era as-
sim depois que estávamos livres do jugo francês, em 1813, em 1815, em 1830, 
em 1840. Acredito muito mais que já em 1813, e em todas as crises posterio-
res, a oportunidade estava lá para trazer melhorias reais, para retornar a ideias 
melhores. De qualquer forma, se essas ideias fossem conhecidas e apreciadas, 
não haveria necessidade de se render tão incondicionalmente ao princípio da 
Revolução, de erigir um reino tão desorganizado como o da Holanda, de deixar 
de lado tão completamente as memórias mais queridas da nação. Não teríamos 
ganho tudo, mas também não teríamos perdido tanto.

Não posso fugir à pergunta se eu considero o momento presente como 
oportuno. Não considero. As esperanças vãs e as ilusões justas não servem para 
nada. Nem preciso repetir aqui que estamos vivendo em um tempo de vita-
lidade debilitada, uma época de negligencia. Não devemos esperar para bre-
ve uma crise que produza benefícios para nossa época. Não lhe prometemos 
nenhum triunfo completo, rápido e fácil. Portanto, também aqui se aplicam 
as palavras “Odi profanum vulgus et arceo”. Ninguém deve se envolver em po-
líticas antirrevolucionárias em busca do bem-estar de seu país trilhando um 



390

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

caminho ao longo do qual encontre satisfação para seus desejos e interesses 
pessoais. Mas se, em vez disso, formos movidos pelo amor à verdade e pelo 
senso de obrigação, verificaremos que nossos dias não estão carentes de opor-
tunidades para cumprir nosso dever. Ou será que a proclamação de nossos 
princípios, cada um em seu próprio círculo de atividade e influência, é um 
trabalho de pouca importância? Você acredita que a influência exercida pelos 
escritos e mesmo pelas conversas do século 18 foi de pouca importância na 
preparação da Revolução? Também hoje a confissão sincera de suas crenças 
como cristão exerce uma influência cujo efeito só é conhecido por aquele que 
faz com que essa confissão prospere.374 Já falamos e escrevemos bastante, pode 
ser que alguém ouça e diga, chegou a hora da ação! Como se falar e escrever 
não fossem ações; como se aquele por quem a semente é jogada no campo 
fosse contado sozinho como se nada tivesse feito. Reconheço, no entanto, que 
tal estímulo à ação também pode ser saudável e significativo, principalmente 
quando nos lembra da necessidade de não ficarmos na teoria, na reflexão, 
onde a prática é possível. E sua adequação deriva dos próprios conceitos que 
defendemos calorosamente. Sejamos fiéis, cada um em sua posição. Se não nos 
é dado realizar grandes coisas, lembremo-nos de que quando a oportunidade 
de testemunhar a verdade existe, a maior infidelidade pode ser cometida nas 
menores coisas. Não esqueçamos que se o testemunho pode ser chamado de 
ato, o ato também é um testemunho e por vezes uma pregação muito poderosa. 
E, em vista dos pequenos sacrifícios que até agora nos foram solicitados a fazer, 
estejamos sempre atentos, a fim de perseverar na abnegação e na devoção 
ao dever. Lembremos que o reino da verdade foi estendido mais longe por 
testemunhas que tiveram a força, se necessário, para serem mártires no sentido 
mais prático da palavra, para serem testemunhas até a morte. 

374  1Co 3.6



391

CO N CLUS ÃO

Isso me leva ao que eu disse em último lugar. A aplicação prática pode se 
tornar impossível por causa da atitude e conduta das pessoas. De duas maneiras: 
ou porque não conhecem os princípios, ou porque não têm energia para colocá-
-los em prática. O primeiro costumava ser o caso e ainda o é para muitos. Mas, 
será que o último se aplica ao nosso caso? Os cristãos são frequentemente acusa-
dos ​​– às vezes erroneamente, às vezes com razão – de auto exaltação. Mas, uma 
coisa é certa: se o coração depravado torna um homem orgulhoso, a verdade o 
torna humilde. A razão para isso é simples: quanto mais sabemos, mais gritante 
é o contraste entre saber e fazer. Mais o contraste entre o que sabemos e o que 
fazemos se torna claro e mais desagradável. Vimos que o reinado das falsas teo-
rias atenua até certo ponto os atos mais terríveis para os quais eles moveram seus 
devotos fanáticos. Por outro lado, quanto mais excelente for uma teoria, mais se 
pode esperar de seus adeptos. Quanto mais poder é atribuído a uma confissão, 
mais provável é que sua improdutividade se deva à letargia de seus confessores. 
De minha parte, habetis reum confitentem, reconheço minha culpa. Mas a auto re-
preensão, se for sincera, não se limita ao lamento improdutivo. É melhor nos di-
rigirmos uns aos outros, e juntos caminharmos para a única fonte de onde brota 
abundantemente tudo o que necessitamos para sermos fortalecidos. A fonte de 
nossa vida não está no domínio das especulações de alguma filosofia que se pro-
ponha altaneira, mas ao pé da árvore do Calvário, ao pé da cruz, que, pela miseri-
córdia de Deus, nosso Salvador, foi feita árvore da Vida.

Agora estão a par da ideia que resume tudo o que eu disse nessa obra: que 
a Revolução, em toda a extensão de seus frutos perniciosos, é a consequência da 
doutrina da Revolução – assim como essa mesma doutrina é a consequência da 
rejeição sistemática da Evangelho. A absoluta necessidade das verdades do Evan-
gelho se faz sentir mais profundamente quando estão ausentes. Essas verdades 
não são mistérios que podem ser percebidos pelas intuições profundas ou super-
ficiais de alguma filosofia humana. São os mistérios que o Senhor dá a conhecer 



392

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

aos humildes e mansos. São as verdades que são expressas tão positivamente 
quanto declaradas simplesmente na Sagrada Escritura: paz pelo sangue da Cruz; 
um sacrifício pelo qual o resgate foi pago por muitos, sacrifício expiatório; uma 
mudança de coração, visível na ação do amor e na luz das boas obras. Estas são as 
verdades que sempre e em toda parte foram objeto de múltiplos ataques, mas das 
quais o Salvador disse: “Graças te dou, ó Pai, Senhor do céu e da terra, porque 
ocultaste estas coisas aos sábios e entendidos, e as revelaste aos pequeninos.”375 
Uma aceitação dessas coisas com a fé de uma criança é a primeira condição a ser 
satisfeita se quisermos compreender os mistérios da ciência. Não espere de mim 
nenhuma depreciação de qualquer trabalho ao qual o mundo costuma atribuir 
um valor excessivo; pelo contrário, estou convencido de que, na medida em que 
somos chamados a fazê-lo por aptidão, estudo ou posição social, temos a obriga-
ção, seja o que for que no mundo da erudição e da política a nossa mão encon-
tre para fazer, fazê-lo com todas as nossas forças. Mas, ao mesmo tempo, estou 
cada dia mais convencido de que todo o nosso trabalho permanece infrutífero 
enquanto as obstruções da sabedoria humana bloquearem o sol do Evangelho. 
Não desdenhemos o que o mundo considera humilde. Muito do que o mundo 
considera grande é pequeno, e muito do que ele considera pequeno é grande. 
“Tenham o mesmo modo de pensar de uns para com os outros. Em vez de serem 
orgulhosos, sejam solidários com os humildes. Não sejam sábios aos seus pró-
prios olhos”376 Esse é o meio de obter e realizar o que o mundo chama de coisas 
altas. Se nós, que estamos conscientes de termos recebido uma convicção inte-
lectual sobre a verdade do Evangelho, descobrimos em nós mesmos apenas um 
pouco de força e uma medida de impotência que muitas vezes nos entristece e 
desanima, vamos com orações fervorosas examinar-nos para averiguar se aquela 

375  Mt 11.25
376  Rm 12.16



393

CO N CLUS ÃO

centelha foi de fato acesa em nossos corações, pela qual o esqueleto morto e seco 
da teologia é vivificado e se torna frutífero. 

A fé vence o mundo. Se quisermos vencer o mundo, é necessário, antes de 
tudo, derrubar em nossas mentes toda imaginação e toda altivez que se levanta 
contra o conhecimento de Deus, e levar cativo todo pensamento à obediência de 
Cristo.377 Lembre-se sempre que o clamor: “Ajuda a minha incredulidade!” é pre-
cedido pelo grito de alegria: “Senhor, eu creio!”378 Nunca esqueçamos que toda 
atividade, também na história e na política, não tem valor na avaliação daquele 
que conhece o coração se não for santificado pelo oração dupla que expressa a 
necessidade comum do filósofo e da criança: “Seja misericordioso comigo, um 
pecador” e “Minha alma se apega ao pó; vivifica-me segundo a tua palavra.”379

Não posso e não vou terminar sem agradecer a sua atenção gentil e interessada 
ao ler estas Palestras. O trabalho foi por vezes muito difícil, no entanto, espero que fru-
tífero. Vitae summa brevis spem nos vetat inchoare longam. Me alegro, considerando 
a escassez e a fraqueza física da vida, que pude colocar os principais contornos de mi-
nhas considerações na mente e no coração dos meus leitores, em cujo próprio exame 
de assuntos tão importantes faço concessões. Espero que a comunicação franca de 
minhas opiniões possa ter criado ou fortalecido o vínculo de amizade entre os ou-
vintes e o orador, leitores e escritor. Para os leitores considerados irmãos na fé minha 
despedida é acompanhada de uma sincera recomendação nesta amizade altamente 
estimada. A esta recomendação nada tenho a acrescentar, exceto, é verdade, esta única 
coisa, que também considero a mais importante, que se houve algo de bom e útil aqui, 
retribuo o elogio a Ele de Quem recebi força, enquanto Lhe peço perdão pelas falhas 
e erros que, por minha própria culpa, contribuíram para isso. A Deus toda a glória. 

377  2Co 10.5
378  Mc 9.24
379  Lc 18.13; Sl 119.25





APÊNDICE





397

A REVOLUÇÃO FRANCESA E A 
RELIGIÃO DA HUMANIDADE1

Yago Martins2

“[...] a Revolução, com sua variedade de escolas de pensamento 
e suas sucessivas manifestações históricas, é a consequência, a 
aplicação e o desdobramento da incredulidade.”
(Guillaume Groen van Prinsterer)

Quando van Prinsterer analiza a Revolução Francesa, ele é crucial em perceber 
que ela não foi apenas um acontecimento político, mas o resultado inevitável 

1  Publicado originalmente em Idolatria política: como governos se tornam deuses. Fortaleza, 
CE: Editora Episteme, 2023, p. 140-149.
2  Doutorando em Teologia Pública (Ph.D) pelo Richard John Mouw Institute of Faith and 
Public Life do Fuller Theological Seminary, mestre (Th.M) em Teologia Sistemática pelo Ins-
tituto Aubrey Clark (Fortaleza/CE) e bacharel em Teologia pela Faculdade Teológica Sul-A-
mericana (Londrina/PR), além de formado na primeira turma de pós-graduação em Escola 
Austríaca de Economia do Centro Universitário Ítalo Brasileiro (São Paulo/SP) e na pós-gra-
duação em Neurociência e Psicologia aplicada da Universidade Presbiteriana Mackenzie (São 
Paulo/SP). Autor e coautor de mais de vinte livros, preside o Instituto Schaeffer de Teologia e 
Cultura, por quem organiza anualmente o Fórum Nordestino de Cosmovisão Cristã.



398

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

de uma transformação espiritual e filosófica profunda: a substituição da fé cris-
tã (a religião da cruz) pela incredulidade moderna (a religião da razão). Para o 
pensador neocalvinista, a Revolução foi consequência de um abandono deli-
berado do cristianismo bíblico, trocado por uma filosofia iluminista que afir-
mava a autonomia humana. Essa incredulidade, ao se tornar dominante na elite 
intelectual e política, produziu os princípios revolucionários.

Por mais que estas ideias possam soar absurdas para alguns leitores mo-
dernos, van Prinsterer nem de longe é defensor de uma ideia sectária em filo-
sofia política e história dos movimentos sociais. Segundo o filósofo britânico 
John Gray, quando o cristianismo perdeu força como movimento social na ida-
de média tardia, ele não foi substituído pelo ateísmo ou pelo islamismo, mas 
pelos movimentos políticos pós-iluministas. Ele escreve:

A política moderna é um capítulo na história da religião. Os grandes 
movimentos revolucionários que tanto influenciaram a história dos 
dois últimos séculos foram episódios da história da fé: momentos 
do longo processo de dissolução do cristianismo e ascensão da mo-
derna religião política. O mundo em que vivemos no início do novo 
milênio está coberto de escombros de projetos utópicos, os quais, 
embora estruturados em termos seculares que negavam a verdade 
da religião, constituíram de fato veículos para os mitos religiosos.3

Tanto que, para o historiador alemão Manfred Fleischer, deveríamos aplicar 
os métodos da fenomenologia da religião para explicar as origens do Estado 

3  GRAY, John. Missa Negra: Religião apocalíptica e o fim das utopias. Rio de Janeiro: Record, 
2008, p. 11.



399

A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A  E  A 
R E L I G I Ã O  D A  H U M A N I D A D E

moderno.4 Podemos apresentar, diante disto, pelo menos três grandes revolu-
ções historicamente marcantes que tiveram métodos e inspirações religiosas: a 
revolução francesa, a revolução russa e o terceiro reich.

A maioria dos personagens ligados aos revolucionários franceses e pos-
teriores seguidores da religião da razão adotava alguma forma de fé religiosa. 
John Locke, Ashley-Cooper, Voltaire, Matthew Tindal, John Toland, Paine e 
Jefferson eram deístas.5 O próprio Rousseau era um teísta, enquanto Gibbon 
considerava que certos aspectos da religião podiam ser produtivos para a 
vida social e política. Pierre Bayle aceitava a existência de Deus.6 Mesmo as-
sim, houve um forte esforço por parte dos revolucionários propriamente ditos 
de transmutar aquilo que era transcendental ao mundo da política.

As duas principais obras sobre as características religiosas da revolução 
francesa são os clássicos Le culte de la raison et le culte de l’Être Suprême [O culto 
da razão e o culto do Ser Supremo], publicado em 1892 pelo titular da pri-
meira cátedra de história da Revolução Francesa na Sorbonne Alphonse Au-
lard (1849-1928) e Les origines des cultes révolutionnaires [As origens dos cultos 
revolucionários], publicado em 1904 pelo historiador francês Albert Mathiez 
(1874-1932). São duas obras que demonstram com profundidade e trato am-
plo de fontes primárias todos os profundos aspectos religiosos da revolução 
francesa. Um desenvolvimento mais popular, no entanto, vem de um dos mais 
respeitados pensadores políticos da história da França, Alexis de Tocqueville 
(1805-1859), quando fala da revolução francesa no livro O Antigo Regime e a 

4  FLEISCHER, Manfred P. “Die Religionsphänomenologie als Hilfswissenschaft der Zeit-
geschichte: Ein Literaturüberblick”. Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte, Vol. 27, No. 2 
(1975), p. 112.
5  Veja a tese de mestrado PILAND, Tiffany E., “The Influence and Legacy of Deism in Eighteenth 
Century America”, Master of Liberal Studies Theses 8. Winter Park, FL: Rollins College, 2011.
6  EAGLETON, Terry. A morte de Deus na cultura. Rio de Janeiro: Record, 2008, p. 17-18.



400

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Revolução em um capítulo intitulado “De como a Revolução Francesa foi uma 
revolução política que se processou à maneira das revoluções religiosas e o por 
quê”. Ele diz que a Revolução Francesa é “uma revolução política que se operou 
à maneira de uma revolução religiosa e tomou alguns de seus aspectos”, e que 
“agiu em relação a este mundo exatamente como as revoluções religiosas ope-
raram em relação ao outro”.7 Ou seja, em primeiro lugar, houve uma projeção 
daquilo que seria um projeto apocalíptico ao outro mundo para as relações 
humanas presentes. A revolução tratou o mundo atual como se trataria o outro.

Isto contrasta com Albert Mathiez que, por sua vez, acredita que é “por 
sua forma, e não por seu conteúdo, que se reconhecem os fenômenos religio-
sos”.8 Eu entendo o que ele quer dizer, mas não acho que ele põe o fraseado de 
modo preciso. É justamente pelo conteúdo profundamente devoto das expres-
sões políticas que se manifestam suas formas litúrgicas. É por tratar o Estado 
como força transformadora, como agente da Razão, que os revolucionários 
franceses sobrepujaram a religião do momento. Guillaume-Thomas Raynal 
(1713-1796), abade e filósofo que exerceu grande autoridade na Revolução, 
estabelece como o seu primeiro princípio de que o Estado “não é feito para a 
religião, mas a religião é feita para o Estado”, de modo que “[q]uando o Estado 
se pronuncia, a Igreja não tem mais nada a dizer”.9 Esta é a atitude de oposição 
que dominou a França revolucionária.

7  TOCQUEVILLE, Alexis de. O Antigo Regime e a Revolução. Brasília: Universidade de Brasília, 
1997, p. 59-60. Destacam-se também: KLEY, Dale K. van. The Religious Origins of the French 
Revolution: From Calvin to the Civil Constitution, 1560-1791. New Haven: Yale University 
Press, 1996; ASTON, Niguel. Religion and Revolutionary in France, 1780-1804. Washington: The 
Catholic University of America Press, 2000. 
8  MATHIEZ, Albert. As origens dos cultos revolucionários: fanatismo ideológico. São Paulo: 
Faro Editorial, 2021, p. 21.
9  RAYNAL, Guillaume-Thomas. Histoire philosophique et politique des établissemens et du commerce 
des Européens dans les deux Indes (Tome 4). Geneve: Jean-Leonard Pellet, 1780, p. 533.



401

A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A  E  A 
R E L I G I Ã O  D A  H U M A N I D A D E

Por isto que Tocqueville acerta quando diz da revolução: “Tem con-
siderado o cidadão de uma maneira abstrata, fora de qualquer sociedade 
particular, da mesma maneira como as religiões consideram o homem em 
geral, independente do país e da época”.10 Então, em segundo lugar, havia 
na revolução uma antropologia que tentava transcender o homem do tem-
po. Enquanto a religião crê em objetos transcendentes que afetam o indiví-
duo, como a imagem de Deus e a doutrina da Queda, e, por isso, o homem 
é tratado muitas vezes de forma um tanto igual, considerado uma unidade 
inter-humana intransponível; o movimento político pensa nos indivíduos 
segundo padrões sistemáticos arbitrários, pouco dotados de características 
individuais e de peculiaridades próprias do seu tempo e do seu meio. Tratado 
como uma grande massa a se manifestar como um objeto de revolução, o ho-
mem se torna mera classe, ansiando uma nova antropologia. Essa expectativa 
profundamente religiosa é, segundo Toquecville, um dos cernes das relações 
do regime da revolução francesa. 

Assim, Tocquecville continua: “Como parecia aspirar mais ainda à re-
generação do gênero humano que à reforma da França, acendeu uma paixão 
que as revoluções políticas – as mais violentas – jamais conseguiram produzir 
até então”.11 Portanto, em terceiro lugar, eles aspiravam mais a regeneração do 
gênero humano que a reforma da França. Isto significa que havia muito mais 
um esforço de transformação humana de regeneração e redenção que em fazer 
uma reforma política no país, o que é muito próprio das antropologias revolu-
cionárias em que se crê que através da transformação política se transforma o 
homem – como aconteceria no materialismo histórico marxista, na visão de 

10  TOCQUEVILLE, Alexis de. O Antigo Regime e a Revolução. Brasília: Universidade de Bra-
sília, 1997, p. 59-60.
11  Ibidem.



402

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

que as infraestruturas de relações econômicas é que definem as supraestrutu-
ras de relações humanas, o que aproxima iluminismo e marxismo em seus pro-
jetos de reforma antropológica.

Para Albert Mathiez, esta foi a grande ideia essencial da filosofia revo-
lucionária do século 18, que o homem pode melhorar sua condição de modo 
indefinido, transformando o organismo social por meio do aperfeiçoamento 
moral constante e eterno, ao ponto do organismo social se tornar, ele próprio, 
um objeto de veneração, adoração e felicidade.12 É comumente conhecido que 
os pensamentos utópicos projetavam um novo homem, quase uma doutrina 
laica e secular da deificação humana, através da batalha política. Foi assim que 
a revolução, diz Tocquecville,

inspirou o proselitismo e gerou a propaganda. Foi assim que pe-
gou este ar de revolução religiosa que tanto apavorou os contem-
porâneos, ou melhor, tornou-se ela própria uma espécie de nova 
religião, uma religião imperfeita, é verdade, sem Deus, sem culto, 
sem Além, mas que, todavia, como o islamismo, inundou toda a 
terra com seus soldados, apóstolos e mártires. 13

Essas circunstâncias teopolíticas não deveriam espantar quem quer que seja íntimo 
do espírito da época iluminista. Christopher Dawson explica que se as ideias “do 
Iluminismo fossem penetrar além do mundo limitado das classes privilegiadas e 
mudar o pensamento e a vida das pessoas, teriam de apelar a forças psicológicas que 
estavam sob a consciência racional”. Por isso, era necessário que os filósofos das luzes 

12  MATHIEZ, Albert. As origens dos cultos revolucionários: fanatismo ideológico. São Paulo: 
Faro Editorial, 2021, p. 28.
13  TOCQUEVILLE, Alexis de. O Antigo Regime e a Revolução. Brasília: Universidade de Bra-
sília, 1997, p. 59-60.



403

A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A  E  A 
R E L I G I Ã O  D A  H U M A N I D A D E

transformassem suas ideias “de filosofia em religião: deixar de ser meras ideias e se 
tornar artigos de fé”. Para o historiador britânico, foi Jean-Jacques Rousseau que re-
interpretou o liberalismo em termos religiosos, tornando-se “o fundador e profeta da 
nova fé – a religião da democracia”, de tal forma que ele “não era um revolucionário na 
acepção usual do termo. A revolução que pregava não era política ou econômica, mas 
espiritual”.14 Por isto que van Prinsterer afirma que a Revolução Francesa não é um 
evento isolado, mas o início de uma nova ordem mundial que tenta edificar a socieda-
de sobre o homem, não sobre Deus. Assim, ela se torna o modelo para as revoluções 
futuras — um sistema de incredulidade aplicado às estruturas sociais.

Thaddeus J. Williams, professor na Biola University, relata como os parisien-
ses antirreligiosos do Iluminismo francês contrataram uma jovem atriz chamada 
Mademoiselle Candielle, de 14 anos, para na primavera de 1792 se fantasiar e 
fazer o papel da Deusa da Razão. Conduzida das margens do rio Sena até a Cate-
dral de Notre Dame, a jovem ouviu os cidadãos cantando hinos para a divindade 
recém consagrada, em um ritual que tomaria todas as cidades da França. Wil-
liams então comenta: “A religião não desapareceu [no Iluminismo]. O holofote 
das almas humanas simplesmente deslocou-se para um novo objeto de culto. 
Não é que a razão tenha contestado Deus, antes, a Razão tornou-se ‘Deus’”.15 Neste 
mesmo ano, o embaixador dos Estados Unidos na França escreveu de Paris que 
tinha vivido para ver uma “nova Religião surgir. Ela consiste em uma Negação de 
toda Religião, e seus Adeptos têm a Superstição de não serem supersticiosos. Eles 
têm para com isso tanto Zelo quanto qualquer outra Seita e estão igualmente 
prontos para Devastar o Mundo a fim de angariar Prosélitos”.16

14  DAWSON, Christopher. Os deuses da revolução. São Paulo: É Realizações, 2018, p. 73-75.
15  WILLIAMS, Thaddeus J. Reflita: tornando-se você mesmo ao espelhar a maior Pessoa na 
história. Brasília: Editora Monergismo, 2018, p. 20.
16  GOUVERNEUR, Morris. “Morris to Lord George Gordon, June 28, 1792”, In: DAVENPORT, 
Beatrix Cary (ed.) A Diary of the French Revolution (vol. 2) Boston: Houghton Mifflin, 1939, p. 452.



404

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Em Heavenly city of the eighteenth-century philosophers [A cidade celestial dos 
filósofos do século 18], o historiador estadunidense Carl Becker (1873-1945) 
comenta sobre o espetáculo “meio admirável, meio patético” de Robespierre 
(1758-1794) em 8 de junho de 1794, dois anos após o espetáculo teopolítico na 
Catedral de Notre Dame, quando, com um ramalhete de flores em uma mão e 
uma tocha na outra, “inaugurou uma nova religião da humanidade, desencadean-
do a conflagração que deveria purgar o mundo da ignorância, do vício e da loucu-
ra”.17 O historiador inglês Michael Burleigh (1955- ) também comenta que, entre 
1792 e 1794, os líderes revolucionários se esforçaram por substituir o cristianis-
mo por uma “nova e completa religião civil, com credos, liturgias, textos sagra-
dos, virtudes, pecados e o desejo de regenerar a humanidade”.18 A tese de Albert 
Mathiez, que trabalhou muitas fontes primárias do período da Revolução Fran-
cesa, é que os revolucionários simbolizaram suas crenças por meio de elementos 
de piedade religiosa, desenvolveram práticas cerimoniais religiosas, expressaram 
uma fé religiosa comum, impuseram suas ideias e seus símbolos com fanatismo 
religioso, desenvolveram símbolos religiosos e fundaram instituições religiosas 
que substituíam outras instituições cristãs. Desta forma, diz ele, teríamos o di-
reito de concluir que existiu uma religião revolucionária, análoga em essência a 
todas as outras religiões.19 Por isto que é difícil acreditar na conversa de enforcar 
o último rei nas entranhas do último padre: “há mais filosofia cristã nos escritos 
dos philosophes do que jamais se sonhou em nossas histórias”, conclui Becker. 20

17  BECKER, Carl. Heavenly City of the Eighteenth-Century Philosophers. New Haven: Yale Uni-
versity Press, 1978, p. 43.
18  BURLEIGH, Michael. Earthly Powers: The Clash of Religion and Politics in Europe, from 
the French Revolution to the Great War. New York: Harper Perennial, 2005, p. 81.
19  MATHIEZ, Albert. As origens dos cultos revolucionários: fanatismo ideológico. São Paulo: 
Faro Editorial, 2021, p. 25.
20  BECKER, Carl. Heavenly City of the Eighteenth-Century Philosophers. New Haven: Yale 
University Press, 1978, p. 31.



405

A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A  E  A 
R E L I G I Ã O  D A  H U M A N I D A D E

A religião civil da revolução francesa possuía seus vários ritos. Ainda em 
1789, cidadãos propuseram, sem sucesso, que em cada cidade fosse construído 
um templo dedicado à liberdade, onde cada mãe seria obrigada a batizar seus 
filhos em nome da pátria, onde eles receberiam um nome e então o direito de 
serem considerados cidadãos da “nação regenerada”.21 Mesmo sem sucesso, em 
13 de junho de 1790, na Federação de Estrasburgo, realizou-se pela primeira 
veza cerimônia do batismo cívico, que Mathiez chama de “um dos sacramentos 
do culto da Razão”. Segundo o registro da ata da reunião, o filho de um mem-
bro da guarda nacional de Estrasburgo nasceu no mesmo dia do juramento 
federativo, assim como o filho de um de seus amigos, e decidiu-se que ambos 
seriam batizados no altar da pátria. As crianças receberam nomes em homena-
gem à pátria: uma recebeu o nome Charles Patrice Fédéré Prime René De la 
Plaine Fortuné; o outro, François Frédéric Fortuné Civique. Após o batismo 
religiosos de cada confissão, o altar cristão foi removido. As madrinhas trouxe-
ram os recém-nascidos. Desfraldou-se a bandeira da Federação acima de suas 
cabeças. “Então”, conta o registro, “os padrinhos, de pé no altar da pátria, pro-
nunciaram em voz alta e inteligível, em nome de seus afilhados, o juramento 
solene de serem fiéis à nação, à lei, ao rei, e de manter com todo o seu poder a 
Constituição decretada pela Assembleia Nacional e aceita pelo rei”. Diz a ata:

Gritos repetidos de “Viva a nação! Viva a lei! Viva o rei!” logo se 
fizeram ouvir de todos os lados [...], enquanto o decano dos co-
mandantes dos confederados prendia em cada criança uma insíg-
nia pronunciando estas palavras: “Meu filho, eu te recebo na guar-
da nacional. Seja corajoso e bom cidadão como seu padrinho”. 

21  MATHIEZ, Albert. As origens dos cultos revolucionários: fanatismo ideológico. São Paulo: 
Faro Editorial, 2021, p. 66.



406

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Foi então que as madrinhas ofereceram as crianças à pátria e as 
expuseram por alguns momentos aos olhos do povo. Com esse 
espetáculo, os aplausos se redobraram. Ele deixou na alma uma 
emoção que é impossível descrever. Foi assim que terminou uma 
cerimônia da qual a história não fornece exemplo nenhum.22

Outros batismos cívicos foram celebrados em seguida, por exemplo, em Was-
selone, no dia 11 de junho de 1790. Foram celebrados até mesmo alguns casa-
mentos cívicos no altar da pátria, como na Federação de Dole, em 14 de julho 
de 1790. 23 Não se torna espantoso que logo surgissem orações em nome da 
nação. Em um livro anterior a 1791, um soldado da guarda nacional da comuna 
de Blois, do departamento Loir-et-Cher, chamado J. Bossé, publicou uma 
coletânea de orações patrióticas intitulado Couplets pour la confédération [Dís-
ticos para a confederação].24

A religião civil da revolução francesa possuía também seu credo. A As-
sembleia Nacional do Terceiro Estado de Paris propôs uma Declaração dos 
Direitos que explicitava o interesse de culto nacional, transformando legisla-
dores em sacerdotes da felicidade pública. “Para uma nova fé, é preciso um 
novo credo”,25 escreveu Mathiez sobre a Constituição dos revolucionários. 
Foi Armand-Gaston Camus (1740-1804), um dos primeiros presidentes da 
Assembleia Nacional, deixou claro: “Temos certamente o poder de mudar a 
religião” por meio da legislação civil.26 E certamente isto foi feito. Nos debates 
sobre a Declaração de Direitos, um pároco não nomeado, chamou a 

22  Ibid., p. 57-58.
23  Ibid., p. 59.
24  Ibid., p. 75.
25  Ibid., p. 34.
26  Ibidem.



407

A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A  E  A 
R E L I G I Ã O  D A  H U M A N I D A D E

Constituição de “divindade tutelar, a cujos pés os habitantes da França vêm 
para expor seus medos e desesperos”, e disse aos legisladores que eles deveriam 
mostrar o texto constitucional e declarar: “Este é o vosso deus, adorem-no”.27 
No jornal semanal La Feuille villageoise [A Folha da aldeia], criado em setembro 
de 1790 por Joseph-Antoine Cerutti, constava-se o seguinte aviso:

O povo não deve somente observar a lei – ele deve adorá-la. O 
patriotismo é de fato apenas um sacrifício perpétuo à lei; em 
uma palavra, enquanto o nome da lei não for tão sagrado quanto 
o dos altares e tão poderoso quanto o dos exércitos, nossa salva-
ção será incerta, e nossa liberdade, vacilante.28

Em carta para o mesmo jornal, o político Charles-Gilbert Romme (1750-
1795), que seria responsável pelo desenvolvimento do calendário republicano 
francês, escreveu que o evangelho de Cristo “fundou a religião das consciên-
cias”, mas que “a Lei é a religião do Estado, que também deve ter seus ministros, 
seus apóstolos, seus altares e suas escolas”.29 Em outro momento, o deputado 
girondino Maximin Isnard (1755-1825) disse na tribula legislativa, na seção 
de 14 de novembro de 1791: “A Lei é meu Deus, não conheço outro!”.30 Pier-
re Louis Manuel (1751-1793), o promotor público revolucionário que pos-
teriormente seria morto na guilhotina, declarou aos parisienses: “O primeiro 
dos cultos é a Lei”.31 Descrevendo o estado de espírito dos autores da primeira 
Declaração dos Direitos no jornal Le Moniteur Universel [O Monitor Universal], 

27  Ibid., p. 35.
28  Ibid., p. 36.
29  Ibidem.
30  Ibidem.
31  Ibidem.



408

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

que foi o principal jornal da revolução francesa e diário oficial do governo fran-
cês, Jacques-Marie Rouzet (1743-1820) diz que a Assembleia Constituinte 
achou necessário “garantir sua obra pelo estabelecimento de uma espécie de 
culto político”.32

Os anos que seguiram 1789 anunciaram e prepararam o culto da Razão 
por meio de festas patrióticas, cultos prestados à revolução francesa, à pátria, 
à liberdade, à lei e aos mártires da revolução.33 Em uma celebração de 20 de 
julho de 1790, um batalhão cívico entrou em Versalhes em procissão. Se-
gundo a ata oficial da festa, quando os habitantes do município de Versalhes 
vieram ao encontro, um orador discursou: “Um dia, nossos filhos farão uma 
peregrinação a este templo como os muçulmanos vão a Meca”, e continuou: 
“Este templo inspirará em nossos últimos netos o mesmo respeito que o tem-
plo erigido pelos romanos à Piedade filial”.34 Ao retornarem à Paris, “alguém 
diria que eram deuses que estavam em movimento”.35 Quando chegaram no 
Bois de Boulogne, iniciaram um grande jantar festivo. Nele, o já citado Char-
les-Gilbert Romme, leu os dois primeiros artigos da Declaração dos Direitos 
Humanos, com o objetivo, diz a ata, de “abençoar” os presentes. Todos os 
convidados repetiram: “Que assim seja!”, em um mimetismo do rito católi-
co-romano. Na sobremesa, leu-se a ata do dia: “Este ato religioso despertou 
aplausos nutridos”.36

Esta religião da humanidade transformou homens em figuras messiâni-
cas. Em 1791, determinado deputado discursou que os mártires da revolução 
deveriam ser tratados como santos, à semelhança dos santos do cristianismo. 

32  Ibid., p. 42.
33  Ibid., p. 61.
34  Ibid., p. 62.
35  Ibid., p. 63.
36  Ibidem.



409

A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A  E  A 
R E L I G I Ã O  D A  H U M A N I D A D E

Para ele, os mártires do patriotismo deveriam “ocupar um lugar entre os semi-
deuses”.37 Este espírito tomava conta do povo, e influenciava o relacionamento 
até com figuras ainda vivas. Em carta ao Comitê de Segurança Pública da Fran-
ça, datada de 25 de fevereiro de 1794, o representante das regiões de Haute-
-Saône e Haute-Marne (assinando apenas como Duroy) escreveu a partir de 
Saint-Dizier sobre o que ocorreu depois de pregar um “sermão patriótico” na 
comuna francesa de Vassy, na região da Normandia: “Vi um fanatismo de ou-
tro gênero, mas que não me aborreceu; algumas mulheres corriam em minha 
direção para tocar minhas roupas e se retiravam felizes”. E ele confessa: “Oh! 
Meus caros colegas, que prazer isso foi para mim”.38 O ato lembra a postura da 
mulher do fluxo de sangue, registrado em Marcos 5:27-34, onde uma enferma 
toca nas vestes de Jesus em busca de cura, de onde emana poder. O mimetismo 
do fenômeno bíblico mostra como a revolução fez com que o povo tratasse os 
representantes do Estado.

Mas a religião da humanidade não era nada senão uma religião da razão. 
Os Iluminismos transformaram o intelecto no centro da realidade e criam po-
der alcançar as utopias pelo exercício da ideia. Cinco anos antes da Revolução 
Francesa, o filósofo prussiano Immanuel Kant (1724-1804) publicou um cur-
to ensaio chamado Resposta à pergunta: que é o Iluminismo?, em que louvava a 
revolução epistemológica que criaria a revolução política posterior. Para ele, o 
Iluminismo era a saída do homem de sua menoridade intelectual, vindo agora 
a se servir de seu entendimento sem ser dirigido por outras pessoas. Diante 
desse louvor à razão em seu idealismo transcendental, concebeu a ideia de um 
progresso humano no ensaio de nove anos mais tarde, já durante a revolução. 

37  Ibid., p. 68.
38  AULARD, F. A. (éd.). Recueil des actes du Comité de salut public, avec la correspondance officielle 
des représentants en mission et le registre du conseil exécutif provisoire (Tome 11). Paris: Impr. natio-
nale, 1889-1951, p. 404-405.



410

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Em A paz perpétua, um projeto filosófico, ele monta um plano intelectual de como 
acabar definitivamente com as guerras por toda a Europa. É o céu alcançado 
pela iluminação da mente.39

É interessante ver Friedrich Hegel (1770-1831), o famoso filósofo ale-
mão, contrapor a fé com a inteligência pura, mas logo em seguida falar da in-
teligência pura como algo pronto para ser adorado depois que derruba o ídolo 
da consciência espontânea. Ele diz, em uma clareza incomum ao seu estilo, que 
a inteligência, dialogando com o iluminismo e os pensamentos de Diderot, é 
uma “nova serpente da sabedoria, erigida para a adoração”.40 Hegel não parece 
desenvolver todas as implicações disto, mas caminha nesse sentido com seu 
famoso aforismo: “O que é racional é real e o que é real é racional”.41 A própria 
existência estaria limitada pelos ditames exclusivos da razão. Se essa nova in-
teligência iluminista é adorada no lugar dos ídolos que são derrubados, ela de-
veria ser por si mesma considerada um tipo concorrente de fé – o que definiria 
bem a religião da humanidade produzida pelo iluminismo e sua revolução sub-
sequente. É provável que Jürgen Habermas não entendesse a complexidade 
do que dizia ao postular que Hegel  “concluiu a apropriação filosófica da tra-
dição judaico-cristã na medida do possível nas circunstâncias do pensamento 
metafísico”.42

Por mais que também se explique pela ordem natural e pelo impulso 
religioso comum ao ser humano, a religião da humanidade também foi uma 

39  Ver KANT, Immanuel. “Resposta à pergunta: que é o iluminismo”, “A paz perpétua, um pro-
jeto filosófico”, In: A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 2018, p. 9-18, 129-186.
40  HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do espírito. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragan-
ça Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2014, p. 367-368.
41  HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Princípios da filosofia do direito. São Paulo: Martins Fon-
tes, 1997, P. xxxvi.
42  HABERMAS, Jürgen. Religion and Rationality: Essays on Reason, God and Modernity. 
Cambridge, Mass., 2002, p. 73.



411

A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A  E  A 
R E L I G I Ã O  D A  H U M A N I D A D E

metodologia revolucionária. Em seus Trois Manuscits, o pastor calvinista Ra-
baut Saint-Étienne (1743-1793) fala que os revolucionários não deveriam se 
esforçar por destruir a fonte moral da religião, mas sim retirá-la das mãos do 
clero e associá-la ao campo moral da política, onde a moral religiosa estaria nas 
mãos de um único administrador dos interesses sociais. Apenas assim o poder 
civil conquistaria o seu “mais elevado estado de força”.43 Não é injustificado 
questionar se ele continuava pensando assim quando estava para ser morto 
pela guilhotina.

Quais foram os resultados de toda essa religião civil, senão o famoso ter-
ror jacobino que eliminou, das formas mais violentas, os supostos inimigos da 
revolução? Em julgamentos sumários e sem qualquer direito de defesa ou mes-
mo da necessidade de provas, 40 mil pessoas acabaram executadas em nome da 
religião da humanidade, fosse por guilhotina, por afogamento, por fuzilamento 
ou por machadadas. O tribunal revolucionário banhou as ruas da França de 
sangue inocente. Robespierre, principal líder jacobino, regozijou-se com o fato 
de “um rio de sangue agora dividir a França de seus inimigos”.44 Groen van 
Prinsterer vê o período do Terror (com guilhotinas, perseguições, culto à ra-
zão etc.) como expressão natural da incredulidade revolucionária: quando o 
homem se faz deus, o próximo se torna descartável. A guilhotina, para ele, é o 
símbolo final de uma revolução sem Deus. Os pregadores cristãos que incen-
tivaram a revolução com seus sermões políticos, aplicando mensagens apoca-
lípticas do juízo de Deus aos povos como se fossem mandamentos morais para 
que o povo destituísse os reis, provavelmente não imaginaram que também 
seriam alvo da guilhotina.45

43  ACADÉMIE DE NÎMES. Mémoires de l’Académie de Nîmes (Tome XXIII). Nîmes: Clavel et 
Chastanier, 1894, p. 193-240.
44  SCHAMA, Simon. Citizens: A Chronicle of the French Revolution. Random House, 1989.
45  BURKE, Edmund. Reflexões sobre a Revolução na França. São Paulo: Edipro, 2014, p. 34-36.





413

A TRADIÇÃO POLÍTICA 
REFORMADA E A REVOLUÇÃO 

FRANCESA1

Vinícius Silva Pimentel2

Escolhi tratar desse assunto porque, 500 anos depois da Reforma Protestante, 
muitos cristãos parecem estar esquecidos de que o avivamento trazido pelo Espí-
rito Santo à igreja do século 16 envolveu muito mais do que os famosos “5 solas” e 
os “5 pontos”. Sobretudo no que se refere ao seu braço calvinista, a vitalidade e o 
vigor da Reforma invadiram todas as áreas da vida humana, fazendo-se sentir nas 

1  Artigo oriundo de palestra proferida pelo autor no 26º Simpósio Os Puritanos, Maragogi/
AL, 28 de junho de 2017.
2  Pastor da Igreja Presbiteriana Emanuel ( Jaboatão dos Guararapes/PE). Graduado em Teo-
logia (M.Div.) pelo Greenville Presbyterian Theological Seminary (2023) e mestre em Direi-
to pela Universidade Federal de Pernambuco (2017). Professor na Academia Cristã de Boa 
Viagem e em instituições de ensino superior. Autor do livro Uma introdução à cosmovisão 
reformada (ed. Nadere Reformatie).



414

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

igrejas, sim, mas também nas famílias, nas relações de trabalho, na educação e até 
mesmo na política. A submissão de todas as coisas a Deus e a supremacia e sufi-
ciência das Escrituras para a fé e vida do homem, quando levadas a suas últimas 
consequências, levaram o povo reformado a desenvolver um pensamento polí-
tico peculiar, uma verdadeira tradição política reformada. E essa tradição tem sido 
uma bênção para as nações que se ergueram sobre seus princípios, mas também 
tem sido objeto de ferrenha oposição e conflito, pois a soberania de César e a au-
tonomia humana não podem prevalecer em meio a um povo que confessa o se-
nhorio absoluto de Cristo e se sujeita à autoridade da Palavra de Deus. No século 
18, essa antítese entre a soberania de Deus e a soberania de César se manifestou 
de um modo agudo nos eventos que trouxeram à Europa uma onda revolucio-
nária, cujo exemplo mais bem acabado foi a Revolução Francesa. Este é o porquê.

Mas em que essa tradição nascida no século 16 e esses eventos na Europa 
do século 18 podem ajudar o cristão brasileiro, no século 21, a viver para a gló-
ria de Deus, em submissão à sua santa vontade? A utilidade de aprendermos 
sobre esse assunto repousa no fato de que a doutrina política reformada, apesar 
de cunhada em circunstâncias históricas particulares e para responder a desa-
fios políticos próprios de outra época, está fundamentada nos princípios gerais 
da Palavra de Deus, que é útil e suficiente para o ensino, para a repreensão, para 
a correção e para a instrução na justiça (2Tm 3.16). Essas regras gerais da Palavra 
sempre devem ser observadas — diz-nos a CFW I. VI –, de modo que a tradi-
ção reformada, ao sistematizar o ensino bíblico acerca da política e da vida em 
sociedade, tem o potencial de nos ensinar muito a respeito de como o cristão 
do século 21 deve lidar com os desafios do seu próprio tempo. Quero dizer: 
se nós ouvirmos o ensinamento da Escritura e a instrução bíblica elaborada 
pelo povo reformado ao longo dos séculos, seremos homens e mulheres mais 
capazes de compreender os dilemas políticos e culturais dos nossos dias e esta-
remos mais aptos a dar-lhes uma resposta cristã apropriada. Este é o para quê.



415

A  T R A D I Ç Ã O  P O L Í T I C A  R E F O R M A D A 
E  A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A

Esta nossa exposição, portanto, será dividida em três partes, que cor-
respondem aos três momentos históricos distintos que temos em vista aqui. 
Primeiro, vamos descrever como surgiu a tradição política reformada e quais 
são os seus distintivos doutrinários. Segundo, vamos expor brevemente o que 
foi a Revolução Francesa e como os princípios políticos reformados ajudaram 
a igreja a compreender e a rejeitar o espírito da revolução. Terceiro, devemos 
observar como o espírito revolucionário está bem vivo em nosso próprio tem-
po e como o povo reformado do século 21 deve estar pronto a discerni-lo e 
rejeitá-lo.

1. A tradição política reformada

Os cristãos brasileiros estão pouco acostumados a falar de política, muito me-
nos a falar de política à luz da cosmovisão cristã. Parece haver uma ideia implí-
cita, entre os crentes brasileiros, de que política é algo mundano, algo tão sujo 
que apenas falar nela já seria motivo de vergonha. Há algum tempo, um pastor 
de quem sou muito amigo – mas que não é presbiteriano nem reformado – 
postou nas redes sociais uma frase que expressa bem esse espírito; a frase dizia: 
“A visão cristã da política é que não deve existir uma visão cristã da política”. 
Em outras palavras: tudo o que a Bíblia tem a dizer sobre a política é que esse é 
um assunto para o qual ela não tem nada de positivo a dizer. A Bíblia fala sobre 
como Deus salva pecadores do inferno e como os salvos devem se preparar 
para viver no céu; mas a política é um assunto mundano e que não deve ocupar 
a mente daqueles que pensam nas coisas celestiais.

Mas os nossos pais reformados não pensavam assim. Na verdade, todos 
os grandes reformadores escreveram sobre assuntos políticos. Lutero redigiu 
a pequena obra Da autoridade secular; Zuínglio abordou o assunto em dez dos 
seus “67 Artigos”; Calvino dedicou o último capítulo das Institutas ao tema do 



416

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

governo civil; ainda, John Knox escreveu diversas obras tratando de questões re-
lativas à vida política e ao modo como o cristão deve lidar com ela – por exemplo, 
o panfleto Apelação à nobreza e aos estamentos da Escócia, no contexto das contro-
vérsias com a regente Maria de Guise, durante a infância da rainha Maria Stuart​ 
da Escócia. Na verdade, em grande medida, esses escritos dos primeiros reforma-
dores se destinavam exatamente a refutar o erro de muitos anabatistas, os quais 
afirmavam que o governo civil era para o cristão algo inútil ou até pernicioso. 
Calvino diz, no respectivo capítulo das Institutas, que um dos seus propósitos de 
escrever sobre o governo civil era refutar a ideia de que a ordem social existente 
fosse algo “contaminado” ou “inconveniente”. Diferente dos sediciosos anabatis-
tas, Calvino afirma o seguinte: “Ninguém pode duvidar de que a autoridade civil 
é, diante de Deus, não somente santa e legítima, como também é o mais sagrado 
e, de longe, o mais nobre de todos os ofícios na vida mortal”.

No final do século 16, os calvinistas franceses ou huguenotes, sob intensa 
perseguição, produziram uma variedade de escritos políticos, entre as quais se 
destaca a obra Vindiciae Contra Tyrannos, um tratado que defende a partir das 
Escrituras o direito de resistência à tirania do governo civil. Já no início do sé-
culo 17, quase cem anos após o início da Reforma, o jurista João Althusius es-
creveu sua famosa obra Política, na qual apresenta uma teoria política fundada 
nos princípios elaborados por Calvino e desenvolvida pelos huguenotes fran-
ceses. Posteriormente, Althusius se tornaria uma espécie de prefeito de uma 
cidade ao norte da Alemanha, chamada Emden, e ainda viria a ser presbítero da 
igreja reformada naquela cidade, que, em seu tempo e também por seu traba-
lho, ficou conhecida como a “Genebra do norte”. Outro exemplo: em 1644, um 
dos teólogos da Assembleia de Westminster, Samuel Rutherford, escreveu o 
célebre livro Lex, Rex, um tratado sobre a relação política entre o povo e os go-
vernantes, no qual defendeu também a limitação do poder civil. Aliás, por falar 
na Assembleia de Westminster, a Confissão de Fé por ela produzida também 



417

A  T R A D I Ç Ã O  P O L Í T I C A  R E F O R M A D A 
E  A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A

inclui um capítulo específico sobre o governo civil – o que mostra com toda a 
clareza que a teologia reformada tem muito a dizer sobre política.

Entretanto, o que exatamente ela tem a nos dizer? Quais são os elemen-
tos distintivos dessa tradição política reformada? Certamente haveria muito o 
que falar a seu respeito, dada a sua riqueza, mas, para os nossos propósitos hoje, 
parece adequado tratar do assunto por duas perspectivas básicas.

Primeiro, vejamos os fundamentos bíblicos da doutrina política reformada. Po-
demos dizer que ela é, basicamente, uma sistematização do ensino de duas pas-
sagens bíblicas: Romanos 13 e 1Pedro 2. Obviamente, há muitos outros textos 
das Escrituras em jogo (como o quinto mandamento e a segunda petição da 
oração do Senhor), mas esses dois constituem o centro de gravidade da visão 
reformada da política. Vamos ler esses dois textos.

Nessas passagens, os teólogos reformados encontram (1) a origem do gover-
no civil, (2) sua finalidade e (3) sua autoridade peculiar. A origem do governo civil é 
a autoridade absoluta de Deus, que é relativamente e limitadamente conferida aos 
governantes. A Confissão de Fé de Westminster afirma que “Deus, o Senhor Supre-
mo e Rei de todo o mundo, [...] constituiu sobre o povo magistrados civis que lhe 
são sujeitos”. Deus é o Senhor supremo, o detentor originário de todo o poder; e 
Deus, na sua sabedoria, conferiu aos governantes civis um poder delegado e limitado. 
Daí a Confissão afirmar que esses magistrados estão sujeitos a Deus.

Além disso, a autoridade recebida de Deus pelo governante civil tem uma 
finalidade específica. A Confissão diz que o governo civil existe para a glória de 
Deus e para o bem público e depois explica mais apropriadamente o modo par-
ticular como o magistrado glorifica a Deus e promove o bem comum: ele faz 
isso quando age “para a defesa e incentivo dos bons e castigo dos malfeitores”. 
A finalidade do governo civil é, portanto, a promoção da justiça pública: punir 
os que praticam o mal e possibilitar que os bons vivam de modo tranquilo e 
manso, com toda piedade e respeito.



418

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Pois bem, de que modo o governo civil pode exercer a sua autoridade 
delegada? A Confissão, seguindo de perto o ensino bíblico, afirma que para 
tanto Deus armou o magistrado com o poder da espada, a coerção, para com ela 
promover a justiça pública.

A partir desses fundamentos bíblicos, vejamos então, em segundo lugar, 
quais são os distintivos, as ênfases da doutrina política reformada.

Se observarmos a história de seu desenvolvimento e sua cristalização con-
fessional, veremos que, acima de tudo, a tradição política reformada enfatiza um 
ajuste fino entre o dever geral de obediência e o direito excepcional de resistência à autori-
dade civil. Ora, se foi Deus quem constituiu o magistrado, é evidente que a sua 
autoridade é legítima e os cidadãos devem lhe prestar ampla, sincera e honrosa 
obediência. No entanto, se somente Deus é o soberano Senhor de todas as coisas, 
nenhum governante humano pode demandar obediência absoluta. Quando um 
magistrado se torna tirano – exigindo, por exemplo, que os crentes façam aquilo 
que Deus proíbe –, desobedecer-lhe é um dever. O povo reformado tem histori-
camente seguido o exemplo de Atos 5, afirmando que “mais importa obedecer 
a Deus do que aos homens”; e, por vezes, essa declaração de submissão total e 
primeira ao senhorio de Cristo lhes tem custado a vida.

Um outro elemento importante da tradição reformada é a afirmação 
de que a autoridade do governo civil se distingue das outras autoridades da 
vida humana – como a igreja e a família – não por uma mera questão de grau, 
mas por uma diferenciação qualitativa. Esse princípio tem sido chamado de 
soberania das esferas ou, como prefere o prof. Lucas Freire, podemos chamá-lo 
princípio da autoridade diferenciada. Na Confissão de Westminster, esse princí-
pio aparece claramente, na distinção (originalmente elaborada por John Knox) 
entre o “poder da espada”, que é prerrogativa do magistrado, e o “poder das 
chaves”, que é prerrogativa da igreja. A Confissão diz categoricamente que “os 
magistrados civis não podem tomar sobre si a administração da palavra e dos 



419

A  T R A D I Ç Ã O  P O L Í T I C A  R E F O R M A D A 
E  A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A

sacramentos ou o poder das chaves do Reino do Céu, nem de modo algum 
intervir em matéria de fé”. A autoridade do governo é limitada pela existência 
de outras esferas da vida humana que têm a sua própria autoridade e sobre as 
quais o governo não tem o direito de impor qualquer interferência ou sujeição.

Algo interessante a esse respeito é que, na tradição política reformada, 
então, a esfera político-jurídica do governo civil se distingue das outras esferas 
sociais (a família, a igreja, as corporações de ofícios ou empresas) ontologica-
mente e teleologicamente, isto é, por sua natureza e por sua finalidade. O governo 
civil possui uma natureza específica, político-jurídica, e uma finalidade espe-
cífica, que é a aplicação da justiça pública. Ele existe para promover o bem e 
punir o mal na vida pública, e não para fazer qualquer outra coisa. Por exemplo, 
Samuel Rutherford combateu os monarquistas do seu tempo, que defendiam o 
direito absoluto dos reis usando alguns textos bíblicos em que os governantes 
são chamados de “pais”. Rutherford mostrou que eles são pais apenas num sen-
tido metafórico, mas que possuem um ofício de natureza e finalidade distintas 
da autoridade paterna. E os governantes se tornam tiranos quando deixam de 
cumprir a missão que lhes foi dada por Deus, mas também quando tentam 
usurpar a missão que pertence a outras esferas da vida.

Uma terceira ênfase da doutrina política reformada, que aparece com 
maior força a partir de John Knox e dos puritanos do século 16, é a ideia da 
existência de um pacto social entre os homens que compõem uma determinada 
comunidade política, feita diante de Deus. Segundo o historiador do direito 
John Witte Jr., os puritanos se consideravam não apenas indivíduos pactuais 
em seu relacionamento com Deus, mas também um povo pactual que se man-
tinha unido por meio de pactos feitos uns com os outros.

Então, há três ênfases importantes na tradição política reformada: o equi-
líbrio entre obediência e resistência, o princípio da diferenciação da autorida-
de e a ideia de um pacto social que constitui a comunidade. 



420

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

A partir dessas ênfases, a tradição reformada tem sido uma bênção para 
as nações que se erguem sobre seus princípios. Ainda no século 16, quando Al-
thusius escreveu a sua Política, as ideias reformadas influenciaram decisivamen-
te, na Holanda, a vitória da casa de Orange e das Sete Províncias Protestantes 
contra a tirania do governo espanhol de Filipe II, naquele evento histórico que 
conhecemos como a Revolta Holandesa ou a Guerra dos Oitenta Anos. Esses 
mesmos princípios foram aplicados em grande medida pelos puritanos que 
fundaram os Estados Unidos da América e deixaram um legado importante 
nas bases daquela nação. John Witte Jr. afirma que o chamado “experimento 
americano” deve grande parte de seu sucesso ao puritanismo e, especialmente, 
aos impactos da doutrina da depravação total sobre a sua teoria política. Diz o 
autor: “Em virtude da doutrina do pecado, os puritanos então defenderam e 
adotaram uma variedade de proteções constitucionais contra a autocracia e o 
abuso, tanto dentro da igreja como no Estado”.

2. A Revolução Francesa

Ora, o que tudo isso tem a ver com a Revolução Francesa? Esse é o nosso se-
gundo ponto.

Quando se fala nos eventos que ocorreram na França no século 18, geralmente 
se fazem muitas aclamações e elogios ao projeto desenvolvido e aplicado no período 
revolucionário. As ideias iluministas que foram então defendidas ardorosamente ins-
piraram, segundo o relato dominante, uma onda de lutas contra a tirania por todo o 
mundo. Quando os professores de história retratam o que foi a Revolução Francesa, 
a imagem é predominantemente positiva, exaltando-se a coragem daqueles pensado-
res iluminados que, contra as trevas da ignorância e da dominação autoritária, lutaram 
pela liberdade, pela igualdade e pela fraternidade. O historiador médio reconhece, é 
claro, que houve erros durante o processo revolucionário; são inegáveis as atrocidades 



421

A  T R A D I Ç Ã O  P O L Í T I C A  R E F O R M A D A 
E  A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A

cometidas durante o período do terror, mas os ideais do Iluminismo e da Revolução 
são mantidos acima de suspeita. Os revolucionários estavam certos em combater os 
privilégios da aristocracia francesa, os poderes absolutos do monarca e a pobreza e 
opressão do chamado “terceiro estado”; os acontecimentos horrendos que acompa-
nharam essa luta foram um mal necessário ou, no máximo, um desvio inesperado e 
acidental da rota de progresso e iluminação.

Num primeiro olhar, de fato, essa avaliação parece ter alguma procedên-
cia, até mesmo do ponto de vista cristão. Nós dissemos que a tradição política 
reformada defendia o direito de resistência à tirania e, segundo o relato domi-
nante, a Revolução Francesa foi um movimento de combate a um governo ti-
rano. Dissemos que a política reformada afirma a existência de um pacto social 
entre governantes e governados, e os Iluministas que inspiraram a Revolução 
também defendiam um contrato social. Dissemos que o governo civil deve ser 
limitado, e os revolucionários lutaram para promulgar uma Constituição Fran-
cesa que impusesse limitações ao poder civil. Na superfície, portanto, parece 
que em alguma medida a onda revolucionária que culminou nos eventos na 
França era apenas uma aplicação mais ou menos fiel dos princípios políticos 
reformados elaborados nos séculos 16 e 17. Ela seria apenas mais um exemplo 
de resistência à tirania, como foram a Revolta Holandesa, a Revolução Glorio-
sa na Inglaterra ou a Revolução Americana.

Mas essa é apenas uma visão bastante superficial e enviesada da relação en-
tre a doutrina política reformada e a Revolução Francesa, ou mesmo entre esta 
e os demais movimentos históricos de resistência já mencionados. Na verdade, 
havia algo muito novo e muito peculiar na onda revolucionária que varreu a Eu-
ropa no século 18, da qual a Revolução Francesa foi o exemplo mais bem acaba-
do. Apesar do entusiasmo de muitos, houve alguns pensadores que chamaram a 
atenção para os graves perigos do espírito revolucionário. O mais famoso deles foi 
Edmund Burke, um político e pensador anglo-irlandês que escreveu as famosas 



422

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

“Reflexões sobre a Revolução na França”. Para Burke, considerado o pai do con-
servadorismo político moderno, os eventos que corresponderam à Revolução 
Francesa eram completamente distintos da Revolução Gloriosa antes ocorrida 
em sua própria nação. Isso porque a Revolução Gloriosa havia sido, na verdade, 
um movimento antirrevolucionário, porque defendia “nossas antigas e indiscutí-
veis leis e liberdades e a antiga Constituição do governo, que é a nossa única segu-
rança de lei e liberdade”. Já a Revolução Francesa era um experimento destrutivo, 
que visava derrubar todas as estruturas sociais existentes e recomeçá-las do zero, 
como numa espécie louca, insana, de milagre político da regeneração.

Diversos autores contemporâneos chamam a atenção para esse caráter 
peculiar do Iluminismo francês e da respectiva Revolução. Gertrude Him-
melfarb, historiadora dedicada ao estudo do fenômeno, defende que é preciso 
distinguir “três Iluminismos”: o britânico, o americano e o francês. Cada um 
deles teria diferido profundamente em “espírito” e em “substância”. Enquanto 
o Iluminismo britânico representaria a “sociologia da virtude” e o americano, 
a “política da liberdade”, o Iluminismo francês seria marcado pela “ideologia 
da razão”. Um outro autor, chamado Gedicks, afirma que o Iluminismo corres-
pondia a uma atitude otimista diante da razão e da ciência, às quais se atribuía 
o poder de revelar o mundo tal como ele é e de controlá-lo. Gedicks afirma: 
“Com o Iluminismo, previa-se que dilúvios e incêndios, fome e seca, acidentes 
e doenças, violência e guerra seriam todos mitigados, diminuídos e, no final, 
eliminados pela marcha inexorável do racionalismo científico”.

No entanto, não são exatamente essas críticas conservadoras que nos inte-
ressam aqui. Afirmamos no início que os princípios políticos reformados ajudaram 
a igreja a compreender e a rejeitar o espírito da revolução. Ao defendermos isso, 
temos em mente um personagem pouco conhecido de nós, reformados brasilei-
ros, e que mereceria muito mais de nossa atenção: o jurista, historiador e político 
holandês Groen van Prinsterer. A propósito de testificar a relevância de Groen para 



423

A  T R A D I Ç Ã O  P O L Í T I C A  R E F O R M A D A 
E  A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A

o nosso tema, atentemos para as palavras do dr. Martyn Lloyd-Jones acerca desse 
personagem. No livro Os puritanos: suas origens e seus sucessores, o doutor afirma 
o seguinte: “Aqui chamo a atenção para um homem fascinante e muito importante 
cujo nome é Groen van Prinsterer. Ele era, por todos os títulos, um homem extraor-
dinário”. E continua: “Eu gostaria de ter tempo para me aprofundar nisso; todavia, o 
tempo só me permite mencionar simplesmente essa notável e extraordinária opo-
sição ao princípio geral da Revolução Francesa, oposição que aconteceu na Holan-
da. Não se deu na Inglaterra; não se deu nos Estados Unidos da América; deu-se, 
porém, naquele pequeno país. E lá se ergue como um grande monumento à única 
oposição verdadeira a toda a ideia que está por trás da Revolução Francesa”. Igual-
mente, podemos tomar a seguinte recomendação do teólogo holandês Herman 
Bavinck: “Para Groen, o evangelho era o único, mas também o eficaz antídoto para 
os males da época. Mas ele não parou no apelo ao retorno pessoal ao evangelho. 
Embora enfatizasse sobremaneira a necessidade de conversão individual, ele estava 
sempre alerta contra os perigos do pietismo e da fuga do mundo. A partir do evan-
gelho, ele deduziu princípios que trariam bênçãos sobre a família e a sociedade, a 
ciência e a arte, o direito constitucional e a política”.

Esse monumento grandioso a que Lloyd-Jones se refere é a obra Increduli-
dade e Revolução, fruto de uma série de palestras proferidas por Groen em Haia, 
a sede do governo holandês. E o caráter único dessa oposição ao fenômeno 
revolucionário está, como afirma Bavinck, no modo como Groen constrói sua 
crítica histórica a partir dos princípios gerais da Escritura. Ele começa uma de 
suas palestras com as seguintes palavras, que demonstram o seu compromisso 
fundamental com a autoridade absoluta de Deus e a sua submissão total à Pa-
lavra: “O nosso ponto de vista é aquele do cristão que não deseja se gloriar em 
nada, senão em Cristo e este crucificado. Na religião, na moralidade e na justi-
ça, no lar ou no estado, o cristão não reconhece nenhuma sabedoria ou verdade 
que não tenha por princípio a sujeição, de coração e mente, à Revelação”.



424

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

A tese fundamental de Groen, exposta em Incredulidade e Revolução, é que 
os movimentos revolucionários que assolaram a Europa a partir da segunda 
metade do século 18 foram o resultado do avanço de um espírito de incredulidade 
e de apostasia. Groen afirma que a Revolução Francesa e os demais experimen-
tos revolucionários da época eram o resultado de um processo de autoexaltação 
do homem e de rejeição do evangelho.

Não há tempo para expor todos os aspectos relevantes do pensamento 
de Groen acerca da revolução. Entretanto, há alguns elementos essenciais que 
precisam ser observados.

Primeiro, devemos notar que o ponto central da análise de Groen consis-
te na afirmação de que a raiz da práxis revolucionária era de natureza religiosa. 
O ponto de partida da Revolução não estava na economia e na luta contra a 
pobreza do terceiro estado; não estava na política e na resistência ao absolu-
tismo do rei; a raiz da Revolução era de natureza religiosa, porque resultava 
da incredulidade sistemática, do desprezo pela religião cristã e da tentativa de 
impor, em seu lugar, uma religião política secular.

É difícil ressaltar o bastante a importância desse ponto. O Iluminismo 
tem sido frequentemente descrito como uma libertação de uma visão de 
mundo religiosa, mas isso é simplesmente impossível. O homem foi criado por 
Deus e para Deus; ele é um ser essencialmente religioso. A rebelião humana 
contra o Criador nunca é capaz de torná-lo verdadeiramente autônomo, mas 
sempre resulta na sua escravidão a Satanás e aos ídolos. Exatamente por isso, 
a rebelião dos iluministas contra o Deus cristão não pode ser o caminho da 
autonomia nem da liberdade; ao contrário, é apenas uma forma de religião 
secular, um tipo sofisticado de paganismo, e não é à toa que muitos dos seus 
adeptos professavam algum tipo de fé na heresia deísta.

Segundo, devemos notar que a religião revolucionária destrói a nature-
za das coisas. O dogma fundamental do Iluminismo é a ideia de autonomia 



425

A  T R A D I Ç Ã O  P O L Í T I C A  R E F O R M A D A 
E  A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A

humana radical, a afirmação de que o homem não deve estar sujeito a nenhuma 
lei que ele mesmo não tenha aceitado para si. Basicamente, isso significa que 
o homem não deve obedecer a ninguém além de si mesmo. E, a partir desse 
dogma fundamental da autonomia humana, os iluministas expressavam uma 
fé bastante cega na capacidade humana de, pela razão, recriar o mundo à sua 
própria imagem. A Revolução, portanto, foi um experimento de recriação (re-
construção) da sociedade segundo o ideal da liberdade e da igualdade radicais.

Todavia, uma vez que a religião revolucionária é falsa, o seu experimen-
to de recriação estava fadado ao fracasso. O Deus soberano, criador dos céus 
e da terra, governa o mundo por sua providência e para a consumação dos 
fins que ele mesmo estabeleceu. O homem não é autônomo; Deus é. O ho-
mem não pode estabelecer leis estruturais sobre como deve ser a sociedade 
ideal; apenas Deus é Legislador e Juiz. Groen afirma que “a Escritura contém 
os fundamentos da justiça, da moral, da liberdade e da autoridade tanto para 
os indivíduos como para as nações e governos”. Ou seja: toda tentativa de re-
construção artificial da sociedade segundo os modelos abstratos da filosofia 
iluminista encontraria o obstáculo da ordem criacional e do governo pro-
videncial de Deus. Assim como o Senhor frustrou a tentativa dos cidadãos 
de Babel de construírem uma cidade em oposição aos mandatos divinos, o 
Senhor irá desbaratar toda tentativa insolente dos homens de superarem os 
limites da ordem criada, como se o mundo pudesse se tornar algo diferente 
daquilo que Deus o criou para ser.

É exatamente por isso que, para Groen, as atrocidades cometidas na 
Revolução Francesa não eram um acidente nem um fenômeno inesperado. Na 
verdade, a violência, o terror e a destruição são os resultados necessários de 
todo experimento revolucionário, porque o espírito da incredulidade só pode 
levar à morte e à escravidão – e isso vale tanto para os indivíduos como para as 
comunidades humanas.



426

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Terceiro, devemos observar que a religião revolucionária é exclusivista e 
centralizadora. Em nome da recriação artificial do mundo, supostamente para o 
“bem comum”, a Revolução defende a supressão de todos os outros poderes ins-
tituídos e a centralização de toda autoridade nas mãos dos “iluminados”, a quem 
incumbe conduzir a comunidade política ao paraíso prometido, ao mundo de 
paz e progresso, de liberdade, igualdade e fraternidade. No fim das contas, em 
nome da “soberania popular”, retiram-se dos indivíduos, das famílias, das igrejas, 
das empresas e demais associações toda liberdade de viver e se desenvolver. Todo 
direito e atividade dos homens fica dependente de uma autorização do poder 
político central, que, quando a concede, o faz como se fosse um favor.

Esse caráter exclusivista aparece nos experimentos revolucionários de 
muitas maneiras. Para Rousseau, uma das figuras centrais na Revolução Fran-
cesa, o Soberano deveria promulgar uma “profissão de fé civil” (a expressão é 
exatamente esta), que consiste em certos “sentimentos sociais” sem os quais 
nenhum indivíduo pode ser considerado um bom cidadão. Se um indivíduo 
nega professar a fé civil no Soberano, ele pode e deve ser banido do Estado. E 
Rousseau explica como deve ser esse banimento com as seguintes palavras: “Se 
qualquer um, depois de reconhecer publicamente estes dogmas, se comporta 
como quem não crê neles, que seja punido com a morte: ele cometeu o pior de 
todos os crimes, o crime de mentir perante a lei”.

Dessa forma, nós nos encontramos aqui em condições de reconhecer a ab-
soluta antítese entre o espírito revolucionário e a tradição política reformada. Ora, 
enquanto os reformados professam o equilíbrio entre a obediência legitimamente 
devida ao governante e o direito de resistência à tirania, o espírito revolucionário, 
inversamente, derruba governos legítimos e exige a obediência absoluta aos líderes 
da Revolução, sob pena de morte. Enquanto os reformados defendem a autoridade 
diferenciada das diversas esferas sociais, os revolucionários reconhecem apenas a 
autoridade do Estado, e tudo o mais deve estar debaixo do senhorio absoluto de 



427

A  T R A D I Ç Ã O  P O L Í T I C A  R E F O R M A D A 
E  A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A

César. E, enquanto a doutrina puritana do pacto levou à criação de instituições de 
contenção do poder, o dogma revolucionário do contrato social e da soberania po-
pular apenas trouxe terror, violência e atrocidades em nome do bem comum. O 
povo reformado fez muito bem em dar ouvidos aos alertas de Groen van Prinsterer 
e rejeitar, em sua própria época, o espírito revolucionário.

3. Os desafios de nosso próprio tempo

Mas nós estamos no século 21; a Revolução Francesa ocorreu há mais de 200 
anos; Voltaire, Rousseau e Diderot estão mortos e suas teorias políticas estão 
relegadas ao museu das ideias históricas. Que serventia há em falar sobre esse 
assunto hoje? Esse é o nosso último ponto.

Na verdade, o espírito revolucionário está bem vivo em nosso próprio 
tempo, e sua influência se pode sentir em todo lugar. Quase na sua totalidade, 
a política contemporânea é um esforço de recriação artificial da sociedade, de 
destruição das esferas de vida e de estabelecimento de um credo político, uma 
religião secular.

Vejam: o que são as lutas contemporâneas do movimento LGBT, senão 
um experimento de recriação? Todo o discurso das teorias de gênero dominan-
tes nesse cenário tem por fundamento a ideia de que não existe uma “natureza 
das coisas”, uma essência de masculinidade e de feminilidade que deve ser res-
peitada; a ordem criacional é desafiada, como se a autonomia humana fosse 
absoluta e os limites da palavra criadora de Deus não existissem. O Senhor 
diz: “homem e mulher os criou”, mas o espírito revolucionário diz: “os gêneros 
binários são uma construção social, um sistema de exclusão”.

E o que dizer da constante tentativa de se descriminalizar o aborto? Em 
nome da autonomia feminina, permite-se a implacável destruição do mais frágil 
e indefeso dos seres humanos, o nascituro. Por causa do espírito revolucionário 



428

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

dominante, a vida não é mais um direito humano inviolável e inalienável, mas 
um favor que o Estado soberano nos concede, quando quer e como quer. Toda 
a retórica sobre o início da vida humana é uma mera cortina de fumaça para se 
disfarçar a atrocidade de se dar ao governo civil o poder absoluto de dizer quem 
pode viver e quem deve morrer. É um experimento revolucionário contra a natu-
reza das coisas e contra os princípios divinos da justiça e do direito.

No entanto, a religião política da Revolução se impõe na nossa sociedade 
ainda de um modo mais sutil. O grande alvo dessa religião é a afirmação da 
soberania absoluta de César, inclusive sobre as nossas consciências, e a nega-
ção total da soberania de Deus. Essa pecaminosa soberania do Estado se revela 
no seu controle sobre a esfera econômica: o governo, controlando a emissão 
de papel-moeda, pode alterar do dia para a noite toda a estrutura das trocas 
econômicas; cem reais, que hoje compram vinte quilos de feijão, amanhã po-
dem valer apenas o equivalente a dois quilos. O Estado pretende o controle 
absoluto da esfera familiar, não apenas quando permite ou proíbe que os pais 
apliquem a disciplina com a vara, mas, de modo mais sutil, quando impõe um 
currículo escolar de clara inspiração secular e revolucionária, obrigando nos-
sos filhos a se sujeitarem à sua instrução moral. O Estado pretende o controle 
absoluto até mesmo em matéria de fé, quando se encaminha para criminalizar 
o discurso religioso, pretendendo dizer quais pecados podem ou não ser apon-
tados pelos pregadores do evangelho.

À medida que celebramos, nesse ano (2017), 500 anos da Reforma 
Protestante, devemos resgatar o pensamento político reformado e aplicá-lo ao 
nosso próprio tempo. A tradição política reformada nos ensina, hoje, a rejeitar o 
espírito revolucionário com o mesmo vigor com o qual Groen van Prinsterer o 
rejeitou em sua época. Como cristãos reformados, honramos e nos sujeitamos 
aos governantes civis, mas não reconhecemos nenhum soberano absoluto 
senão Jesus Cristo, o Rei dos reis. Como cristãos reformados, afirmamos 



429

A  T R A D I Ç Ã O  P O L Í T I C A  R E F O R M A D A 
E  A  R E V O LU Ç Ã O  F R A N C E S A

que o governo civil é necessário e bom, pois tem a missão divina de punir os 
malfeitores e permitir que os bons vivam sem temor; mas não aceitamos que o 
Estado usurpe a missão de outras esferas, como a família, a igreja, as empresas. 
Como cristãos reformados, entendemos que o pacto social entre governantes 
e governados é um pacto entre pecadores na presença do Deus santo, de modo 
que o poder dado a homens pecadores deve ser necessariamente limitado e 
contido; não toleramos governantes ou políticos que se apresentam como 
redentores de todos os males sociais e, por isso, não lhes cederemos mais poder 
do que convém segundo os princípios bíblicos e a prudência cristã.

Os cristãos reformados devem estar atentos ao fato de que esse exclusi-
vismo e essa centralização do Estado são, em última instância, uma tentativa 
de substituir a soberania de Deus pela soberania de César. A raiz desse espírito 
é a apostasia e a rejeição do evangelho, e o seu alvo é, como tem sido desde a 
queda do primeiro homem, mudar a glória do Deus incorruptível em seme-
lhança das coisas criadas. O problema do espírito revolucionário é mais do que 
suas consequências sociais nefastas; seu maior problema é seu caráter idólatra 
e sua exigência de que todos os homens declarem não ter outro rei senão César. 
Mas o povo reformado tem, sim, outro Rei; confessamos Jesus Cristo como 
Senhor, nós nos submetemos ao seu bendito governo e devotamos apenas a ele 
a nossa total lealdade. Aqueles que põem a sua confiança nos príncipes serão 
completamente frustrados, mas aqueles que beijarem o Filho e se refugiarem 
nele serão bem-aventurados. Amém.





431

O LIBERALISMO POLÍTICO DE 
GROEN VAN PRINSTERER E 

ABRAHAM KUYPER1

Lucas G. Freire2

Múltiplos liberalismos
A tradição liberal clássica foi muito mais diversa até meados do século 19 do 
que em anos mais recentes. A partir daquela época, as duas vertentes principais 
do liberalismo clássico se bifurcaram.3

1  Este artigo, originalmente publicado pela Revista Teológica Jonathan Edwards em 2021, resume 
partes da tese desenvolvida academicamente no artigo “Abraham Kuyper and Guillaume Groen 
van Prinsterer as Anti-Rationalist Liberals”, publicado no periódico Journal of Church and State em 
2021. As diversas citações que documentam em detalhes o argumento, bem como os passos do 
desenvolvimento da tese, não podem ser reproduzidos na sua totalidade para não quebrar o acordo 
com a editora. Registro agradecimentos ao Dr. Jordan J. Ballor, editor geral do projeto de tradução 
das obras de Abraham Kuyper, pelos comentários feitos ao trabalho original. Uma discussão grava-
da do artigo abaixo pode ser acessada em https://www.youtube.com/watch?v=Hzg6V_MohBg.
2  Doutor em Política pela Universidade de Exeter e vencedor do prêmio Michael Novak (Acton Insti-
tute). Lecionou em universidades no Reino Unido, África do Sul, Brasil e Estados Unidos e tem textos 
publicados internacionalmente sobre o movimento político iniciado por Groen van Prinsterer.
3  Ver Lucas G. Freire. Liberdade: duas tradições. Preleção inaugural ao grupo estudantil Eventos 
pela Liberdade. Universidade Presbiteriana Mackenzie, 30 de maio de 2019. Disponível em: ht-
tps://montecastelo.org/liberdade-duas-tradicoes/. Acesso em: 13 ago. 2025.

https://montecastelo.org/liberdade-duas-tradicoes/
https://montecastelo.org/liberdade-duas-tradicoes/


432

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

F. A. Hayek, um dos intérpretes mais perceptivos da história do liberalis-
mo clássico, chamou uma dessas vertentes de “racionalista” e a outra de “antir-
racionalista”. É possível afirmar que a própria contribuição original de Hayek 
como filósofo e teórico da ordem social consiste justamente em tentar resgatar 
e atualizar para o século 20 a vertente antirracionalista.4

O tipo de liberalismo que prevaleceu até hoje, no entanto, apesar de híbri-
do, tem traços muito mais marcados de racionalismo. Na descrição do próprio 
Hayek em seu ensaio “Freedom, reason, and tradition”, de 1958, o liberalismo 
racionalista se marca por um ranço “individualista”, “especulativo”, “doutriná-
rio” e por uma esperança “utópica” de romper com a sociedade existente para 
implementar valores liberais baseados em uma visão ingenuamente otimista 
do progresso, da razão e da natureza humana.5

Representantes contemporâneos dessa tradição racionalista seriam Ayn 
Rand e Steven Pinker. Representantes clássicos são figuras ligadas ao liberalis-
mo da Revolução Francesa, bem como J. S. Mill.

Já o liberalismo antirracionalista rejeitava o laissez-faire (estritamente falan-
do), considerava a razão míope, tinha uma visão mais prudente sobre as vantagens e 
desvantagens da mudança social radical, entendia o valor da história e da tradição e 
rejeitava o individualismo radical. Afinal, todos nós vivemos em comunidade, den-
tro de uma cultura, herdando e transmitindo lições e práticas valiosas que nossos 
antepassados nos legaram. Utopias ou rupturas radicais devem ser vistas com sus-
peita. Por isso, o valor dos múltiplos ordenamentos orgânicos (ou “espontâneos”) 
e do conhecimento fragmentário e tradicional que cabia aplicar à vida política e 
social de uma nação era explicitamente reconhecido por essa tradição.6

4  HAYEK, F. A. “Freedom, reason, and tradition”. In: The constitution of liberty, ed. Ronald 
Hamowy, 1960; reimpressão: Chicago: The University of Chicago Press, 2011.
5  Ibid., p. 118-120.
6  Ibid., p. 112-115.



433

O  L I B E R A L I S M O  P O L Í T I CO  D E 
G R O E N  VA N  P R I N ST E R E R  E  A B R A H A M  KU Y P E R

Hayek citou Alexis de Tocqueville e Edmund Burke como expoentes do 
liberalismo antirracionalista, reiterando como esses autores do século 19 refi-
naram a visão de seus antecessores empiristas do Iluminismo escocês, como 
Adam Ferguson e Adam Smith.

O período de separação mais clara do liberalismo clássico nas duas ver-
tentes contraditórias, no meio do século 19, coincide, também, com o início 
de um movimento intelectual e político cristão europeu que, cem anos depois, 
veio a se fundir com o projeto da democracia cristã. Trata-se do movimento 
antirrevolucionário holandês.

Os antirrevolucionários
Dada a divisão da tradição liberal e sua importância na formação histórica e 
cultural europeia, não é surpresa que, nas suas décadas de consolidação, o mo-
vimento antirrevolucionário tenha interagido mais positivamente com algu-
mas vertentes liberais e bastante criticamente com outras.

Em particular, Guillaume Groen van Prinsterer (1801-1876) e Abraham 
Kuyper (1837-1920), dois pioneiros antirrevolucionários na Holanda, mere-
cem ser estudados na sua interação com o liberalismo clássico como os arti-
culadores de maior impacto intelectual na teoria política da fase inicial desse 
movimento.

Simplesmente classificar Groen e Kuyper como conservadores ou libe-
rais não me parece fazer justiça à intenção declarada do seu projeto intelectual, 
inclusive porque ambos apresentam críticas fortes à variedade racionalista do 
liberalismo e também a certas vertentes conservadoras que defendiam o Anti-
go Regime. Como escrevi anteriormente:

A crítica feita pelos dois foi um [importante] elemento acessório 
na sua rejeição da cosmovisão por trás das ideias da Revolução 



434

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Francesa. Porém, sua principal preocupação, como cristãos 
comprometidos e de persuasão reformada, foi oferecer uma ar-
ticulação fiel do pensamento político cristão interagindo com as 
questões da época.7

E, obviamente, não só o liberalismo ou o conservadorismo foram alvos das 
críticas de Groen e Kuyper. Particularmente o socialismo, o comunismo e a so-
cial-democracia foram também seriamente denunciados por ambos os autores, 
que os ligaram – diga-se de passagem, juntamente com o liberalismo raciona-
lista (nas palavras de Kuyper, “liberalismo mais doutrinário”) – à mentalidade 
revolucionária e humanista da época.

Não obstante, a proposta de uma alternativa cristã foi articulada por 
Groen e Kuyper com elementos da tradição liberal antirracionalista e com uma 
simpatia abertamente declarada por representantes importantes daquela tradi-
ção. Isso explica a forma original como os dois antirrevolucionários holandeses 
foram críticos do liberalismo amplamente concebido (juntamente com outras 
ideologias da época), ao mesmo tempo que contribuíram com o desenvolvi-
mento e o avanço de ideias liberais clássicas no sentido antirracionalista.

Groen: contra o individualismo, o estatismo 
e o racionalismo humanista
Groen van Prinsterer, que antes do seu ativismo político havia sido historiador 
da família real, inevitavelmente escreve sobre as questões da época levando em 
conta os desenvolvimentos históricos de longo prazo. Em Le parti Anti-revolution-
naire, um panfleto de 1860, Groen declara sua ênfase na tradição e continuidade 

7  FREIRE, Lucas G. “Abraham Kuyper and Guillaume Groen van Prinsterer as Anti-Ratio-
nalist Liberals”, Journal of Church & State, 63.2, 2021, p. 198.



435

O  L I B E R A L I S M O  P O L Í T I CO  D E 
G R O E N  VA N  P R I N ST E R E R  E  A B R A H A M  KU Y P E R

orgânica das ideias, das instituições e da cultura. Ecoando Burke, François Gui-
zot e outros liberais antirracionalistas, ele diz: “Creio que cada noção ligada ao 
futuro tem raiz no passado”.8 A Revolução Francesa, com sua defesa utópica de 
uma ruptura radical, ignora que “direitos históricos […] eram respeitados como 
os frutos que amadureceram devagar dos princípios de justiça que […] sujeitam 
a massa disforme dos fatos e circunstâncias em sua […] influência purificadora”.9

Em suas preleções sobre Incredulidade e Revolução, de 1847, Groen fala 
sobre o que fora perdido com a tragédia jacobina. Citações de Burke e, agora, 
de Tocqueville em suas análises da Revolução permeiam essa obra. A tradição 
europeia de governo limitado havia reconhecido, ao mesmo tempo, o direito 
divino do governo civil e o princípio da autoridade limitada, com “todo mun-
do limitado à sua esfera de competência”.10 Ao longo dos séculos, uma rica ma-
lha social de famílias, corporações e estamentos havia se desenvolvido. Cada 
uma dessas associações, interdependentes que fossem, tinham uma lógica e 
lugar próprios e apresentavam uma organicidade de vínculos internos de soli-
dariedade e autoridade.

Embora houvesse abusos no Antigo Regime (daí a crítica de Groen aos 
conservadores), a Revolução rompeu com tudo o que era positivo e instituiu, 
segundo a crítica de Groen em 1860, uma ordem radicalmente individualista, 
com seu ímpeto que “destrói a igreja e o estado, sociedade e família, produz a 
desordem sem sequer estabelecer a liberdade ou restaurar a ordem moral”.11

8  PRINSTERER, G. Groen van. Christian political action in an Age of Revolution, trad. Colin 
Wright, 1860; reimpressão: Aalten: Wordbridge, 2015, p. 7.
9  PRINSTERER, G. Groen van. Unbelief and Revolution, trad. Harry Van Dyke, 1868; reim-
pressão: Bellingham: Lexham, 2018, p. 19-21.
10  Ibid., p. 19.
11  PRINSTERER, G. Groen van. Christian political action in an Age of Revolution, trad. Colin 
Wright, 1860; reimpressão: Aalten: Wordbridge, 2015, p. 40.



436

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

O resultado foi um estado totalitário, que, dentre outras coisas, passou a 
desrespeitar a propriedade privada em nome do bem comum e da vontade geral 
da nação. Nas suas preleções sobre a Revolução, Groen liga esse desenvolvimen-
to diretamente à teoria liberal. A essa altura, isso não nos surpreende. Trata-se de 
uma crítica ao liberalismo racionalista. Groen continua sua crítica, rejeitando a 
visão de que uma nova ordem pode ser projetada com base em uma fé otimista 
no progresso e na razão humana, removendo os contrapesos ao poder e à cen-
tralização estatais. Referindo-se à Confissão Belga, Artigo 14, ele escreve: “Nós, 
crentes, sabemos que o homem é inerentemente inclinado ao mal”.12

Essa suspeita em relação à natureza humana, compartilhada com os auto-
res antirracionalistas da época e também com os autores do liberalismo clássico 
escocês, leva a algumas implicações: primeiro, não é possível ter uma fé cega no 
poder da razão de reinventar uma nova ordem social ignorando o ordenamento 
que emergiu espontânea e gradativamente da continuidade histórica. Segundo, é 
justificada a preocupação em manter os freios tradicionais e institucionais ao uso 
do poder. Terceiro, em pontos específicos, é urgente enfatizar a necessidade de 
se limitar o poder do estado e de restaurar a força das associações intermediárias. 
É nesse sentido que Groen propõe dissociar, até onde seja possível, a educação 
do estado, bem como libertar a igreja dos ditames estatais, embora na sua visão 
devesse haver não uma separação estrita entre igreja e estado, mas um reconheci-
mento de que a ordem vigente era especificamente cristã.

Kuyper: esferas de soberania e governo limitado
Visto como herdeiro legítimo da liderança intelectual do movimento antir-
revolucionário, Kuyper contribuiu para consolidar a teoria política ainda em 

12  PRINSTERER, G. Groen van. Unbelief and Revolution, trad. Harry Van Dyke, 1868; reim-
pressão: Bellingham: Lexham, 2018, p. 123.



437

O  L I B E R A L I S M O  P O L Í T I CO  D E 
G R O E N  VA N  P R I N ST E R E R  E  A B R A H A M  KU Y P E R

formação e adaptá-la às novas condições do final do século 19 e começo do 20. 
Em Groen, uma tese central era de que ideias importam, e por trás dessas ideias 
há um sistema religioso que pode ser ou rebelde ou fiel ao Deus vivo. Fica clara 
a necessidade de os crentes se organizarem em contraposição a um sistema 
apóstata. Já em Kuyper, as teses tendem a ser mais positivas, no sentido de se 
construir uma explicação positiva e derivações normativas da leitura cristã e 
reformada da realidade política e social.13

Fazendo coro aos antirracionalistas e a Groen, Kuyper reafirma o princípio 
de continuidade histórica orgânica. No seu comentário de 1880 à plataforma do 
Partido Antirrevolucionário, o autor mostra que cada geração nasce já herdando 
um sistema de valores e instituições que não pode ser simplesmente redesenhado 
sem um risco temerário de desastre. Isso não quer dizer que não deva haver pro-
gresso, desde que gradual e seguro. Por exemplo, na questão eclesiástica, Kuyper 
rompe com Groen e boa parte dos conservadores da sua época ao defender uma 
separação da igreja e estado que seja inclusive refletida em uma alteração do Arti-
go da Confissão Belga das Igrejas Reformadas que tratava do assunto.

Boa parte da teoria política de Kuyper e de suas derivações práticas gira 
em torno do conceito de soberania das esferas. Se Deus é o único soberano 
absoluto, então qualquer “soberania” terrena é relativa ao seu escopo específico 
de autoridade legítima. Por isso, diz Kuyper em suas famosas Stone Lectures pro-
feridas na América em 1898, “nós entendemos […] que a família, os negócios, 
a ciência, a arte etc. são todas esferas sociais que não devem sua existência ao 
estado, e que não derivam a sua lei da supremacia do estado, mas obedecem a 
uma autoridade mais elevada no seu seio”.14

13  Para mais detalhes, ver Lucas G. Freire, “O princípio normativo da soberania das esferas 
sociais”. Dignitas 1.1, 2020, p. 93-109.
14  KUYPER, Abraham. Calvinism: Six Stone-Lectures. Amsterdam: Höveker & Wormser, 
1899, p. 116.



438

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Aqui, mais uma vez, fica revelado o caráter não individualista da ênfase 
em associações intermediárias que positivam cada uma dessas esferas. Isso 
é normativo, pois, na visão kuyperiana, a separação das esferas é ordenança 
divina para o bom funcionamento da vida social. O governo civil existe em 
paralelo, e não acima dessas esferas. Seu dever deve ser limitado à aplicação 
da justiça e, no nível nacional, a manter o povo como uma unidade. Fazer o 
contrário disso, ao estilo do totalitarismo da Revolução Francesa, seria trans-
formar o estado em um “polvo” que, com seus tentáculos, interfere em cada 
aspecto da vida.15

A descrição que Kuyper faz da malha social como algo orgânico nos re-
mete a Tocqueville, autor que é citado por nome em alguns de seus escritos. 
E a noção burkeana do valor da tradição e da historicidade é por vezes favora-
velmente evocada. Todavia, essas alusões não colocam Kuyper no grupo con-
servador. Ao mesmo tempo em que escrevia dessa forma, Kuyper era atacado 
junto com seu movimento até dentro das Igrejas Reformadas por desejar mu-
danças importantes pautadas por ideias liberais antirracionalistas.

Ilustrações e exemplos
Algumas das implicações dos posicionamentos de Groen e Kuyper marca-
ram um ímpeto nos primórdios do movimento antirrevolucionário holandês 
no sentido de diminuir e conter o poder estatal, por um lado e, por outro, de 
aumentar o acesso à vida pública por parte de segmentos oprimidos da popu-
lação na busca de maior igualdade dentro de um contexto de império da lei.

Groen e Kuyper batalharam para abrir espaço para a educação privada e 
confessional. Primeiro, houve uma demanda no sentido de legalizar essa possibi-
lidade, uma vez que a mentalidade e as políticas públicas revolucionárias da época 

15  Calvinism, p. 124.



439

O  L I B E R A L I S M O  P O L Í T I CO  D E 
G R O E N  VA N  P R I N ST E R E R  E  A B R A H A M  KU Y P E R

haviam barrado o ensino privado centralizando o sistema educacional debaixo 
do governo. Depois, a campanha foi para que o governo devolvesse parte dos 
impostos às famílias que usavam a educação privada e confessional em um siste-
ma que lembra ligeiramente a proposta contemporânea de vouchers educacionais.

Eventualmente, inclusive uma universidade (a Universidade Livre de 
Amsterdã) foi criada para refletir melhor, no ensino superior, a noção de so-
berania das esferas. A ciência e o ensino superior deveriam estar livres tanto da 
influência indevida do estado como do controle da igreja institucional.

A separação entre igreja e poder público também foi alvo de uma campa-
nha por parte dos antirrevolucionários, lembrando que no início do século 19 
o estado contava com uma projeção de poder dentro da igreja nacional e podia 
indicar os pastores das congregações locais. Isso abriu espaço para a infiltra-
ção de ideias iluministas e do liberalismo teológico nas igrejas. Embora com as 
rupturas dentro das federações de igrejas a ideia de uma igreja nacional tenha 
sido enfraquecida, foi somente em 1905 que a Confissão Belga das Igrejas Re-
formadas foi alterada para refletir melhor o princípio de soberania das esferas 
(e não sem controvérsias por parte dos conservadores).

Kuyper, que era admirador de estadistas contemporâneos como William 
Gladstone, mostra-se favorável a uma noção liberal que ele chama, em um pan-
fleto de 1895, de “menos doutrinária” em contrapartida ao liberalismo racio-
nalista. Nesse panfleto, intitulado Calvinism: the origin and safeguard of our cons-
titutional liberties, Kuyper argumenta de modo a distinguir entre o liberalismo 
nocivo e humanista da Revolução Francesa e o projeto de governo limitado e 
liberdades comunitárias e individuais que, segundo ele (e com algum exagero), 
são derivadas da influência da fé reformada na civilização ocidental.16

16  “Calvinism: The origin and safeguard of our constitutional liberties”, trad. J. Hendrik de 
Vries, Bibliotheca Sacra 207, 1895, p. 390.



440

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

É possível ver aplicações práticas de princípios liberais antirracionalistas 
na discussão de políticas públicas em Groen e Kuyper.

Por exemplo, embora Kuyper se mostre aberto a um papel do governo 
civil para lidar com questões de saúde pública, principalmente em uma emer-
gência, ele veementemente nega a legitimidade de campanhas de vacinação 
obrigatória para imunizar a população. É interessante reparar na sua argumen-
tação o caráter antirracionalista: “nossos médicos podem estar enganados e o 
governo jamais deve certificar uma opinião médica em particular como orto-
doxa e, portanto, vigente”, escreve Kuyper em Ons prograam. E, mais adiante: 
“O governo não deve tocar nos nossos corpos” e “o governo deve respeitar 
quem se recusa por questão de consciência”. Entretanto, mais interessante ain-
da é a reflexão que ele faz sobre a exigência de vacinar as crianças nas escolas: 
“A forma de tirania oculta nessas […] vacinas é uma ameaça tão real aos re-
cursos espirituais da nação como seria até mesmo uma epidemia de varíola”.17

Groen lutou contra a centralização e a burocratização do governo holan-
dês nas mãos de simpatizantes do sistema napoleônico revolucionário. Em Ons 
program, Kuyper denuncia a centralização do poder como “violação das orde-
nanças que Deus deu para as nações e famílias”. Isso é uma linguagem forte para 
defender um princípio federalista de devolução de poder ao nível local contra 
um estado “todo-competente, todo-inclusivo e todo-corrompedor”.18

Ao falar da questão social, talvez Kuyper inove mais que Groen e rompa 
mais com os conservadores da época. O sufrágio limitado, bem como as regu-
lações que mantêm barreiras à entrada e obstáculos à vida nacional contra os 
mais fracos devem ser derrubados. A necessidade de uma reforma na “estrutura 

17  KUYPER, Abraham, Our program: a christian political manifesto, trad. Harry Van Dyke, 
1880, reimpressão: Bellingham: Lexham, 2015, p. 248-249.
18  Ibid., p. 146.



441

O  L I B E R A L I S M O  P O L Í T I CO  D E 
G R O E N  VA N  P R I N ST E R E R  E  A B R A H A M  KU Y P E R

arquitetônica” da sociedade era um ponto compartilhado com o liberalismo da 
vertente antirracionalista. Porém, reformar não significaria redesenhar utopi-
camente a sociedade. “O fanático pela onipotência governamental”, comenta 
Kuyper em Ons program, “não está buscando o alvo moral de proteger os fracos, 
mas tem o objetivo doutrinário de remodelar a sociedade conforme um mode-
lo ideal”.19 Aqui, a noção racionalista de planejamento de um sistema à busca da 
igualdade e fraternidade é rechaçado.

Groen e Kuyper se lamentaram que o estado havia tomado das igrejas o 
papel de trazer ajuda aos necessitados. Nos seus escritos, as igrejas são critica-
das por sua omissão e por terem dado espaço às instituições de caridade. Essas, 
por não terem dado conta da tarefa, delegaram em momento posterior a ajuda 
aos pobres para o estado. Kuyper precisa criticar, no seu discurso de 1891 so-
bre a questão social, tanto o descaso das igrejas e dos supostos conservadores 
e liberais como o estatismo dos socialistas e social-democratas. Aqui, ele mais 
uma vez reflete a ênfase do liberalismo antirracionalista no papel da pluralida-
de de esferas sociais. De um lado, o individualismo exacerbado apagou o papel 
da igreja e de outras associações intermediárias no alívio da questão social. De 
outro, o estatismo usurpou ilegitimamente a honra e o dever da igreja de tra-
zer glória a Cristo por meio da atuação da sua diaconia ao cuidar dos pobres, 
enfermos e viúvas.20

Comentários finais
Os exemplos e ilustrações anteriormente mencionados dão uma ideia mais 
ampla de como exatamente as contribuições de Groen e Kuyper manifestam 

19  Ibid., p. 339.
20  Ver Abraham Kuyper, O problema da pobreza. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2020; 
Abraham Kuyper, Pro rege: living under Christ’s kingship, vol. 2; trad. Albert Gootjes. Bellin-
gham: Lexham, 2017, p. 287-288.



442

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

em pontos específicos uma rejeição ao liberalismo racionalista, um diálogo cui-
dadoso com a tradição antirracionalista, uma tensão com movimentos mais 
à direita como o conservadorismo do Antigo Regime e uma crítica a ideias e 
políticas públicas estatizantes e centralizadoras.

Outros detalhes e uma argumentação mais técnica podem ser encontra-
dos no meu artigo já citado, que apresenta um estudo voltado para a comuni-
dade acadêmica. O que não tive a oportunidade de incluir naquele estudo fo-
ram três observações com as quais desejo concluir esta apresentação do tema.

A primeira delas é que, em muitas das ideias e políticas públicas, os 
herdeiros do movimento antirrevolucionário holandês no século 21 já se 
distanciaram da visão antirracionalista e se aproximam tanto do liberalismo 
racionalista, por um lado, como da social-democracia, por outro. As novas 
agendas refletidas nas plataformas da Christen Unie e do CDA, os dois princi-
pais partidos holandeses que mantêm vivo o movimento antirrevolucionário, 
denotam uma interação complexa dentro do movimento mais amplo da de-
mocracia cristã europeia. Obviamente, boa parte das igrejas “reformadas” na 
Holanda e da própria cultura nacional refletem não mais a cosmovisão cristã, 
e sim o humanismo secularista que ganhou espaço na vida nacional a partir 
principalmente da II Guerra Mundial. Porém, creio que só um futuro estudo 
mais detalhado poderá contar a história dessa ruptura interna ao movimento 
antirrevolucionário.

Em segundo lugar, seguindo esse desenvolvimento, boa parte da tradição 
neocalvinista, derivada do movimento antirrevolucionário (mas não idêntica 
a ele), também se distanciou de elementos da ortodoxia teológica reformada 
e principalmente do espectro político negociado intelectualmente por Groen 
e Kuyper. Isso aconteceu à medida que o neocalvinismo ganhou terreno inter-
nacional, sendo adaptado de formas originais no Reino Unido, na América do 
Norte e na África do Sul. Mudança é natural em uma tradição de pensamento. 



443

O  L I B E R A L I S M O  P O L Í T I CO  D E 
G R O E N  VA N  P R I N ST E R E R  E  A B R A H A M  KU Y P E R

Argumentar o contrário seria uma forma de reducionismo ao aspecto teórico 
da tradição no momento de interpretá-la. Ao mesmo tempo, essa observação 
não esgota o assunto, mas apresenta uma questão para estudos futuros.

Em terceiro lugar, parece também natural que algumas ideias defendi-
das por Groen e Kuyper tenham de ser modificadas por qualquer movimento 
que se disponha a aplicar a visão antirrevolucionária cristã à política brasilei-
ra. Nossa cultura e história são diferentes. As coalizões possíveis com o que já 
existe por aqui é diferente. Os assuntos em pauta são diferentes. Tudo isso vai 
certamente levar a novos desenvolvimentos criativos na tradição, uma vez que 
suas ideias sejam transpostas para o contexto brasileiro.

O importante da minha contribuição com este estudo, penso eu, é que 
ele destaca o caráter antirracionalista do movimento antirrevolucionário na 
sua raiz. Será importantíssimo pensar sobre isso, principalmente quando os 
interessados em Groen e Kuyper no nosso país vivem em um ambiente onde o 
poder centralizador do estado está montado para distribuir privilégios e acesso 
assimétrico aos centros de poder. Ele é visto como uma ferramenta, pela es-
querda e pela direita, de se fazer o bem, de cima para baixo. Nossa esquerda e 
nossa direita mostram muito daquele ranço racionalista criticado por Groen, 
Kuyper e (por que não?) Hayek e tantos outros. Seria culpa do positivismo? 
Da cultura nacional? É possível romper com esse legado sem maiores conse-
quências negativas? Essas colocações deveriam paralisar, ainda que tempo-
rariamente para fins de maior reflexão, aquele que pensa encontrar em uma 
tradição específica de pensamento todas as respostas aos nossos males sociais.





445

CRÍTICA DA RAZÃO HISTÓRICA

As contribuições de G. Groen van Prinsterer para a relação 
entre a Revelação e a História

Pedro Lucas Dulci1

1. A relação entre teologia e história: uma escolha religiosa 

Os últimos dois séculos da teologia foram marcados por diferentes aspectos de 
uma mesma discussão: a relação entre o texto bíblico e a história. A variabili-
dade desses aspectos pode ser vista ou na investigação sobre a história de Israel 
e a compreensão de Deus na Bíblia Hebraica; ou nas diferentes fases da busca 
pelo Jesus histórico; ou ainda na pergunta pela natureza do tipo de narrativa 
historiográfica com que os leitores do Antigo e do Novo Testamentos estão 
lidando no texto sagrado. Em cada uma dessas diferentes áreas de pesquisa, 

1  Filósofo e pastor presbiteriano. Tem doutorado em Filosofia pela UFG com período de 
pesquisa na Universidade Livre de Amsterdã, na Holanda. Tem graduação em teologia (Semi-
nário Presbiteriano Brasil Central), e é mestre e doutor em Filosofia (Universidade Federal de 
Goiás), com pesquisa em ética e filosofia política contemporânea. Cofundador e Coordenador 
Pedagógico do Invisible College, onde atualmente leciona sobre o diálogo entre a Teologia e 
Filosofia cristã com as demais áreas do saber e da vivência cultural.



446

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

esconde-se a mesma pergunta distintiva dos historiadores: a Bíblia está contan-
do a verdadeira história? O que os historiadores do século 21 podem dizer sobre 
a criação em Gênesis, o êxodo do Egito, o nascimento de Jesus ou a ressurrei-
ção? Em que sentido podemos falar desses acontecimentos como eventos his-
tóricos? N. T. Wright, estabelecendo suas considerações metodológicas sobre a 
historiografia da ressurreição do Filho de Deus, explica o seguinte:

Por mais de duzentos anos, os estudiosos trabalharam para manter 
a história e a teologia, ou história e fé, a um braço de distância da 
outra. Há uma boa intenção por trás desta atitude: cada uma des-
sas disciplinas tem sua própria estrutura e lógica, e nenhuma delas 
pode simplesmente se converter num ramo da outra. Contudo, 
precisamente nesse ponto, elas — as origens cristãs, em geral, e a 
ressurreição, em particular — estão intrinsecamente relacionadas. 
Não reconhecer isto, na verdade, é decidir tacitamente em favor de 
um tipo particular de teologia, talvez uma forma de deísmo, cujo 
deus proprietário ausente se mantém afastado do envolvimento 
histórico. Preservar esta posição, apelando para a “transcendência” 
divina, é uma forma de reafirmar o problema, não resolvê-lo.2

Podemos concordar com o ex-bispo de Durham que manter as disciplinas da teo-
logia e da história separadas por “um braço de distância” é uma boa intenção para 
resguardar suas especificidades metodológicas. De fato, cada uma delas lida com 
dinâmicas que são características de esferas da vida que possuem sua própria sobe-
rania e precisam ser encaradas com autonomia relativa. No entanto, para uma visão 
da história e da historiografia biblicamente orientada, tal autonomia de esferas é 

2  WRIGHT, N. T. A ressurreição do Filho de Deus. São Paulo: Academia Cristã/Paulus, 2013, p. 33-34.



447

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

relativa à soberania de Cristo. E será justamente essa soberania que fará com que 
cada um desses aspectos da realidade estejam, em um nível profundo, intimamente 
relacionados e sejam mutuamente dependentes. Não reconhecer isso, Wright as-
severa no texto mencionado anteriormente, já é uma escolha teológica particular 
com consequências incontornáveis para a visão do tempo e para a prática histo-
riográfica. Em outras palavras, a decisão pela relação entre teologia e história é, em 
última instância, orientada por compromissos religiosos a priori. 

As diferentes direções que essa discussão assumiu são numerosas e não 
convém serem reconstruídas aqui. Ora o pêndulo dessa relação assumiu a dire-
ção de uma espécie de sobrenaturalismo anti-histórico, em que a presença mila-
grosa de “deus” é compreendida como acima da causalidade histórica; ora esse 
mesmo pêndulo investigativo oscilou rumo às diferentes formas de panteísmo e 
teologias do processos em que a presença de “deus” é parte ou está dissolvida na 
realidade espaço-temporal do processo histórico. Seja como for, o objetivo do 
presente texto não é uma reconstrução didática das diferentes formas que assu-
miu a relação entre teologia e história. Quanto a isso, podemos nos valer, uma vez 
mais, dos raciocínios de N. T. Wright quando ele sumariza consideravelmente 
essa discussão argumentando que as diferentes abordagens podem ser organiza-
das em dois grandes grupos. Ainda que seu interesse específico seja a ressurreição 
de Jesus, podemos concordar com ele que existem “aqueles que afirmam que tal 
estudo histórico da ressurreição não pode ser realizado, e prosseguindo com aque-
les que sugerem que esse estudo não deve ser feito”.3 Ou seja, diante das diferentes 
objeções históricas quanto aos acontecimentos bíblicos, temos apenas dois tipos 
de antagonismos: que não podemos estudar historicamente o texto bíblico ou que 
não devemos estudar historicamente o texto bíblico. O primeiro grupo, de formas 
diferentes, argumentará que não existem acontecimentos históricos para serem 

3  Ibid., p. 47.



448

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

acessados por verdadeiros historiadores, enquanto o segundo grupo defende 
que o alvo historiográfico bíblico e teológico permanece fora do nosso alcance e, 
por isso, não devemos tentar essa empreitada. 

A erudição teológica contemporânea está à mercê dessa polarização nega-
tiva? Será que os métodos da historiografia não podem alcançar as ações de Deus 
no tempo? E, caso eles tenham essas condições, eles não deveriam fazer isso sem 
assumir uma flagrante arrogância almejando o transcendente pelas vias da pesquisa 
científica imanente? O professor de Bíblia e estudos do Oriente Próximo da Uni-
versidade de Nova York, Mark S. Smith, coloca as mesmas perguntas em torno de 
seu tema de interesse específico, que é a experiência religiosa do antigo Israel:

Onde o campo dos estudos bíblicos sustenta a questão do valor 
histórico da Bíblia? Como este retrato do campo dos estudos bí-
blicos pode sugerir, ele frequentemente muda de um lado o pro-
blema teórico para o outro. Especialistas apressam-se em defen-
der a historicidade da Bíblia ou em atacá-la. Há também esforços 
para um compromisso de indulgência, combinando os dois. As-
sumir um lado ou outro e, entretanto, concordar com os termos 
do acordo, a saber, que as narrativas bíblicas sobre o passado são 
históricas ou não. […] Historiadores bíblicos concordam que as 
narrativas bíblicas do passado constituem história, mas seus ar-
gumentos sobre a definição de história levantam sérias questões 
a respeito da adequação dessa denominação nas obras bíblicas. 
Dadas as maciças diferenças entre especialistas bíblicos orienta-
dos historicamente sobre o que constitui a história, pode-se per-
guntar se um problema básico atinge o pressuposto operante de 
que as narrativas bíblicas sobre o passado devem ser considera-
das primariamente como história, seja no sentido clássico (por 



449

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

exemplo, em Heródoto ou Tucídides) ou no sentido moderno 
(como utilizado pelos historiadores acadêmicos).4

Mesmo que os estudos bíblicos sobre Antigo Testamento e antigo Oriente Próxi-
mo não estejam em uma situação melhor do que aquela polarização descrita por 
N. T. Wright em torno da historicidade dos acontecimentos do Novo Testamen-
to, Mark S. Smith termina seu raciocínio na citação mencionada anteriormente 
chamando nossa atenção para um ponto muito importante. Diante das significa-
tivas diferenças teóricas de cada espectro que essa discussão assume, é necessário 
fazer um giro investigativo prévio e se perguntar o que, de fato, constitui o núcleo 
de sentido dessas diferenças. A saber, em qual sentido a história está sendo pres-
suposta? Ou ainda, em suas palavras: “Com o que nós, especialistas bíblicos, esta-
mos lidando na Bíblia, o que ou quem somos nós, à medida que lidamos com ela, 
e que meios podemos desenvolver para examinar as dificuldades nessas questões e 
para avaliar esses assuntos?”.5 Podemos dizer que essas perguntas sobre o sentido 
dos usos da história constituem-se em uma crítica da razão histórica.6

2. História e Revelação: sobre a necessidade de uma abordagem 
não reducionista

A despeito das boas intenções com que os acadêmicos das últimas décadas manti-
veram separadas as disciplinas da teologia e da história — para manter resguardadas 

4  SMITH, Mark S. O memorial de Deus: história, memória e a experiência do divino no Antigo 
Israel. São Paulo: Paulus, 2006, p. 182.
5  Ibid., p. 183.
6  Quanto aos usos do conceitos de “história“ e seus cognatos no debate sobre Jesus e a ressur-
reição, N. T. Wright faz uma breve, mas muito bem sumarizada discussão em: WRIGHT, N. T. A 
ressurreição do Filho de Deus. São Paulo: Academia Cristã/Paulus, 2013, p. 44-47.



450

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

suas especificidades metodológicas —, a atual discussão no campo bíblico apenas 
ilustra como se tornou urgente pensar em modelos e pressupostos mais adequados 
à dependência fundamental entre história e teologia. Foi o teólogo neerlandês Her-
man Bavinck que melhor asseverou sobre essa necessidade quando estabeleceu 
que “a indispensabilidade e significado da revelação assomam na história de modo 
ainda maior e mais rico do que na natureza”.7 Com isso, ele quer dizer que a relação 
entre a Revelação de Deus e o processo da história é maior e mais rico do que outro 
relacionamento muito mais explorado pela teologia — a discussão em torno da 
Revelação e da Natureza.8 Mesmo que tenham sido gastos milhares de páginas em 
manuais de Teologia Natural para se diferenciar e relacionar a Revelação de Deus 
presente na Natureza criada e a Revelação na Escritura inspirada, quando voltamos 
nossos olhos para a inflexão entre teologia e história nos deparamos com um cam-
po problemático muito mais complexo. 

O caráter profundamente intrincado e multifacetado do processo histó-
rico, bem como sua relação com a Revelação divina, se dá justamente em razão 
de uma espécie de “cacoete científico” que perdura nos últimos séculos entre 
os historiadores — e que está na base da argumentação das diferentes abor-
dagens historiográficas que N. T. Wright sumarizou anteriormente. Herman 
Bavinck o descreve da seguinte maneira:

Quando as ciências naturais, no último século, alcançaram toda sor-
te de resultados brilhantes por meio da aplicação do método induti-
vo, surgiu também em vários corações o anseio de analisar também 
a história segundo esse mesmo método, e, assim, obter resultados 

7  BAVINCK, Herman. A filosofia da Revelação. Brasília: Monergismo, 2019, p. 153.
8  Quanto a essa relação, confira o que o próprio teólogo neerlandês escreveu sobre o assunto: 
BAVINCK, Herman. A filosofia da Revelação. Brasília: Monergismo, 2019, p. 129-151.



451

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

igualmente seguros. Havia, portanto, em última análise, apenas uma 
única ciência: a ciência da natureza; tudo aquilo que era analisado 
pelas assim chamadas ciências do intelecto deveria ser reduzido a e 
incorporado nas ciências naturais, caso quisesse manter seu status 
de ciência. Por conseguinte, a investigação histórica somente pode-
ria ser considerada como uma verdadeira ciência se seu objeto — as 
ocorrências históricas — fosse concebido como um processo me-
cânico, dominado do início ao fim pelas mesmas leis da natureza.9

Bavinck identifica no genuíno sucesso alcançado pelas ciências naturais um 
anseio que só pode ser perscrutado em uma ordem bem mais profunda do que 
a das metodologias do trabalho científico. Tal anseio seria o desejo no cora-
ção humano de submeter toda a realidade (incluindo o processo histórico) à 
metodologia científica indutiva em busca de resultados seguros e objetivos. 
Podemos identificar essa tendência profunda no coração humano sem medo 
de incorrermos em uma postura dogmática, pois a única explicação para que 
toda a realidade fosse reduzida ao positivismo de tipo pós-iluminista é que os 
historiadores cederam aos vieses de seus corações monistas. Isso porque qual-
quer um que esteja de fato empenhado em compreender os fatos históricos 
vai se deparar com uma miríade de diferentes origens e causalidades inter-re-
lacionadas. Isso pode ser visto no fato de que alguns historiadores vão buscar 
no ambiente físico ou no clima a razão explicativa das ocorrências históricas; 
outros, na geografia do solo e na alimentação dos protagonistas dos eventos 
históricos; há outros que tentaram identificar nas leis biológicas e na “raça” 
o fator principal da história, dando lugar a todo tipo de discurso racista em 
ciências humanas; outros buscaram nas circunstâncias sociais, lutas de classes, 

9  Ibid., p. 153.



452

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

dinâmicas econômicas, e até mesmo nas vivências psicológicas profundas o 
fato privilegiado para explicar os fatos históricos.10

Essa grande diferença de pontos de partida para a razão histórica é bastante 
compreensível — principalmente porque cada uma delas está inserida naquela ânsia 
geral e primeira de garantir certeza positivista para a ciência histórica. No entanto, 
Bavinck ainda nos lembra que, diferentemente das ciências naturais, a história “não 
possui o objeto de sua investigação à mão, de maneira imediata, a fim de que seja ca-
paz de submetê-lo à experimentação; antes o objeto somente lhe chega ao conhe-
cimento por meio de um testemunho que outros, voluntária ou involuntariamente, 
direta ou indiretamente, tenham fornecido”.11 Essa especificidade da historiografia 

10  O professor da Universidade Federal do Maranhão, Fabrício Tavares de Moraes, em seu 
capítulo seminal a respeito da tectônica histórica de Guillaume Groen van Prinsterer, começa 
colocando exatamente essa questão: “ainda assim, o homem moderno, na confecção de seus 
ídolos, volta-se não apenas para a natureza, mas também para a história, e se indaga sobre as 
possibilidades ou formas de dominá-la, restringindo-a ou acelerando-a. Como visto, a filosofia 
da história, estritamente falando, é uma problemática moderna, já que, para os pensadores 
modernos, a tentativa de entendimento da historia é sempre acompanhada do esforço em jus-
tificá-la, seja por meio de uma teodiceia (cristã ou não) ou de uma utopia. Isso significa que, 
se indagarmos à filosofia moderna: “qual é a força motriz da história?”, teremos, como é obvio, 
numerosas respostas; todas elas, porém, entenderão que esse moto ou elã vital é não apenas 
um princípio do movimento histórico, mas também o padrão pelo qual a presente sociedade 
deve orientar-se ou, mais exatamente, reorientar-se, já que, em algum momento, se desviou 
desse modelo. Em resumo, pois o elemento que inicia o ciclo histórico é visto também como 
a ordem supratemporal (ou ao mesmo ideal) que estabelece os limites para a sociedade. Para 
além destes, restam-nos o caos e a desagregação” (MORAES, Fabrício Tavares de. À sombra da 
modernidade: ensaio sobre antimodernos. Brasília: Monergismo, 2023, p. 542). 
11  BAVINCK, Herman. A filosofia da Revelação. Brasília: Monergismo, 2019, p. 154. Mark S. 
Smith, escrevendo no contexto da investigação histórica do relato bíblico veterotestamentário, 
exemplifica esse ponto assinalado por Bavinck quando diz o seguinte: “Para começar, há dois 
pontos fundamentais a serem levados a respeito da natureza do tratamento bíblico sobre o passa-
do. Primeiro, a Bíblia não é um registro de ‘eventos’, como Childs comentou há mais de 40 anos: 
‘Nós não temos no Antigo Testamento ‘um evento original’. O que temos são vários testemunhos 
para um evento” (SMITH, Mark S. O memorial de Deus: história, memória e a experiência do 
divino no Antigo Israel. São Paulo: Paulus, 2006, p. 183).



453

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

não precisa nos encaminhar necessariamente ao ceticismo quanto ao acesso aos fa-
tos históricos que se mantêm indisponíveis à experimentação científica — conforme 
parte da erudição bíblica do Antigo e Novo Testamentos fez nos casos mencionados 
anteriormente. Antes, o que se torna incontornável é o acréscimo de “um certo ele-
mento pessoal de confiança que não é encontrado (ou pelo menos não no mesmo 
nível) na investigação dos fenômenos naturais”.12 Ou seja, a pesquisa historiográfica 
descortina de maneira privilegiada aquilo que os cientistas naturais demoram mais 
para reconhecer, a saber, que não somos observadores desinteressados interagindo 
de maneira neutra com objetos controlados dentro de uma experiência laboratorial. 
Diametralmente oposto a esse mito da neutralidade do trabalho científico, desde o 
início, fica evidente que os acontecimentos históricos e as vivências de personalidades 
do passado nos atraem ou nos repelem de forma muito pessoal. Somos movidos por 
intima compaixão ou antipatia em relação às suas vidas ou aos acontecimentos que 
protagonizaram — e essa dimensão não pode ser desembaraçada do trabalho histo-
riográfico. Uma vez mais, nas palavras de Bavinck:

Nosso interesse pessoal se faz perceptível em nosso criticismo 
dos testemunhos, e continua a exercer sua influência na descri-
ção pragmática e julgamento dos eventos. Um crente ou um cé-
tico quanto à divindade de Cristo não podem julgar da mesma 
maneira os livros e conteúdo do Antigo e Novo Testamento; e 
não podemos esperar que um católico e um protestante apre-
sentem uma mesma história da Reforma. Na pesquisa histórica, 
portanto, a personalidade do investigador é sentida ainda mais 
fortemente do que nas ciências naturais; a ciência da história se 
divide em duas tendências e, assim, aparentemente perde seu 

12  BAVINCK, Herman. A filosofia da Revelação. Brasília: Monergismo, 2019, p. 154.



454

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

status de ciência. Podemos, portanto, entender perfeitamente o 
esforço realizado para se resgatar a história — como uma ciência 
— de sua subjetividade, e ao torná-la tão objetiva e exata quanto 
as ciências naturais, que aparentemente são a mesma coisa para 
todos os homens, sem distinção de convicções religiosas.13

Bavinck sustenta, portanto, que, mesmo que mantenhamos uma postura inves-
tigativa crítica quanto ao testemunho dos acontecimentos históricos que estão 
indisponíveis a nós, não conseguimos nos livrar de nosso interesse pessoal. 
Isso porque “a história, se estudada de modo exclusivamente empírico, não 
nos fornece respostas”.14 Necessariamente, aqueles que estão ocupados com os 
fatos do passado vão precisar recorrer ao que Wilhelm Dilthey, desde o final do 
século 19, chamou de uma “crítica da razão histórica”. O historiador, incontor-
navelmente, é um homem de juízo, isto é, ele precisa de um sistema de valores 
que lhe garantirão as condições de possibilidade para ordenar esse aparente 
caos de eventos históricos e suas causações simultâneas e inter-relacionadas. 
Nesse caso, podemos concordar, junto com Bavinck, que “Nietzsche estava 
totalmente certo quando rompeu em ira contra esse tratamento dispensado à 
história, pois o dilúvio esmagador de detalhes não nos eleva, mas nos subjuga; 
rouba-nos a independência e liberdade”.15 A expectativa da historiografia feita à 
imagem e semelhança do método indutivo positivista apenas nos lança em um 
labirinto de infinitas variáveis — redundando, necessariamente, em ceticismo 
quando às condições de objetividade e relativismo quanto ao acesso à verdade. 
Nesse sentido, podemos concluir que:

13  Ibid., p. 155.
14  Ibid., p. 164
15  Ibid., p. 166.



455

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

Todas essas considerações mostram que a história apresenta um 
caráter demasiado intricado e complexo para ser reduzido a uma 
fórmula comum ou pra ser explicado por uma só causa. Por cer-
to que o monismo busca fazer isso com a história, bem como 
com a natureza. Contudo, todos os esforços para compreender 
os personagens e ocorrências históricos a partir exclusivamente 
de fatores mecânicos, psíquicos, biológicos, psicológicos, sociais 
ou econômicos somente foram capazes de evidenciar a riqueza 
da vida e a complexidade das condições.16

Não é possível contornar o desfecho a que essa argumentação de Bavinck nos 
conduz. A questão que ainda persiste, portanto, é: de onde devemos extrair os 
critérios para as valorações historiográficas? Se o historiador deve, de fato, ser 
um homem de juízo, que não se perde no dilúvio esmagador de detalhes, como 
ele proverá ordem ao aparente caos de acontecimentos temporais em suas mú-
tuas relações e conseguirá descobrir as leis que governam os processos histó-
ricos? Bavinck já havia feito essas perguntas, e estava claro para ele que: “Ora, 
não se espera que a própria história forneça isso”.17 Tal conclusão de Bavinck 
parece dogmática e muito distante das tendências dominantes, não apenas na 
historiografia de sua época, como também nas pesquisas contemporâneas. 
Entretanto, não podemos deixar de argumentar que dificilmente qualquer as-
pecto imanente poderá servir de candidato apropriado ao propósito que esse 
ponto de partida da razão histórica exige. 

Para retornarmos brevemente à discussão com que começamos, vale dizer que 
quem também observou esse limite claro nas propostas de critérios historiográficos 

16  Ibid., p. 160. 
17  Ibid., p. 167.



456

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

imanentes foi N. T. Wright, quando debatia a inconsistência do habitual estilo positi-
vista de impor os rígidos limites das ciências naturais às práticas dos historiadores. Ao 
enfrentar o argumento de que não deveríamos falar da ressurreição de Jesus enquanto 
tal como “histórica”, por não termos qualquer acesso aos eventos da ressurreição, mas 
tão somente às crenças dos primeiros discípulos, Wright questiona o seguinte: 

Semelhante proposta parece ser prudente e científica. Contudo, 
não é nenhuma destas duas coisas. Ela incorre em um forte equívo-
co quanto a uma importante questão, e em um mal-entendido so-
bre como a ciência, incluindo a historiografia científica, realmente 
trabalha. Na verdade, ao mesmo tempo, ela diz muito pouco e diz 
demais. Muito pouco: no habitual estilo positivista, parece sugerir 
que podemos considerar “histórico” apenas aquilo a que temos 
acesso direto (no sentido de “testemunhas de primeira mão” ou 
o equivalente próximo). Mas, como todos os historiadores sabem, 
não é assim que a história opera. Na historiografia, o positivismo 
é, se é alguma coisa, menos apropriado do que em outros campos. 
Vez após outra, o historiador precisa concluir, mesmo que apenas 
a fim de evitar o silêncio absoluto, que certos eventos acontece-
ram em relação aos quais não temos nenhum acesso direto, mas 
que constituem premissas necessárias para outros eventos para os 
quais temos acesso. Os cientistas, especialmente os físicos, a todo 
tempo dão este tipo de passo; de fato, é precisamente assim que 
os avanços científicos acontecem. Excluir como históricos eventos 
em relação aos quais não temos acesso direito na verdade é uma 
forma de simplesmente não se fazer história de forma alguma.18

18  WRIGHT, N. T. A ressurreição do Filho de Deus. São Paulo: Academia Cristã/Paulus, 2013, p. 48.



457

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

Wright concorda com Bavinck de que uma abordagem positivista aplicada para a his-
tória é mais prejudicial do que em qualquer outro campo. Na verdade, ele vai além 
e mostra que o critério positivista não é responsável nem pelos avanços científicos 
que, de fato, acontecem. Por mais prudente e científica que possa parecer a proposta 
de não considerar histórico nada que não tenhamos condições de verificar empirica-
mente em “primeira mão”, tal critério não apenas inviabilizaria o próprio trabalho do 
historiador como também não conseguiria satisfazer nem a si mesmo. Fornecendo 
um contraexemplo para esse reducionismo positivista, Wright diz o seguinte: “a partir 
de sua própria epistemologia, ela sequer deveria afirmar possuir acesso à fé dos discí-
pulos. Mesmo os próprios textos não nos garantem acesso direto a essa fé”.19 Nenhum 
historiador consegue ser coerente com o princípio de verificação do positivismo. A 
forma como a ciência procede, em vários momentos, quando não dispõe de toda a 
informação necessária para compreender um fato, é pela geração de hipóteses prová-
veis: modelos de explicação que operam com premissas necessárias para que outros 
eventos (aos quais temos acesso avalizado) possam ser explicados. No caso específico 
da historicidade dos acontecimentos do Novo Testamento, por exemplo, Wright as-
severa que: “a igreja primitiva em sua própria existência [a que temos acesso histórico 
direto] nos impõe a questão que, como historiadores, precisamos levantar: o que pre-
cisamente aconteceu após a crucificação de Jesus que levou ao surgimento do cris-
tianismo?”.20 Essa, sim, é uma maneira de colocar a questão que, de fato, nos mantém 
prudentes quanto à real historicidade dos eventos bíblicos e totalmente adequados às 
melhores práticas científicas. 

No entanto, diante de tal descompasso com a prática científica padrão, 
vale ainda nos perguntarmos: por que permanece tão comum em círculos aca-
dêmicos tal uso equivocado do conceito de história? Por que autores como 

19  Ibid., p. 49
20  Ibid., p. 51.



458

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Wolfhart Pannenberg, na melhor e mais generosa das hipóteses, ao relacionar 
Teologia com História, se vê impelido a uma suspensão escatológica de juízo, 
deixando a verificação última para o dia da ressurreição daqueles que estão em 
Cristo?21 N. T. Wright tem uma suspeita que ultrapassa as meras ênfases meto-
dológicas entre teólogos e historiadores e nos devolve ao âmbito dos compro-
missos religiosos do coração de cada ser humano. Ele diz o seguinte: 

Suspeito que, aqui, estamos encarando um dos efeitos de longo 
alcance da rejeição de [Karl] Barth à teologia natural e das várias 
contrapropostas que foram e podem ser feitas a sua posição. (Da 
mesma forma, ainda nos deparamos com a proposta de que não 
se deve engajar no estudo histórico de Jesus, por temor de que 
a fé se torne obra.) Por muito tempo, estudiosos do Novo Tes-
tamento têm evitado pegar o touro pelos chifres neste âmbito 
[…]. Como Mouse colocou na conclusão de sua importante pe-
quena monografia: “Um Evangelho que se importa apenas com 
a proclamação apostólica e nega que possa ou deva ser testado 
por seus antecedentes históricos é, de fato, apenas um gnosti-
cismo ou docetismo francamente velado e, independentemente 
de quanto tempo ele ainda continue a existir, provará no fim das 
contas não ser Evangelho”.22

A história do pensamento teológico é um excelente exemplo sobre quantas ve-
zes, em nome do “pudor teológico acadêmico”, a possibilidade e a viabilidade da 
pesquisa historiográfica foram negadas. No intuito de diferenciar rigidamente a 

21  PANNENBERG, Wolfhart. Systematic theology. Vol. 2. Grand Rapids: Eerdmans, 1991, p. 343-64.
22  WRIGHT, N. T. A ressurreição do Filho de Deus. São Paulo: Academia Cristã/Paulus, 2013, p. 58.



459

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

história da fé do processo histórico de fato, o que testemunhamos foram ape-
nas formas sutis e renovadas de compreensões religiosas que já foram, há muito, 
reputadas como heréticas e inadequadas para se olhar o Redentor e a criação. 
Prescindir do empreendimento historiográfico em nome de um foco prioritário 
no “relato da fé” apenas mascara a incapacidade de antagonizar com o resiliente 
docetismo ou o gnosticismo que enfraquecem a visão de mundo bíblica. 

Fica mais claro, portanto, o encaminhamento argumentativo de Wright, 
mas, sobretudo, de Bavinck sobre o real núcleo de sentido da razão histórica. A 
própria temporalidade não fornecerá aos historiadores (enquanto homens de 
juízo) os valores necessários para abordar a historicidade dos acontecimentos 
bíblicos, por exemplo. Mesmo que ainda não tenhamos clareza do que significa 
possuir uma filosofia da história que seja guiada pela certeza da fé na Revelação 
de Deus, podemos proceder assim como aconteceu com Tomé, no capítulo 20 
do Evangelho de João. Ele estava, em um primeiro momento, convicto de que o 
sentido do tato era o único acesso infalível para verificar a ressureição de Jesus. 
Entretanto, quando Cristo ressurreto se revela a Tomé, ele desiste de tocá-lo, 
descobrindo que o sentido da visão já lhe era suficiente, mas, no final, ele escu-
ta da boca do Messias: “Bem aventurados são aqueles que não viram, mas cre-
ram!”. Ou seja, Jesus ressurreto (e a investigação historiográfica desse evento) 
é pródigo em confrontar nossos critérios de verificação e nos fornecer outros 
melhores e superiores. A prática do historiador ganha muito com esse refina-
mento metodológico. Conforme o próprio Bavinck argumenta: “Quanto mais 
nos aprofundamos em nossas reflexões em direção à essência da história bem 
como à da natureza; quanto mais compreendemos e sustentamos sua ideia, 
mais ela há de se apresentar como que enraizada e sustentada na revelação”.23

23  BAVINCK, Herman. A filosofia da Revelação. Brasília: Monergismo, 2019, p. 169.



460

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

3. História e Revelação em uníssono: G. Groen van Prinsterer e a fisio-
logia da história

A despeito de toda a clareza com que Herman Bavinck coloca a questão sobre a 
essência da história, ele não é o precursor de reflexão filosófica sobre historiografia 
e modernidade teológica. Pelo contrário, Bavinck foi profundamente beneficiado 
por um movimento de crítica da razão histórica que começou muito antes dele 
mesmo — e no qual Guillaume Groen van Prinsterer é o nome principal. Não obs-
tante, até mesmo para apreciarmos a contribuição distintiva de van Prinsterer ao 
tema, precisamos nos ocupar com algumas ideias que lhe foram fundamentais. Es-
crevendo sobre o que, futuramente, será chamada de tradição antirrevolucionária, 
Henry van Dyke nos diz que os protagonistas do Neocalvinismo neerlandês que se 
tornaram mais conhecidos — tais como Abraham Kuyper e Herman Bavinck — 
não eram cometas isolados que rasgaram os céus do período moderno. Antes, cada 
um deles “mergulhou em uma tradição com quase um século de existência. Colheu 
onde muitos outros semearam. Mobilizou um povo já armado, elaborou uma visão 
de mundo e um programa de ação já esboçados, acelerou um movimento já em 
andamento”.24 É claro que, com isso, van Dyke não está dizendo que cada um desses 
protagonistas do Neocalvinismo é apenas uma soma de sua herança ou um reflexo 
de seus antecedentes históricos. Pelo contrário, temos condições de entender que 
van Prinsterer, Kuyper ou Bavinck foram únicos em suas trajetórias e em suas con-
tribuições perenes. Não obstante, somente quando nos apropriamos desse pano 
de fundo do seu contexto intelectual é que somos capazes de avaliar com mais pre-
cisão o quão singulares e importantes são essas contribuições para nós ainda hoje. 

24  VAN DYKE, Henry. Abraham Kuyper: heir of an anti-revolutionary tradition. In: BISH-
OP, S.; KOK, J. H. On Kuyper: a collection of readings on the life, work & legacy of Abraham 
Kuyper. Sioux Center: Dorado College Press, 2013, p. 26.



461

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

Uma vez que nosso interesse no presente texto gira em torno de G. Groen 
van Prinsterer, seria oportuno começar por onde ele mesmo sinaliza. Quase 
ao final de sua segunda palestra que constitui a obra Incredulidade e revolução, 
van Prinsterer evoca alguns nomes importantes em sua formação como pensa-
dor. Tal formação começou vinte anos antes da publicação da obra que temos 
em mãos, quando o historiador neerlandês admite que estava “irritado com a 
natureza a-histórica das teorias modernas” e se sentia como que conduzido 
para fora “da névoa do idealismo para o terreno firme da realidade”.25 Um dos 
nomes fundamentais nesse processo é o do poeta e filósofo Willem Bilderdijk 
(1756-1831). A respeito dele, van Prinsterer diz: “Você é um discípulo de Bil-
derdijk, dizem; e eu sou mesmo. Grande poeta e gênio raro, Bilderdijk não se 
envergonhava da verdade. Com base em suas convicções cristãs, ele nunca se 
cansava de testemunhar contra os ídolos da época. No entanto, estou longe de 
concordar com todas as suas opiniões sobre história e teoria política. Tomei a 
liberdade de apontar alguns de seus erros em meu Manual”.26

Diferente de van Prinsterer, que analisou os efeitos do Iluminismo e da Revolu-
ção Francesa retrospectivamente, Bilderdijk nasce e vive durante os dias mais contur-
bados da Europa nos séculos 18 e 19. Harry Van Dyke o descreve como um “incor-
rigível Romântico que resistiu ao Iluminismo tanto filosófica como politicamente”.27 
Durante os anos de 1795, quando a França invadiu a região que corresponde aos 
Países Baixos e instalou o regime revolucionário, proclamando a República Batava, 
Bilderdijk já era um jovem poeta, com formação autodidata em filosofia, que resistia 
às ideias em vigor. Em razão de sua resistência, muito cedo em sua vida ele foi forçado 

25  VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 17.
26  Ibid.
27  VAN DYKE, H. Abraham Kuyper: heir of an anti-revolutionary tradition. In: BISHOP, S.; 
KOK, J. H. On Kuyper: a collection of readings on the life, work & legacy of Abraham Kuyper. 
Sioux Center: Dorado College Press, 2013, p. 7.



462

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

a buscar exílio fora de sua pátria. Somente no período da Restauração, após a queda 
de Napoleão em 1815, é que Bilderdijk pôde retornar ao seu país para passar seus 
últimos anos de vida como um modesto professor particular na cidade de Leiden. 
Foi exatamente nesse período que “ele atraía estudantes das melhores famílias do 
território, ‘corrompendo a flor da idade da nossa juventude’ (como notou angustiado 
um observador) por meio de investidas amargas contra o espírito da época e de crí-
ticas contundentes às opiniões das elites culturais”.28 Com uma notável erudição, Bil-
derdijk era uma voz que rompia com o monopólio da interpretação corrente da histó-
ria neerlandesa recente. Foi exatamente isso que chamou a atenção de van Prinsterer 
e que faz com que este o caracterizasse como quem não tinha vergonha de dizer a 
verdade em um período dominado pela interpretação revolucionista da história. Nas 
palavras do próprio van Prinsterer:

Devo muito a Bilderdijk, especialmente porque a veemência de 
seus ataques me fez duvidar das coisas que eu, até então, aceitava 
sem questionar. Além disso, tenho o orgulho de compartilhar o 
desprezo e o abuso direcionados a seus seguidores, mas que, na 
verdade, são direcionados contra a justiça e a verdade. No entanto, 
devo protestar contra a identificação excessiva com sua escola. O 
cruel imperador Calígula disse certa vez que desejava que o povo 
romano tivesse uma só cabeça, literalmente, para que ele pudesse 
matá-lo com um só golpe. Na mesma linha, nossos adversários 
atuais gostariam de nos rotular como o mesmo suposto partido 
derrotado, a fim de evitar contestar nossos argumentos. Como 
não vejo razão para me submeter a esse estratagema, no entanto, 
devo insistir em minha independência na defesa da verdade e, 

28  Ibid.



463

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

assim, fazer o que o próprio Bilderdijk nos ensinou. O que digo de 
Bilderdijk, digo de todos os meus professores, antigos e moder-
nos. Estou aberto à instrução. Ciente da minha própria fraqueza, 
sinto a necessidade de ter minha opinião confirmada por juízes 
respeitáveis. Mas, ao mesmo tempo, não quero ser dependente 
de ninguém. Embora grato por poder consultar muitos autores 
sábios, recorro antes de tudo às Escrituras, repletas da palavra do 
Salvador: “Um só é o vosso Mestre, a saber, Deus”.29

Nessas palavras, já temos condições de identificar aquela postura típica de alguns 
autores do Neocalvinismo neerlandês de diálogo com os mais diversificados 
mestres de seu tempo, sem, contudo, abrir mão de sua liberdade de pensamento 
e submissão às Escrituras como seu juízo final. O mesmo vale para Bilderdijk. 
Apesar de ter sido um canal privilegiado para que van Prinsterer pudesse questio-
nar a recepção costumeira a respeito dos eventos do Iluminismo e da Revolução 
Francesa, Bilderdijk tinha compromissos pessoais que não faziam parte do qua-
dro de referências que o historiador neerlandês queria estruturar — qual seja, 
principalmente, sua visão exclusivamente monarquista de governo. 

Ainda é conveniente perguntar, no entanto: o que está no núcleo des-
se testemunho contra a visão historiográfica dominante que fez de Bilderdi-
jk tão marcante para van Prinsterer? E, mais especificamente, no que ela nos 
ajuda em toda a jornada de pensar uma relação adequada entre a Revelação 
divina e os acontecimentos históricos? Quem identifica esse ponto de inflexão 
que será importante para os próximos séculos de história e teologia calvinista 
neerlandesa é, uma vez mais, Harry Van Dyke. Ele chama nossa atenção para 
um dos poemas de Bilderdijk, um soneto de 1786, em que uma das mais 

29  VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018 p. 17-18.



464

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

distintivas marcas do pensamento neocalvinista já pode ser encontrada de 
maneira seminal. Na obra De wareld [O mundo], Bilderdijk faz uma brevíssi-
ma reconstrução das diferentes escolas de pensamento filosófico com o obje-
tivo de responder a uma pergunta fundamental: O que é o mundo? Ou ainda, 
como podemos conhecê-lo em sua essência? E será somente no final do soneto 
que Bilderdijk opera uma verdadeira reviravolta filosófica, sinalizando de onde 
ele estava esperando direção intelectual e de onde nós poderíamos também 
nos encaminhar. Uma tradução livre do poema foi fornecida por van Dyke:30

O mundo

O que é você, quadro estrutural «além dos poderes mentais”?
Cadeia de efeito e causa, para a qual não há fim,
Cuja possibilidade a mente não consegue compreender,
Cuja atualidade ou razão não consegue compreender?

Ó abismo profundo, onde então poderá entrar nossa consciência?
O que é você? Mera aparência, imposta aos sentidos?
Uma impressão da mente, permanecendo sempre densa?
Uma noção que forjamos, como um mestre convencido?

Ou então seu ser é externo a mim, próximo a mim?
Você existe? A existência não é apenas uma ilusão?
Ou de algum outro ser que não seja uma mera efusão?

30  VAN DYKE, H. Abraham Kuyper: heir of an anti-revolutionary tradition. In: BISHOP, S.; 
KOK, J. H. On Kuyper: a collection of readings on the life, work & legacy of Abraham Kuyper. 
Sioux Center: Dorado College Press, 2013, p. 8.



465

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

Assim me afligi, até que Deus respondeu: Ouçam-me! 
Todas as coisas dependem de mim; tudo o que é, é meu: 
O mundo inteiro é a minha voz, e os convoca a temer-me.

Não é uma superinterpretação reconhecer nesse soneto um elemento que se 
tornará central na visão de mundo tanto de van Prinsterer quanto de Kuyper e 
Bavinck. Vemos aqui o poeta neerlandês defendendo que a resposta para um 
questionamento filosófico último, tal como “o que é o mundo?”, é a voz do 
Criador que ressoa no coração de todo ser humano, dizendo que todas as coi-
sas lhe pertencem. Van Dyke argumentará que

o soneto marca a primeira tentativa em holandês de um pensa-
mento cristão totalizante orientado para a verdadeira Origem do 
cosmo. Herman Bavinck destacou que para Bilderdijk todas as 
coisas, quer em sua imagem ou analogia, apontam para o mundo 
espiritual que lhe está atrás, e que revela algo das virtudes e das 
perfeições de Deus; a criatura não tem existência em si e por si 
mesma, tudo aquilo que é dado do seu ser é, momento após mo-
mento, vindo do Criador.31 

Cada uma dessas concepções que hoje fazem parte do quadro de referências 
teológico e filosófico do Neocalvinismo encontrou sua expressão seminal nas 
primeiras análises de Bilderdijk. Diante de uma cultura que estava habituada, 
por séculos, à especulação metafísica a respeito da essência ultima da realida-
de, Bilderdijk direciona os olhares de seus jovens estudantes diretamente para 
a resposta bíblica de tal dilema. Olhando apenas para esse fragmento de sua 

31  Ibid., p. 9. 



466

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

obra, temos: (1) uma concepção de cristianismo que não estava relegada à 
subjetividade individual, como queriam os principais filósofos do Iluminismo; 
(2) a busca pela origem de sentido e significado da história no Criador; (3) a 
Palavra de Deus falando ao coração do homem como a fronteira e a ponte entre 
Criador e criatura; (4) a negação de qualquer independência de todos os entes 
da realidade temporal; e (5) a inviabilidade de qualquer realização humana ou 
ocorrência histórica que possa ser interpretada de maneira autônoma, como se 
sua existência pudesse ser explicada em si e por si mesma. 

Com isso não estamos dizendo que Bilderdijk estabeleceu exaustivamente 
cada um desses pontos, tornando-se um bastião da defesa da fé calvinista durante o 
período da Revolução. Esse trabalho será levado a cabo pelos principais nomes do 
Neocalvinismo. No entanto, podemos concordar que “apreciamos a importância 
histórica de Bilderdijk por ter sido uma força preservadora em uma era destruti-
va. A era estava matando a fé da Reforma, mas a caneta de Bilderdijk foi um dos 
instrumentos que ajudou a mantê-la viva, inaugurando assim uma tradição que se-
ria, ao mesmo tempo, agressiva no confronto com a cultura moderna e abrangente 
na apresentação de suas contra-alegações”.32 Groen será, de fato, o primeiro nome 
dessa tradição neocalvinista que, munido dessas concepções, terá condições privi-
legiadas de fazer outra leitura da história recente de seu povo e sinalizar caminhos 
prósperos para a reflexão e a prática historiográficas do povo de Deus. 

Não é do nosso interesse, aqui, reconstruir os detalhes de sua biografia, 
mas podemos observar o início dessa direção renovada de van Prinsterer no 
seu trabalho como historiador. Em uma outra ocasião, Van Dyke nos conta que

após alguns anos superficiais como advogado — dos quais 
gostou muito, pois lhe deram tempo para estudos históricos 

32  Ibid.



467

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

—, serviu ao Rei Guilherme I (1772-1843; reinou de 1813 a 
1840) como secretário de gabinete no Reino Unido dos Países 
Baixos. Este reino bastante artificial era uma união da Holanda 
Protestante e da Bélgica Católica, criada pelas Potências Aliadas 
— Inglaterra, Prússia, Áustria e Rússia — para manter a Fran-
ça sob controle após a derrota de Napoleão. Nessa função na 
corte, Groen foi um observador atento das tensões políticas que 
eclodiram na Revolução Belga de 1830. Ele analisou e avaliou 
esse evento traumático com grande clareza e franqueza em uma 
série de panfletos publicados recentemente, aos quais intitulou 
Nederlandsche gedachten (Reflexões neerlandesas). Essa expe-
riência o levou a decidir estudar as revoluções recorrentes da sua 
época. Pouco depois de os Aliados reconhecerem a independên-
cia belga, Groen renunciou ao cargo de gabinete e foi nomea-
do supervisor dos arquivos da Casa de Orange. Nessa função, 
ele editaria e publicaria, ao longo dos anos, quatorze volumes 
de correspondência de membros daquela casa real. Quando o 
primeiro desses volumes foi publicado, alguns membros da alta 
sociedade o censuraram por publicar todas as cartas na íntegra, 
sem omitir passagens menos lisonjeiras para o escritor. Groen 
defendeu sua política editorial e, em uma publicação separada, 
enfatizou a importância de a ciência histórica prosseguir im-
parcialmente, com base no acesso irrestrito às fontes primárias 
verdadeiras e confiáveis. Nisso, ele foi um pioneiro em seu país e 
ganhou o título de “pai da historiografia holandesa moderna”.33

33  VAN DYKE, Harry. Translator’s introduction. In: VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and 
Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. x-xi.



468

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

Veja como, nessas palavras, temos não apenas algumas curiosidades pessoais de 
van Prinsterer, mas os sutis caminhos da Providência que o levaram não só a se 
interessar pelo tema das revoluções, como também a desenvolver sua metodo-
logia historiográfica específica. O tópico das análises históricas das revoluções 
políticas foi alimentado por uma trajetória pessoal que lhe permitiu ocupar-se 
profundamente com as dinâmicas públicas de seu país. Seu acesso privilegiado 
às fontes primárias da vida política lhe permitiu evitar uma concepção de his-
toriografia que fosse enviesada pela crônica real politicamente correta. Seguin-
do uma metodologia historiográfica que será paradigmaticamente atribuída ao 
historiador alemão Leopold von Ranke (1795-1886), van Prinsterer inaugurou 
um padrão de historiador importante para a sua pátria. Quando apresentava 
seus próprios esforços investigativos, ele estava consciente de que “as palestras 
a seguir constituem um ensaio que demonstra, a partir da história, que há uma 
relação natural e necessária entre descrença e revoluções” e, em seguida, assevera: 
“Tentei deixar claro, a partir da evidência da experiência do passado” para, então, 
por fim, deixar explícito que “nessas palestras eu registrei pela primeira vez, com 
alguma profundidade, toda a minha perspectiva histórico-cristã. Eu havia feito 
isso, apenas brevemente, em Nederlandsche gedachten (Reflexões neerlandesas)”.34

Fica evidente, portanto, que van Prinsterer está empenhado em elaborar 
uma argumentação de análise política que constrói suas teses a partir dos fatos 
do passado — aquilo que chamou de demonstração histórica. Não obstante 
esse lugar privilegiado que o fato histórico ocupa nos raciocínios de van Prins-
terer, ele não foi apenas uma versão neerlandesa de von Ranke. Pelo contrário, 
a distinção de seu pensamento e a sua grande contribuição para nossa crítica da 
razão histórica encontra-se precisamente em outro lugar. Groen chamou sua 
abordagem de histórico-cristã porque existe aqui, em sua metodologia, aquele 

34  VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. xxxiii.



469

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

estreito relacionamento entre História e Escritura que estamos buscando des-
de as primeiras linhas do presente texto. Ao final de seu prefácio para a primeira 
edição de Incredulidade e Revolução, ele conclui da seguinte maneira:

Concluo com a declaração de que, contra toda a sabedoria dos 
homens e consciente da minha própria fragilidade, meu lema con-
siste em duas palavras que me asseguram a vitória: Está escrito! e 
Aconteceu! — uma fundação que resistirá a toda artilharia, uma 
raiz que resistirá a todo turbilhão de descrença filosófica. Histó-
ria — que é também a escrita flamejante do Deus santo. Escritura 
— que é também a Escritura histórica, visto que o que acontece é 
inseparável do que é ensinado. História — como é formada, não 
apenas pela sucessão de atos, mas especialmente pelo desdobra-
mento de ideias. História — como recebe seu início, significado, 
direção e unidade dos fatos da Revelação. Escritura — como dá a 
palavra aos escribas, confundindo, na loucura da Cruz, a sabedoria 
do filósofo com a fé humilde das crianças. Escritura — como tes-
temunha do Cordeiro que é sal, da vara que sai do tronco de Jessé 
e do Leão invencível da tribo de Judá, filho de Davi e Senhor de 
Davi, Deus e homem, Mediador ou Juiz, que, depois de estender 
em vão o cajado da graça, tem em sua mão uma vara de ferro para 
ferir um povo de dura cerviz. História e Escritura — enquanto 
elas, em uníssono, sob a bênção perdida do Senhor, cuja longa-
nimidade excede todos os cálculos, direcionam o pecador arre-
pendido àquele que se revelou em toda a glória de suas perfeições 
também em solo holandês.35

35  Ibid., p. xxxvii.



470

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

A relação orgânica entre História e Escritura ocupa o centro da argumen-
tação de van Prinsterer. Desde as primeiras páginas de sua investigação, 
Groen tinha clareza de que, apesar de seu ensaio ser distintamente histó-
rico, sobre aquilo que era natural e necessário em todo movimento revo-
lucionário, havia uma inegável dimensão religiosa atravessando os acon-
tecimentos temporais. De forma direta, para ele: “a escola de pensamento 
que hoje predomina o direito constitucional e a educação surgiu de uma 
rejeição ao Evangelho”.36 Isso significa dizer que não seria possível com-
preender aquilo que aconteceu — o fato histórico — sem aquilo que está 
escrito — a Revelação escriturística. Essa dupla dimensão que caracteriza-
va sua abordagem histórico-cristã era, em sua opinião, aquilo que conse-
guiria fazer frente aos fundamentos da descrença na filosofia. Toda a nossa 
investigação, que iniciamos nas páginas anteriores, a respeito da relação di-
nâmica entre História e Bíblia, recebe uma nova direção com a obra de van 
Prinsterer. Isso porque não devemos encarar a relação entre essas duas di-
mensões como se estivessem em um processo de paralelismo, antagonismo 
ou até mesmo dialética. Pelo contrário, nas palavras de Groen menciona-
das anteriormente, fica evidente que, na visão cristã da História, Revelação 
e desdobramentos temporais dos fatos se correspondem e complementam 
organicamente. Na verdade, conforme o próprio historiador neerlandês, a 
História recebe da Revelação de Deus sua origem, seu significado, sua di-
reção e a unidade entre os fatos. Por outro lado, a Escritura também é apre-
sentada como Revelação histórica, visto que aquilo que ela revela e ensina 

36  Ibid., p. xxxiii.



471

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

é inseparável daquilo que aconteceu temporalmente.37 Trata-se, portanto, 
de um mútuo pertencimento e de uma dependência sem confusão ou con-
tradição — ambas instrumentos uníssonos nas mãos do Criador.38

Com essa compreensão da História, van Prinsterer organiza e difunde, no 
século 18, um paradigma historiográfico que nos permite ir à essência do aconteci-
mento histórico sem incorrer nos reducionismos que eram comuns em seu tempo 
e se multiplicariam nos séculos posteriores. Quase duas gerações depois, essa ainda 

37  Uma compreensão articulada entre a história da redenção (atos de Deus no tempo) e a histó-
ria da salvação (o anúncio da Revelação de Deus) é apresentada por outro integrante da tradição 
inaugurada por van Prinsterer. Geerhardus Vos escreve o seguinte: “A revelação não foi completa-
da num único ato exaustivo, mas se desdobrou ao longo de uma série de atos sucessivos. Em ter-
mos abstratos, ela pode, conceitualmente, ter sido de outra maneira. Contudo, como matéria de 
fato, ela não poderia ser, porque revelação não se firma por si só, mas está (no que concerne à Re-
velação Especial) inseparavelmente ligada à outra atividade de Deus que chamamos de redenção. 
Agora, a redenção não poderia ser de outra maneira a não ser em sucessão histórica, porque ela se 
dirige à sucessão de gerações da humanidade que vêm à existência no curso da História. Revela-
ção é a interpretação da redenção; ela deve, portanto, se desdobrar em etapas como a redenção o 
faz. Ainda assim, é obvio também que os dois processos não são inteiramente coextensivos, pois 
a revelação chega a um fim num ponto no qual a redenção ainda continua” (VOS, Geerhardus. 
Teologia bíblica: Antigo e Novo Testamento. São Paulo: Cultura Cristã, 2010, p. 16).
38  O professor Fabrício Tavares também é preciso ao reconhecer onde se encontra a grande contri-
buição de van Prinsterer para nossas discussões: “A singularidade da posição de Groen é, primeira-
mente, sua ênfase na necessidade de aplicar-se os padrões da revelação divina à análise do processo 
histórico (que é um desdobramento natural da criação divina); e, em segundo lugar, sua consciência 
de que há forças revoltosas contra Deus, demoníacas, agindo também na história, de modo que toda 
divinização ou absolutização de práticas ou eventos históricos periga se tornar idólatra. Assim, nos-
so autor afastou-se dos conservadores historicistas daquele momento, os quais muitas vezes conce-
biam o status quo como fruto de um desenvolvimento histórico praticamente sacrossanto. De igual 
modo, a esperança e crença otimista no progresso não lhe interessava; de forma que certos liberais 
o tinham em conta como um reacionário ou restauracionista e certos conservadores ficaram não 
raro chocados com perspectivas e posicionamentos ‹modernos’ demonstrados por Groen acerca 
de várias questões sociais e políticas” (MORAES, Fabrício Tavares de. À sombra da modernidade: 
ensaio sobre antimodernos. Brasília: Monergismo, 2023, p. 548-549).



472

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

era a questão de Herman Bavinck quando ele se perguntava sobre como enten-
der os fatos e a partir de quais causas deveriam ser explicados. Já mostramos ante-
riormente que “todos os esforços para compreender os personagens e ocorrências 
históricos a partir exclusivamente de fatores mecânicos, psíquicos, biológicos, psi-
cológicos, sociais ou econômicos somente foram capazes de evidenciar a riqueza 
da vida e a complexidade das condições”.39 O princípio orientador de nossa crítica 
da razão histórica não pode ser localizado em nenhum dos modos que os entes e 
eventos acontecem na temporalidade. É preciso fazer algumas diferenciações entre 
causalidades e significado e levar essa discussão a um nível ulterior. A contribui-
ção de van Prinsterer é exatamente essa, localizando na religião a natureza da força 
motriz histórica.40 Para usarmos os exemplos a que ele se dedicou — isto é, o das 
revoluções —, podemos argumentar que, para Groen, acontecimentos históricos 
como a Revolução Francesa não podem ser compreendidos apenas em seus nexos 
governamentais, econômicos ou mesmo filosóficos. Em suas palavras:

Os eventos históricos, em seu conteúdo principal e importância 
principal, nada mais são do que as formas e contornos que revelam 
a ação sustentada do espírito de uma época. É isso que proponho 
demonstrar a vocês na sucessão das fases revolucionárias, em nosso 

39  BAVINCK, H. A filosofia da Revelação. Brasília: Monergismo, 2019, p. 160.
40  Temos consciência de que, claramente, van Prinsterer não foi o primeiro nem é o mais co-
nhecido dos historiadores que encontra na religião o elã vital que move a História. Quem co-
menta sobre esse fato é o historiador Joseph T. Stuart, dizendo o seguinte: “Dos observadores 
contemporâneos, incluindo esse embaixador da França, estudiosos do século 19, como Alex 
de Tocqueville ou Groen van Prinsterer, e historiadores do século 20, como Michael Burleigh, 
advêm uma interpretação comum da Revolução Francesa (1789-99). Eles veem seus eventos 
dramáticos, violentos, esperançosos, criativos, destrutivos e fanáticos em termos religiosos” 
(STUART, J. T. Introdução. In: DAWSON, Christopher. Os deuses da Revolução. São Paulo: É 
Realizações, 2018, p. 7).



473

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

país e em outros lugares. Qualquer que tenha sido a ação subordinada 
de causas secundárias, quanto à causa principal, a história da Europa, 
por mais de meio século, tem sido o resultado inevitável dos erros que 
se tornaram mestres do modo predominante de pensar.41

Observe que aqui, logo no início de sua obra, van Prinsterer faz uma qualificação dos 
eventos históricos e uma diferenciação de suas causas. Em primeiro lugar, os aconte-
cimentos temporais, sejam em seu conteúdo ou importância, são epifenômenos que 
sinalizam algo mais profundo e que, de fato, os faz aparecer — a saber, o espírito de 
uma época. Ou seja, fatos históricos não são autônomos, na visão do neerlandês.42 
Além disso, em segundo lugar, ele distingue aqui as ações subordinadas e as causas 
secundárias de um acontecimento histórico em relação ao que ele chama de causa 
principal. Essa distinção é fundamental para reconhecer e afirmar aquilo que Bavinck 
irá sustentar em anos posteriormente e que já mencionamos aqui — ou seja, sobre 
como uma investigação histórica acerca de qualquer acontecimento pode evidenciar 

41  VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 3.
42  Outro importante continuador da tradição inaugurada por van Prinsterer é o missiólogo neer-
landês Johan Herman Bavinck. Sobrinho do grande teólogo dogmático Herman Bavinck, Johan 
foi pastor, teólogo e missionário na Indonésia. Seus estudos em religião comparada nos ajudam 
muitíssimo nesse pormenor, pois ele mesmo defende que, desde os tempos imemoriáveis na his-
tória da humanidade, os mitos de diferentes culturas pressupõem um tempo ulterior onde a his-
tória encontra o seu sentido e significado. Nas suas próprias palavras: “As ideias deles coincidem 
com o principal que pensamos ser importante hoje. Um dos seus aspectos significativos concer-
nentes ao pensamento de algumas das tribos da Ásia e da África é que acreditam em um Urzeit, 
tempo original, o período primevo que precedia o tempo quando a humanidade começou a vida 
na terra. Urzeit era o tempo quando todas as coisas eram postas no lugar. O que aconteceu, então, 
tornou-se medida para tudo que aconteceria posteriormente. Nessa era, a fase fora estabelecida 
na qual todos os efeitos subsequentes se fundamentaram. O conceito de Urzeit aparece em várias 
formas. Esse é o tempo em que os mitos aconteceram” (BAVINCK, Johan Herman. Entre o início 
e o fim: ensaios sobre o Reino de Deus. Goiânia: Cruz, 2022, p. 31).



474

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

a riqueza da vida em seus múltiplos aspectos temporais. Ao mesmo tempo, fazer uma 
diferenciação entre causa primária e causas secundárias nos ajuda a não reduzir ne-
nhum fato histórico às suas causas temporais mais imediatas, evitando, assim, a ilusão 
de uma explicação temporal para os movimentos da própria História. Essa opção ar-
gumentativa é muito importante para nós hoje, uma vez que vivemos de maneira agu-
da as pressuposições que estão na base de muitas metodologias de análise geopolítica 
que acreditam serem capazes de antecipar e prever movimentos históricos com base 
nos dados coletados sobre o comportamento de seus agentes. A história se tornaria, 
assim, uma ciência de dados ao encargo dos melhores algoritmos. 

Groen está profundamente distante dessas tendências contemporâneas, 
não apenas temporalmente, mas também em suas próprias pressuposições 
historiográficas:

Chegamos agora à exposição direta do tema principal destas pa-
lestras, a tese de que a causa da Revolução reside na descrença. A 
Revolução, com sua variedade de escolas de pensamento e suas 
sucessivas manifestações históricas, é a consequência, a aplicação, 
o desdobramento da descrença. A teoria e as práticas da descren-
ça moldaram a Filosofia e a Revolução do século 18. Uma série 
de falácias e atrocidades teve que se seguir quando a descrença 
ganhou ascendência. Não suponha que eu proclame algum tipo 
de fatalismo. Newton era fatalista quando afirmou que, pela lei da 
gravidade, a maçã tem que cair uma vez que se desprenda de seu 
caule? Assim como existem forças e leis no mundo físico, também 
existem forças e leis no reino moral; e há momentos em que os 
homens são impotentes contra esses princípios. No entanto, a ir-
resistibilidade da marcha dos eventos não anula a responsabilida-
de pessoal de ninguém: ninguém é compelido a se curvar diante 



475

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

do ídolo de sua época; não é sua impotência em resistir, mas sua 
prontidão em cooperar que será cobrada na conta de uma pessoa.43

A citação anterior é um trecho privilegiado para compreender não apenas o 
projeto específico de van Prinsterer a respeito dos acontecimentos históricos 
envolvendo as Revoluções, mas também a sua compreensão historiográfica de 
forma geral. Groen abre mão das diferentes hipóteses reducionistas comumente 
articuladas na filosofia, na ciência social e na economia para explicar as causas da 
revolução para, então, começar a argumentar em favor de uma causa religiosa. 
Segundo o historiador neerlandês, os acontecimentos históricos que marcaram 
a filosofia e a política do século 18 são consequências de algo que lhes antecede 
não apenas cronologicamente, mas de maneira supratemporal. São, na verdade, a 
aplicação e o desdobramento temporal de uma condição humana religiosa ulte-
rior — que, explicitamente, vira as costas para o Evangelho revelado por Deus.44

Na citação anterior também vemos, para antecipar argumentos de seus críticos, 
que van Prinsterer não acolhe a alcunha de qualquer tipo de fatalismo. Isso porque 
não é um privilégio de nossa contemporaneidade desacreditar como “fatalista” toda 
argumentação em ciências humanas que faça uso de qualquer espécie de normativi-
dade. Identificar e sistematizar qualquer tipo de leis que governem a realidade históri-
ca é, para muitos, desde os dias de van Prinsterer, querer transformar a pergunta pela 

43  VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 83.
44  Nessa altura, vale, uma vez mais, citar Johan Herman Bavinck quando este mostra-se em con-
cordância com van Prinsterer a respeito da dimensão supratemporal em que são determinados os 
acontecimentos das vivências históricas. Nas suas palavras: “ficamos com a ideia essêncial de que 
o tempo no qual vivemos e no qual a história acontece jamais pode ser compreendido em termos 
dele próprio. Se quisermos entendê-lo — se quisermos aprender o sentido da história — preci-
samos voltar aos tempos primevos, aos eventos que aconteceram antes do ordenamento deste 
mundo. É precisamente nesses fundamentos que a estrutura da história se baseia” (BAVINCK, 
Johan Herman. Entre o início e o fim: ensaios sobre o Reino de Deus. Goiânia: Cruz, 2022, p. 32).



476

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

essência da história em um percurso determinista. Ainda assim, no entanto, Groen 
insiste em defender que sua hipótese historiográfica não pode ser corretamente apre-
ciada assim. Valendo-se de uma metáfora da filosofia natural newtoniana, van Prins-
terer argumenta em favor de uma visão da realidade histórica que não é autônoma em 
buscar em si mesma seu sentido e significado, mas que depende, em uma instância 
ulterior, de forças e leis que são características do âmbito moral da vida humana e da 
própria realidade. Todo o seu esforço nas páginas de Incredulidade e Revolução é o de 
mostrar que, ao ignorar sistematicamente os princípios da Revelação de Deus, as filo-
sofias do Iluminismo, bem como os agentes políticos da Revolução Francesa, deram 
lugar a todo tipo de teorias e práticas que eram moldadas pela descrença. Do ponto de 
vista das forças e leis criacionais que definem as dinâmicas do reino moral, não seria 
possível outro resultado diante da ascensão e triunfo da descrença a não ser as falácias 
intelectuais e as atrocidades políticas a que assistimos na era das revoluções. Diferente 
dos que os filósofos modernos passaram a preconizar, o ser humano é impotente em 
imprimir suas próprias leis à realidade.45 Na direção oposta, Groen argumentará que, 

45  Em uma passagem que se tornou célebre, no prefácio de 1787 à Crítica da razão pura, o filósofo 
Immanuel Kant nos apresenta em tons vívidos a ideia de que seria o sujeito autonômo que iria à rea-
lidade, possuindo suas próprias leis e fazendo-a obedecê-las: “A razão só discerne o que ela mesma 
produz segundo seu projeto, que ela tem de ir à frente com princípios dos seus juízos segundo leis 
constantes e obrigar a natureza a responder às suas perguntas, mas sem se deixar conduzir somente 
por ela como se estivesse presa a um laço; pois, do contrário, observações casuais, feitas sem um 
plano previamente projetado, não se interconectariam numa lei necessária, coisa que a razão todavia 
procura e necessita. A razão tem que ir à natureza tendo em uma das mãos os princípios unicamente 
segundo os quais fenômenos concordantes entre si podem valer como leis, e, na outra, o experimen-
to que ela imaginou segundo aqueles princípios, na verdade para ser instruída pela natureza, não 
porém na qualidade de um aluno que se deixa ditar tudo o que o professor quer, mas na de um juiz 
nomeado que obriga as testemunhas a responder às perguntas que lhes propõe. E assim até mesmo 
a Física deve a tão vantajosa revolução na sua maneira de pensar à ideia de procurar na natureza (não 
lhe imputar), segundo o que a própria razão coloca nela, aquilo que precisa aprender da mesma 
maneira e sobre o que nada saberia por si própria. Através disso, a Ciência da Natureza foi pela 
primeira vez levada ao caminho seguro de uma ciência; já que, por muitos séculos, nada mais havia 
sido que um simples tatear” (KANT, I. Crítica da razão pura. São Paulo: Abril Cultural, 1983, p. 18).



477

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

a despeito de toda pretensão de autonomia humana na temporalidade, em determi-
nados momentos da história fica evidente a impotência do ser humano diante dessas 
causas e leis morais. A implicação contrária também é verdadeira: uma vez que não se 
trata de fatalismo a partir de leis do reino moral, nenhum ser humano está obrigado a 
se curvar diante dos ídolos filosóficos e políticos de sua época. Nossa responsabilida-
de histórica está, justamente, na possibilidade de cooperarmos ou não com a subver-
são de tais leis do âmbito moral.

Alguns leitores com a sensibilidade crítica mais aguda poderiam argumen-
tar que essa aposta de van Prinsterer no âmbito religioso para elucidar as causas 
e leis da História não deixa de ser uma aposta religiosa em Deus que teria pouco 
de “científica”. Ainda que a concessão de direito à dúvida seja dada aos críticos, 
mesmo sem razão,46 resta a todo leitor do historiador neerlandês a necessidade 
de lidar com a falsificação desse argumento. Isso significa dizer o seguinte: se essa 

46  Herman Bavinck, em outro contexto, a respeito dos fundamentos da teologia dogmática, li-
dou com a crítica generalizada à ciência teológica de que apelar para a Revelação de Deus seria 
pouco científico e dependeria de uma espécie de argumento de “Deus das lacunas”. Entretanto, 
quanto a isso, ele diz o seguinte: “A conclusão da investigação acima não pode ser outra senão 
que temos de escolher outro ponto de partida e seguir outro método. A essência e a origem da 
religião não podem ser explicadas por meio dos métodos histórico e psicológico: seu direito de 
existir e seu valor não podem ser mantidos por esses meios. Não é possível [tentar] entender 
a religião sem Deus. Deus é o grande pressuposto da religião. Sua existência e sua revelação 
são o fundamento sobre o qual repousa toda religião humana. Admito que é anticientífico, ao 
tentar explicar um dado fenômeno, voltar-se para Deus; e, de fato, ele não pode ser usado como 
o último refúgio para nossa ignorância. Não obstante, é uma ciência pobre aquela que não 
leva Deus em conta e tenta explicar todas as coisas longe de Deus e sem ele. Isso é verdadeiro 
em um duplo sentido no caso da explicação científica da religião. Pois, aqui, Deus é o objeto 
real e imediato. Sem ele, a religião é uma absurdidade. Temos de escolher apenas entre duas 
alternativas: ou (1) a religião é tolice porque Deus não existe, ou, existindo, é estritamente in-
cognoscível; ou (2) ela é verdadeira, mas requer e pressupõe a existência e a revelação de Deus 
em um sentido rigorosamente lógico e científico. Aqueles que não podem aceitar a primeira 
alternativa são levados a admitir a segunda e reconhecer Deus como o próprio princípio da 
existência, o fundamento essencial (principium essendi) de toda religião” (BAVINCK, Hernan. 
Dogmática Reformada: prolegômena. Vol. 1. São Paulo: Cultura Cristã, 2012, p. 276).



478

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

hipótese de van Prinsterer estiver errada, o que nos resta, necessariamente, é uma 
visão de autonomia do fato histórico reduzida a um ou dois âmbitos da realida-
de temporal — positivamos na realidade por uma racionalidade humana fun-
cionando como soberana. Groen explica que qualquer crítica da razão histórica, 
incontornavelmente, recairá apenas sob duas possibilidades:

Na verdade, tal obra, e seu eco em muitos corações, é uma prova 
poderosa do que desenvolvo nas páginas seguintes como meu 
pensamento principal: de que a descrença não tem outra saída 
senão no princípio da Revolução. A grande variedade de opi-
niões, quando submetida à análise lógica e histórica, reduz-se ao 
simples contraste entre a verdade divina e a invenção humana. 
Ou se torna cristão, submetendo-se incondicionalmente à Sa-
grada Escritura, ou então, argumentando contra ela, torna-se ja-
cobino e radical. E assim, os poucos que não hesitam em ser coe-
rentes são os primeiros a revelar o caráter da terrível luta que está 
por vir, a luta que anunciará o retorno daquele a quem foi dado 
todo o poder no céu e na terra e cujas palavras: “Não temais, ó 
pequeno rebanho, porque a vosso Pai agradou dar-vos o reino; e 
eu estou convosco todos os dias, até a consumação dos séculos”, 
são dirigidas não apenas aos seus apóstolos, mas a todos os que, 
por meio de seu testemunho, viessem a crer nele.47

A categorização em duas grandes abordagens não é uma invenção de van Prins-
terer. Na verdade, ela insere o historiador neerlandês em uma antiga e distinta 
tradição cristã de filosofia da história que encontra um ponto culminante na obra 

47  VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution, Lexham Press: Bellingham, 2018, p. xxxvi.



479

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

do bispo de Hipona, Agostinho.48 Foi o bispo filósofo, em sua obra A cidade de 
Deus, que deu os contornos teológicos mais contundentes para esse incontorná-
vel contraste entre uma comunidade de pessoas que é guiada pela verdade divi-
na e a outra que se mantém na pretensa autonomia humana. Tanto Agostinho 
quando van Prinsterer operam em uma dimensão mais profunda do ser humano, 
evocando o eco que essa verdade encontra “em muitos corações”. Aqueles que 
insistem em se manter coerentes com o ídolo de sua época, recortando da rea-
lidade algum aspecto para funcionar, isoladamente, como critério de explicação 
causal da temporalidade, necessariamente serão os primeiros a experimentar a 
oposição com o Criador e sua ordem criacional. Em suma, nas palavras Harry 
Van Dyke, o que está em jogo na hipótese de van Prinsterer é uma teoria em 
que não apenas as revoluções, mas todo e qualquer acontecimento histórico “não 
eram meramente convulsões políticas, mas estavam enraizadas em uma visão de 
mundo abrangente à qual as pessoas estavam apegadas com um tipo de devoção 
religiosa que influenciava tudo o que pensavam, diziam e como agiam”.49

Nessa altura de nossa argumentação, é importante ter clareza sobre o que 
van Prinsterer está chamando de “religião” aqui. Não se trata dessa ou daque-
la manifestação temporal de uma instituição religiosa — pois essas também 

48  Johan Herman Bavinck, refletindo sobre a relação entre tempo histórico e Revelação de Deus, 
também evocou essa mesma herança intelectual de Agostinho quando disse: “Baseado em que a 
Bíblia afirma sobre estes acontecimentos, Aurélio Agostinho, o grande pensador da Antiguidade, 
revelou a nós uma nova perspectiva relativa ao plano de Deus para a raça humana em seu livro 
A Cidade de Deus. […] Agostinho percebeu a tragédia do que acontece em nosso planeta, mas 
também descobriu que todos estes acontecimentos não são caóticos e tolos, mas que Deus tem 
um sentido sábio e santo para tudo quanto acontece. Agostinho entendeu que, mesmo em uma 
era quando o Império Romano oscilava à beira do colapso, a essência humana é que existimos na 
história e que esta história é a revelação do grande plano de Deus” (BAVINCK, Johan Herman. 
Entre o início e o fim: ensaios sobre o Reino de Deus. Goiânia: Cruz, 2022, p. 30).
49  VAN DYKE, H. Preface. In: VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham 
Press: Bellingham, 2018, p. xvi. 



480

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

encontram sua origem, significado e direção para além de suas ocorrências his-
tóricas. Antes, o que Groen articula com o termo “religião” e aplica nas “revo-
luções” é o que hoje passamos a chamar de “modernidade”, ou ainda, “a cultu-
ra do humanismo secular em que a fé religiosa é banida para a esfera privada e 
substituída por uma forma de compromisso final com uma pseudorreligião, que 
Groen, na Palestra VIII, chama de ‘a religião da descrença’”.50 Em outras palavras, 
não se trata de uma crença religiosa que alguns têm e outros conseguem aban-
donar ou subverter — como nos fizeram acreditar os filósofos do Iluminismo. 
Antes, diz respeito aos compromissos últimos supratemporais do coração do ser 
humano que direcionam a maneira de experimentar e interpretar os aconteci-
mentos temporais. De uma maneira muito agostiniana, van Prinsterer sinalizou 
uma mudança monumental no paradigma moderno de historiografia humanista 
secular. Nós, de uma forma privilegiada, conseguimos avaliar a durabilidade de 
seus argumentos e a robustez de sua lógica, uma vez que ele foi categórico em avi-
sar dos efeitos da incredulidade na política — tais como o ceticismo e o relativis-
mo moral que nós experimentamos de maneira generalizada. Em suas próprias 
palavras, evidenciando mais uma vez sua abordagem histórico-cristã: “E quanto 
a todas as injustiças que ocorreram? Pois, de fato, não há uma página e quase 
nenhuma linha na história que não esteja manchada pelo pecado. Essas obras de 
injustiça não estiveram frequentemente na origem desses direitos históricos?”.51

É dessa forma que van Prinsterer legou à posteridade neocalvinista uma 
maneira de argumentar como acontece na relação de mútua dependência entre 
o texto bíblico da Revelação de Deus e os acontecimentos históricos. Tal com-
preensão histórico-cristã não era vista por ele como importante apenas para os 
historiadores, “mas também como cristãos, que tenhamos conhecimento sobre 

50  Ibid., p. xvii.
51  VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 21. 



481

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

a natureza e a direção da filosofia pública do nosso tempo”.52 Todo o discípulo 
de Jesus tinha à sua disposição não apenas o poder de Cristo para a salvação 
de sua alma para a vida eterna, mas também a possibilidade de não conhecer 
nada além do Cristo, e este crucificado (cf. 1Co 2.2). Na historiografia, isso sig-
nifica não virar as costas para os caminhos que a sua Providência percorreu no 
tempo. Groen acredita que, da mesma forma que os céus proclamam a glória 
e a ira de Deus, a História precisa ser encarada como um anúncio das obras de 
suas mãos. Se encaramos dessa maneira, cada indivíduo que precisa lidar com 
os acontecimentos históricos será colocado em uma posição de acolher essa 
declaração com humildade e louvor ou virar as costas, ignorando-a — como a 
Revolução abandonou a Palavra de Deus. Seja como for, van Prinsterer estava 
convicto de que a seguinte interrogação era necessária: 

Não prepararia o filósofo de nosso tempo para curvar sua cabeça 
orgulhosa diante do Evangelho beneficente se a escuridão de sua 
iluminação e a loucura de sua sabedoria lhe fossem exibidas na 
sequência narrativa de fatos indiscutíveis? Esse tipo de testemu-
nho também pode ser chamado de confissão do Evangelho; isso 
também pode ser chamado de pregação das Boas-Novas.53

Concordarmos com van Prinsterer nesse pormenor. Acreditamos também, so-
bre os filósofos e historiadores de nosso tempo — principalmente aqueles que 
se ocupam com o acesso aos acontecimentos históricos do texto bíblico —, que 
a Revelação nos livra das ilusões e reducionismos de uma visão imanente do 
sentido da história. É claro que isso é apenas o começo. Do ponto de vista de 

52  Ibid., p. 5.
53  Ibib., p. 5-6.



482

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

uma metodologia historiográfica completa, ainda restariam muitos elementos 
indispensáveis que precisavam ser colocados debaixo da luz do Evangelho.54 O 
próprio Groen, mesmo sendo um historiador experiente, estava convicto de que 
a orientação da Escritura não prescindiria de um trabalho rigoroso e diligente 
em conhecer os detalhes de cada acontecimento histórico com que estamos 
envolvidos em pesquisa e aprendizado. Na suas palavras, “o temor do Senhor é o 
princípio do conhecimento, mas o princípio não é tudo: o todo do conhecimen-
to abrange também os outros elementos, nos quais o princípio é desenvolvido. A 
verdade do Evangelho é o fermento — mas, para obter pão nutritivo e saboroso, 
é preciso haver massa junto com o fermento: a substância sólida do aprendizado. 
Portanto, a suficiência total da Palavra de Deus não é desculpa para a letargia. 
Tampouco é suficiente algum tipo de instinto cristão para evitar erros em ques-
tões de pensamento político relacionadas à prática cotidiana”.55 

É justamente por isso que, apesar de cristã, sua metodologia também é 
histórica. Groen se preocupará em, constantemente, apresentar a narrativa do 
que de fato aconteceu. Seu diálogo crítico com os historiadores e intérpretes da 
política de sua época não se daria no nível da revisão teórica. Antes, o neerlan-
dês estará ocupado com os fatos históricos. Nas suas palavras, 

54  O professor Fabrício Tavares também argumenta a respeito desse ponto quando diz o se-
guinte: “Obviamente, esses princípios (assim expostos) dizem-nos pouco […]. Como, pois, 
Groen os pôs em prática na sua pesquisa? […] Nosso autor primeiramente entendia que se 
fazia necessário um cotejamento constante entre o passado e a revelação; assim, diferentemen-
te de seus contemporâneos conservadores, o historiador neerlandês acreditava que um evento 
histórico não é louvável ou recomendável simplesmente porque sua memória permaneceu no 
tempo [...], esses conservadores se esqueciam acerca do mal e acerca do exame da história 
por meio de normas fixas [da revelação], e por conseguinte eram frequentemente admiradores 
acríticos do status quo e, pela mesma razão, mostravam-se terrivelmente receosos para com a 
continuação do processo histórico” (MORAES, Fabrício Tavares de. À sombra da modernidade: 
ensaio sobre antimodernos. Brasília: Monergismo, 2023, p. 548).
55  VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 6.



483

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

para invalidar e refutar as teorias que combato, não preciso ava-
liá-las; minha experiência me diz que tudo o que preciso fazer é 
descrevê-las em sua natureza e ação, trazendo à luz os fatos — 
partindo do princípio de que ‘fatos’ abrangem eventos do reino 
espiritual: ideias e princípios, eles próprios fatos da mais alta or-
dem, dos quais decorre todo o resto.56 

Ao mesmo tempo em que se preocupa em resguardar a postura do historiador que 
lida com os fatos históricos, Groen não subscreve um olhar ingênuo sobre o que 
são esses fatos. Uma vez mais, não se tratam de fatos brutos, autônomos em si mes-
mos para explicar o que são e como devem ser compreendidos. Junto a van Prinste-
rer, trabalhamos com os fatos enquanto nosso único material do ofício historiográ-
fico, mas em busca das forças e leis gerais que os controlam. Desde o começo, sua 
inquietude com a era das Revoluções foi marcada por uma busca de compreensão 
que estava em um âmbito anterior ao dos fatos puramente considerados:

No entanto, a inevitabilidade da Revolução pode ser estabelecida 
com muito maior precisão a partir de um exame de sua origem sin-
gular, progresso e resultado final. O que anseio demonstrar é que o 
verdadeiro poder formativo ao longo da era revolucionária, até os 
nossos dias, tem sido o ateísmo, a impiedade, a ausência de Deus. 
É essa característica que conferiu à Revolução sua marca peculiar, 
tanto em sua doutrina quanto em sua aplicação prática. A partir da 
natureza descrente da Revolução, pode-se prever sua história. E, in-
versamente, nos fatos de sua história, podem-se discernir os cons-
tantes sinais de sua origem descrente. Falei com você anteriormente 

56  Ibid., p. 9. 



484

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

sobre um “ensaio biográfico” e acredito que esse termo se encaixa 
no panorama que pretendo lhe oferecer da história da Revolução 
em conexão com sua doutrina. No entanto, não começarei esse 
panorama hoje. Um exame fisiológico deve preceder a biografia: 
isto é, através de uma análise dos princípios do século 18, eu gostaria 
primeiro de descobrir com você as leis gerais que governaram a vida 
daquele século. Na biografia a seguir, você poderá então ver, inversa-
mente, como a história daquele século se conformou com demasia-
da precisão a essas leis. O que entendo por um exame “fisiológico” 
talvez fique mais claro com os seguintes versos notáveis de Guizot: 
“Os fatos propriamente ditos — eventos externos, visíveis — cons-
tituem o corpo da história; são os membros, os ossos, os músculos, 
os órgãos, os elementos materiais do passado; seu conhecimento e 
descrição constituem o que se poderia chamar de anatomia histó-
rica. Mas, assim como a anatomia não é toda a ciência no caso do 
indivíduo, também não o é no caso da sociedade. Os fatos não exis-
tem simplesmente. Eles estão inter-relacionados. Eles se sucedem e 
se engendram pela ação de certas forças que operam sob o domínio 
de certas leis. Em suma, as sociedades também, como os indivíduos, 
são organismos vivos. Esses organismos também têm sua ciência: a 
ciência das leis ocultas que presidem o curso dos eventos. Essa é a 
fisiologia da história”. Por enquanto, então, estou preocupado ape-
nas com a história natural das ideias da Revolução: com suas con-
sequências necessárias em todas e quaisquer circunstâncias e em 
todo movimento revolucionário, dada sua natureza intrínseca, bem 
como sua colisão fundamental com a verdade.57

57  Ibid., p. 84.



485

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

Poucos parágrafos de suas palestras sobre Incredulidade e Revolução são tão 
explicativos de seu método quanto o que citamos anteriormente. Veja como 
Groen fala de seu objeto de estudo histórico em termos de origem, progresso 
e resultados. Trata-se de uma investigação sobre o “poder formativo”, isto é, 
a força motriz de natureza não histórica que deu lugar às doutrinas e a suas 
aplicações práticas na História. Conhecendo essas raízes supratemporais, é 
possível prever os seus frutos que florescerão na História. Da mesma forma, 
inversamente (e aqui é a chave de acesso essencial ao fato histórico do método 
de van Prinsterer), a partir dos acontecimentos históricos se pode discernir 
a direção constante e coerente de sua origem. Tal abordagem van Prinsterer 
chama de “exame fisiológico”. Antes de nos ocuparmos com as minúcias tem-
porais da “biografia” de qualquer fato histórico, somos vocacionados a recuar 
por um momento e a nos perguntar sobre as leis gerais que governam a vida de 
um determinado período histórico. Por isso uma fisiologia do acontecimento 
histórico. Na história como “biografia”, nós fazemos o caminho contrário: nos 
perguntamos como aquele evento específico se conformou com precisão ou 
não a essas leis. Citando o estadista francês François Pierre Guillaume Guizot 
(1787-1874), van Prinsterer nos diz, uma vez mais, qual pressuposição histo-
riográfica está no núcleo mais central desse “exame fisiológico”. A saber, que os 
fatos, os acontecimentos históricos concretos, podem ser comparados com o 
“corpo da história”, isto é, seus membros, órgãos e constituição física tangível 
e visível. O conhecimento desses fatos, enquanto acontecimentos brutos, seria 
uma “anatomia da história”. Entretanto, da mesma maneira que não consegui-
mos nos aprofundar no conhecimento médico do ser humano apenas a partir 
da anatomia, também é o caso com o espírito de uma época. Membros e órgãos 
não existem simplesmente, de maneira autônoma e fragmentada. Não estamos 
lidando mecanicamente com peças que se encaixam e desencaixam segundo 
as preferências deste ou daquele engenheiro. O mesmo vale para cada evento 



486

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

histórico a que buscamos acesso. Se cultivarmos uma ciência historiográfica 
que se concentra apenas nas evidências concretas do acesso ou não acesso a 
determinados acontecimentos, limitamos consideravelmente o trabalho do 
historiador. Assim como van Prinsterer, estamos interessados na forma orgâni-
ca com que os fatos históricos se inter-relacionam a partir de certas forças que 
operam sob o domínio das leis criacionais. Essa é a fisiologia da história ou, 
ainda, a história natural das ideias. 

Considerações finais: podemos sair da encruzilhada em que se en-
contram as ciências históricas?

Para muitos leitores contemporâneos, a postura intelectual de van Prinsterer 
parece muito distante das discussões atuais em historiografia — mesmo que 
suas contribuições sejam interessantes para os nossos propósitos, como a in-
tegração entre texto bíblico e História. No entanto, convém uma consideração 
final a respeito das encruzilhadas em que as ciências humanas se encontram 
contemporaneamente. As aporias incontornáveis em que as ciências humanas 
se encontram atualmente foram sinalizadas por van Prinsterer e, por isso, seus 
raciocínios ganham uma relevância suplementar. Uma das melhores descri-
ções dessas encruzilhadas intelectuais em que nos encontramos foi feita pelo 
cientista social e filósofo neerlandês Role Kuiper:

Questionar as estruturas sociais quanto ao seu significado intrínse-
co moral entra em conflito com a imagem moderna convencional 
de estruturas sociais em todos os aspectos. Essa imagem é difundi-
da pela sociologia moderna atual. O déficit dessa sociologia é o fato 
de que ela não consegue ver que os padrões de relacionamento hu-
mano também são estruturados moralmente. Pela estrita separação 



487

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

entre fatos e valores, as estruturas sociais nesta percepção são ape-
nas materialidade neutra e, com isso, sempre moralmente vazias. 
[…] Os problemas insuperáveis diante dos quais essa ciência so-
cial se encontra são causados pelo aparato conceitual escolhido. É 
esse aparato conceitual que torna essa sociologia tão infértil. Indi-
víduo e realidade social são colocados um de fronte ao outro num 
movimento de pensamento abstrato e interpretados como agente 
e estrutura. A pergunta lógica que então surge é como a estrutura 
influi o agente e vice-versa. A hipótese aqui contida é que o agente e 
a estrutura são duas coisas distintas (independentes) e consequen-
temente é preciso assumir que existe uma relação causal entre elas.58

O ponto de questionamento de Roel Kuiper é o déficit das ciências sociais em 
compreender o significado moral intrínseco às estruturas sociais. Segundo seu 
argumento, o quadro de referências que se tornou habitual nas ciências humanas 
— a separação estrita entre fatos e valores — impede qualquer capacidade de 
olhar para as diferentes estruturas de uma sociedade como moralmente qualifi-
cadas. Elas são sempre apresentadas como fatos brutos, materialmente neutras e 
moralmente vazias. O ponto de Kuiper é sinalizar como a escolha desse aparato 
conceitual impede qualquer tipo de relacionamento entre fatos e leis do reino 
moral. Em uma síntese de rara precisão na descrição desse déficit das ciências 
humanas, Kuiper explica como esse erro funciona na prática: em primeiro lugar, 
separa-se rigidamente o indivíduo da sociedade, em seguida, estes são colocados 
em relação artificial, de uma forma não concreta, isto é, como modelos ideais 
abstratos e, por fim, são interpretados sob a qualidade de agente e estrutura. 

58  KUIPER, Roel. Capital moral: o poder das conexões da sociedade. Brasília: Monergismo, 
2019, p. 149-150.



488

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

A partir dessa construção conceitual, toda a discussão em ciências hu-
manas oscila em perguntar-se quem influenciou quem. Se dialogarmos com 
sociólogos, filósofos e historiadores liberais, por exemplo, o agente prevalece 
sobre a estrutura, e cada estrutura social é causada de alguma forma pelos in-
divíduos. Por outro lado, se dialogamos com os antigos deterministas sociais, 
a inversão é óbvia: os indivíduos são objetivamente determinados por seus 
sistemas sociais. Seja como for, esse quadro de referências amplamente com-
partilhado pelas ciências humanas, independente de sua orientação teórica e 
ideológica a priori, opera a partir daquela hipótese em que o agente e a estru-
tura são duas coisas rigidamente independentes e distintas — cabendo des-
cobrir (ou impor) uma relação causal entre elas. Todo tipo de argumento de 
natureza “estrutural” nasce precisamente daqui: desigualdades estruturais do 
capitalismo, racismo estrutural da sociedade brasileira, defasagem estrutural 
do sistema de educação etc. Em cada um deles, “estrutura” funciona de uma 
maneira que expõe a fragilidade de sua lógica. Quem observou isso foi um dos 
herdeiros da tradição filosófica de van Prinsterer, o economista neerlandês Bob 
Goudzwaard. Quanto a isso, ele diz o seguinte: “Esse argumento aparentemen-
te assume que a estrutura da sociedade não apenas veio à existência à parte de 
nós, mas que continua a existir fora de nós, como uma entidade objetiva”; en-
tretanto, ainda que esse pressuposto seja tomado como o óbvio relacionamen-
to entre nossos problemas e uma estrutura social distorcida, isso não garante

necessariamente a conclusão de que esse sistema em si é a cau-
sa mais profunda dos males. Esse argumento apenas se apega 
a uma espécie de “teoria do bode expiatório” na qual primeiro 
separamos o sistema econômico da nossa vida como um fator 
independente e, depois, atribuímos a culpa pelas dificuldades 
que nos cercam a esse fator; e, finalmente, nos iludimos na 



489

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

crença de que ficaremos completamente livres de punição ao 
enviarmos o “bode expiatório” para o deserto!59 

Apesar de muitas abordagens antigas apresentarem alguns elementos seme-
lhantes, essa marca fundamental dos argumentos de “teoria do bode expiató-
rio” se tornou uma das características distintivas da era das revoluções descri-
tas por van Prinsterer. Não é sem motivo que, nesse período, em específico, 
o paradigma marxiano de “revolução permanente” se tornaria uma maneira 
privilegiada de os indivíduos lidarem com as estruturas sociais.

Esse cenário influenciou profundamente aquilo que chamamos de crí-
tica da razão histórica. Grande parte, hoje, das discussões a respeito dos mé-
todos historiográficos também opera a partir do mesmo quadro conceitual 
e suas aporias causais na explicação das possibilidades de relação entre fatos 
históricos e seus valores morais. Muito do que enfrentamos na primeira parte 
do presente artigo se refere a esse déficit em reconhecer os limites incon-
tornáveis que estão localizados nos pressupostos dessa metodologia. Nossa 
escolha em relacionar aquele problema específico do acesso ao fato histórico 
relatado no texto bíblico com as contribuições de G. Groen van Prinsterer 
se dá porque o historiador neerlandês se mostrou sensível ao nascedouro 
intelectual de tais encruzilhadas metodológicas. Além do que já argumen-
tamos a respeito de suas críticas à visão neutra de fatos brutos na história, 
em determinada altura de sua argumentação ele sinaliza com muita precisão 
aquilo que Roel Kuiper descreveu anteriormente como o estado da arte das 
ciências humanas. Da mesma maneira que Goudzwaard batizou muitos ar-
gumentos hoje como “de tipo estrutural” — onde existe uma identificação 

59  GOUDZWAARD, Bob. Capitalismo e progresso: um diagnóstico da sociedade. Viçosa: Ul-
timato, 2019, p. 22.



490

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

entre o mal a ser evitado e uma estrutura a ser demolida revolucionariamente 
—, van Prinsterer também sinalizou a mesma encruzilhada com os filósofos 
do Iluminismo:

Liberdade de pensamento, mas também de conduta. Supremacia do 
intelecto, mas também da vontade. Razão não corrompida, mas tam-
bém do coração. O homem, por natureza, é bom; mas então — de 
onde vem o mal? O homem, por si só, disposto a boas obras e atos 
de amor; mas então — de onde vem uma sociedade perturbada e 
consumida por mil espadas de paixões humanas? Os filósofos têm a 
resposta à mão. A origem do mal está nas formas, nas instituições. Por 
meio de instituições incorretas, a retidão imaculada da natureza hu-
mana foi distorcida e começou a operar em uma direção contrária à 
sua disposição natural. A conclusão, obviamente, é que o Estado pode 
ser restaurado e aperfeiçoado simplesmente alterando as instituições, 
derrubando todos os impedimentos à liberdade e seguindo as inclina-
ções e paixões naturais do homem. Gostaria que você observasse um 
ponto em particular. Assim como toda verdade é, em última análise, 
sustentada pela verdade que vem de Deus, o fundamento comum 
de todos os direitos e deveres reside na soberania de Deus. Quando 
essa soberania é negada, o que acontece com a fonte da autoridade, da 
lei, de toda relação sagrada e respeitosa no Estado, na sociedade e na 
família? Que sanção resta para as distinções de posição e posição na 
vida? Que razão pode haver para que eu obedeça e outro ordene, para 
que um seja necessitado e o outro rico? Tudo isso se baseia apenas 
em costumes, rotina, abuso, injustiça e opressão. Apesar de todas as 
diversidades sociais, não pode haver diferenças reais entre os homens. 
Elimine Deus e não se poderá mais negar que todos os homens são, no 



491

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

sentido revolucionário da palavra, livres e iguais. Estado e sociedade 
não podem deixar de se desintegrar, dissolvendo-se em uma coleção 
de seres humanos isolados, de indivíduos — um termo da Revolução 
que expressa ingenuamente seu caráter totalmente destrutivo. Dora-
vante o Estado é concebido como uma multidão de partículas indivi-
síveis, de átomos.60

Partindo dos conceitos mais comumente compartilhados entre os pensadores 
modernos, van Prinsterer nos coloca a pergunta sobre a origem da corrupção 
das relações humanas. Diante de uma visão elevada do ser humano, somada 
àquele esquema sintetizado por Kuiper, resta-nos uma pergunta incontorná-
vel: Onde está localizado o ponto de crise entre o indivíduo e a realidade so-
cial? O que quebra a relação causal entre agente e estrutura? Groen diz que os 
Philosophes do Esclarecimento têm a resposta na ponta da língua: nas estruturas 
e nas realidades sociais. Elas corrompem o ser humano, elas são o ponto de 
origem das desigualdades entre os homens. Nesse ponto da argumentação, o 
fluxo lógico dos mais diferentes pensadores do período é o de advogar pela 
subversão revolucionária dessas estruturas que impedem o florescimento au-
têntico do ser humano.

No parágrafo citado anteriormente, van Prinsterer não apenas chama 
nossa atenção para essa parte “positiva” da postura intelectual que foi assu-
mida pela grande maioria dos pensadores chamados iluministas. Ele também 
sinaliza as raízes “negativas” da mesma: uma substituição da soberania divi-
na pela autonomia humana. Quando a soberania divina, que funciona como 
o fundamento último e comum a todos os direitos e deveres da experiência 
temporal, foi negada, então testemunhamos o esfacelamento de toda a fonte 

60  VAN PRINSTERER, G. G. Unbelief and Revolution. Lexham Press: Bellingham, 2018, p. 96-97.



492

I n cr e dul i da d e  e  R e vo lu ção

de autoridade e lei para as relações do âmbito moral. Quem ou o que pode 
me obrigar a sacrificar uma falange que seja do meu menor dedo (como di-
ria David Hume)? Tudo o que chamamos de moral, sagrado, sólido e solene 
desmanchará no ar (como assumirá Karl Marx em seu Manifesto comunista). 
Aquilo que outrora foi uma tensão entre indivíduo e sociedade transforma-se 
em um esfacelamento de uma multidão de partículas indivisíveis, dando lugar 
ao atomismo moral que conhecemos tão bem na contemporaneidade. Groen 
explica o porquê da atração irresistível dessa lógica na mente dos pensadores 
do passado e do presente: “Do ponto de vista da descrença, liquidar toda for-
ma de autoridade independente significa remover um abuso que degrada a 
humanidade. E, desse ponto de vista, o julgamento está correto, visto que a 
descrença conhece apenas a autoridade humana”.61 Entretanto, será na negação 
da autoridade divina sobre o âmbito moral de todos os fatos criacionais que 
colocará o ser humano em uma condição de degradação sem precedentes. Isso 
porque “um homem de fato se rebaixa se se submete a um mero semelhante. O 
homem é grande demais para se curvar a um semelhante que comanda em seu 
próprio nome e não como um conservo de Deus”.62

Tudo isso aconteceu porque a sabedoria moderna rejeitou qualquer lu-
gar para a Revelação em seu quadro de referências científico, de forma geral, 
e historiográfico, de forma específica. Sem a Revelação, os historiadores só 
podiam se valer dos próprios elementos da temporalidade para funcionarem 
como seus pontos de partida interpretativos para discernir padrões explicati-
vos na realidade. Mas a História, mesmo sendo uma boa obra das mãos do 
Criador, sem sua Revelação, se torna uma sabedoria falsa. Com sua promessa 
de neutralidade, clareza e segurança científica, ela não nos exime de devoção 

61  Ibid., p. 97.
62  Ibid.



493

C r í t i ca  da  r a z ão  h i stó r i ca

religiosa. Pelo contrário, apenas coloca sua confiança última na autonomia do 
ser humano. Por tudo isso, o chamado de van Prinsterer ainda é oportuno hoje. 
Ele nos conclama, desde o início de sua obra, da seguinte maneira: 

Que todos nós, à medida que depositamos nossa confiança em 
Cristo, continuemos atentos ao que se exige dos cristãos. O 
clima predominante na política hoje é de incerteza e dúvida, 
pessimismo, apatia, indiferença e resignação. O cristão conhe-
ce um princípio que dá firmeza ao pensamento político e que, 
se seguido, seria suficiente para restaurar as estruturas políticas 
vacilantes sobre fundamentos inabaláveis.63 

Que esse seja o nosso privilégio, o de poder manter os olhos fixos naquele que 
tem condições de resguardar do perigo não apenas nossos interesses pessoais, 
mas também não deixar que a defesa da verdade e da justiça seja afrouxada.

63  Ibid., p. 9.



Prinsterer, Guillaume Groen van, 1801-1876
Incredulidade e revolução : uma série de palestras históricas / 

Guillaume Groen van Prinsterer ; tradução Frans Leonard Schalkwijk, 
Hendrika Lopes. -- Fortaleza, CE : Instituto Schaeffer, 2025.

ISBN 978-65-997778-7-5

1. Calvinismo 2. Cristianismo 3. França - História - Revo-
lução, 1789-1799 4. Ideologia 5. Teologia I. Título.

25-294211.0                                       		  CDD-230



Incredulidade e Revolução: uma série de palestras em História

Esta obra foi traduzida do original em holandês
Ongelook em Revolutie
Publicada originalmente em 1847, domínio público.

Imagem das folhas de guarda: Henri Félix Emmanuel Philippteaux, “Lamartine refusant le dra-
peau rouge devant l’Hôtel de Ville”. Oléo sobre tela, 1848. Museu de Belas Artes de Paris, França.

© 2025 by Schaeffer Editorial
www.schaeffereditorial.com.br

Edição
Yago Martins
João Guilherme Anjos

Tradução e Preparação
Frans Leonard Schalkwijk
Hendrika Lopes

Revisão
Rosa Maria Ferreira
Tatiane Souza

Capa e Diagramação
Caio Duarte

Produção
Airton Carneiro

Índice para Catálogo Sistemático:
1. Cristianismo : Religião 230

Bibliotecário responsável:
Eliane de Freitas Leite, CRB 8/8415

Nenhum trecho desta obra poderá ser reproduzido ou transmitido por quaisquer meios exis-
tentes sem autorização prévia, por escrito, da editora. Todos os direitos reservados e protegi-
dos conforme Lei 9.610/98.

Texto inclui acordo ortográfico, conforme Decreto 6.583/08.



Esta obra foi composta em Arno Pro Regular 12, e impressa pela 
Imprensa da Fé sobre o papel Lux Cream 70 g/m2.

Desde 2013, o Instituto Schaeffer de Teologia e Cultura serve à igreja de Cristo 
por meio de conectar cristãos e promover a Cosmovisão Cristã bíblica através 
de métodos de ensino teológico diversos, seja presencial ou online, por meio 
de literatura, vídeos e eventos. Lutamos para que os cristãos sejam reconheci-
dos como servos fiéis de Cristo, cuja vida reflete valores genuinamente cristãos 
na vida em sociedade. 

Visite nosso site e tenha acesso a vários recursos gratuitos e exclusivos: 
www.institutoschaeffer.com

Traduzido do original em holandês Ongeloof en revolutie (Leiden, 1847), 
como disponível na Digitale Bibliotheek voor de Nederlandse Letteren.




	_Hlk96784350
	_Hlk51148299
	_Hlk62152677
	_Hlk70074376
	_Hlk93653871
	_Hlk94268516
	_Hlk127016170
	_Hlk127447940
	_Hlk127016259
	_Hlk127016330
	APRESENTAÇÃO
	INTRODUÇÃO À EDIÇÃO EM INGLÊS
	PREFÁCIO DO AUTOR
	INTRODUÇÃO
	A CIÊNCIA FACE À REVOLUÇÃO DO ESTADO
	PRINCÍPIOS ANTIRREVOLUCIONÁRIOS
	FORMAS HISTÓRICAS DE GOVERNO
	ABUSOS
	 A PERVERSÃO DO DIREITO CONSTITUCIONAL 
	A REFORMA
	INCREDULIDADE
	INCREDULIDADE (Continuação) 
	A DOUTRINA DA REVOLUÇÃO EM CONFLITO COM A NATUREZA E A LEI 
	PRIMEIRA FASE – PREPARAÇÃO (até 1789)
	SEGUNDA FASE – DESENVOLVIMENTO (1789-1794)
	O REINADO DO TERROR 
	VISÃO GERAL: 
1794–1845 
	CONCLUSÃO
	APÊNDICE


